






© Wydawnictwo WAM, 2002

Korekta

Małgorzata Zając

Projekt okładki i strony tytułowej

Robert Guzik
Studio BalogArt

Publikację zrealizowano przy udziale finansowym Miasta Kraków

ISBN 83-7318-019-2

Wydawnictwo WAM
ul. Kopernika 26, 31-501 Kraków

tel. (012) 429 18 88, fax (012) 429 50 03
e-mail: wam@wydawnictwowam.pl

Dział handlowy:
tel. wew. 322, 348, 366, fax (012) 430 32 10

e-mail: handel@wydawnictwowam.pl

Zapraszamy do naszej KSIĘGARNI INTERNETOWEJ:
http://WydawnictwoWam.pl

Druk i oprawa: Drukarnia Wydawnictwa WAM
ul. Kopernika 26, 31-501 Kraków



Od redakcji

U progu trzeciego millennium człowiekowi towarzyszą te same marzenia
co przodkom. Od wieków sprawą jedną z najważniejszych pozostaje prag-
nienie zapewnienia bezpieczeństwa sobie i bliskim. Ponieważ świat współ-
czesny, mimo wszelkich niekwestionowanych udogodnień cywilizacyjnych
i technicznych, spełnia tę potrzebę połowicznie, gdyż ułatwiając i przedłu-
żając życie, niesie coraz to inne choroby, konflikty rasowe i polityczne,
bezrobocie, przestępczość, nierówność społeczną i inne zagrożenia, ludzie
na różne sposoby szukają wsparcia i próbują wielorakich zabezpieczeń.
Jedną z poważniejszych propozycji, bo ugruntowaną długoletnią tradycją
oraz wyrażoną prawdami wiary wielu religii świata, są aniołowie.

Dla jednych rozważania o istnieniu i naturze dobrych duchów mogą
wydać się obecnie zagadnieniem wyłącznie literackim lub historycznym.
U schyłku XX wieku mało kto – twierdzą oni – przejmuje się dobrymi
i złymi duchami, łącznie z ludźmi wierzącymi, a nawet niektórymi osoba-
mi duchownymi. Pozornie wydaje się, że świat funkcjonuje – lepiej lub
gorzej – bez udziału białego i czarnego anielstwa, człowiek oduczył się
wzywać w trudnych chwilach pomocy swego osobistego duchowego opie-
kuna. Nie znaczy to bynajmniej, że pomoc taka nie jest już potrzebna.
Poszukiwana jest ona raczej w innych wymiarach życia i rzeczywistości.
Właściwie to całe „theatrum angelorum” – powie umysł skończenie kon-
kretny – można włożyć dziś między bajki. Mentalność współczesnego
człowieka zanurzyła ostatniego diabła w formalinie, a anielskim skrzydłom
– upchanym gdzieś po muzealnych szafach – rade są już tylko mole. Takie
sceptyczne podejście nie jest wszakże w kwestii duchów niczym oryginal-
nym. Istnienie aniołów podważali już – na całe wieki przed współczesnymi
miłośnikami monizmu materialistycznego – biblijni saduceusze.

Istnieje przecież i druga – także liczna – rzesza ludzka, dla której byty
anielskie to nie tylko blade personifikacje czy alegorie idei dobra i zła, ale
żywe, realne istoty obdarzone duchową mocą. Ludzie ci, głęboko przeko-

5



nani o ogromnej potędze anielskich posłańców, szukają różnych metod do
pogłębienia, zacieśnienia kontaktów z bożymi posłami. Być może, iż
niektóre stosowane przez nich metody sprawiają wrażenie cokolwiek oso-
bliwych, ale bez wątpienia pozostają świadectwem szlachetnych intencji,
ich dobrej woli i chęci czynnego przeciwstawienia się złu. Takie nawie-
dzone – w sensie pozytywnym – rzesze istniały w historii ludzkości
zawsze i to niezależnie od okresu historycznego, poczynając od biczowni-
ków, uczestników krucjat, pustelników, a na bractwach anielskich, religij-
nych grupach dyskusyjnych w internecie, inicjatorach akcji charytatywnych
kończąc. Można tu wspomnieć jeszcze o koryfeuszach ruchu New Age
i o anielskiej modzie w świecie szeroko rozumianej pop kultury: film,
fonografia, reklama wizualna itd. Pojmowanie rzeczywistości anielskiej jest
tu być może bardzo płytkie, ale pozostaje wartością pozytywną jako
świadectwo społecznej potrzeby identyfikowania się z dobrem. Minusem
tych komercyjnych postaw, przy radykalnym uproszczeniu wykładni
angelologicznej, jest często nieświadome wypaczanie prawd anielskich,
głoszenie poglądów fałszywych i niezgodnych nie tylko z nauczaniem
wielkich religii świata, ale i ze zdrowym rozsądkiem. Popularność aniołów
w kulturze masowej nie może zostać okupiona utożsamieniem bytów
duchowych z bohaterami kreskówek, komiksów i włączeniem posłańców
do popularnego gatunku fantasy.

Możemy zatem mówić o dwóch skrajnych błędach związanych z re-
cepcją anielskiej rzeczywistości. Pierwszy to radykalna i aprioryczna
negacja duchów, drugi – wręcz przeciwnie – objawia się w przesadnym
kulcie i namiętnym zainteresowaniu. Błąd pierwszy z reguły odnosi się do
aniołów dobrych, drugi częściej zwykł dotyczyć złych. W sensie teologicz-
nym i psychologicznym niebezpieczna jest zarówno negacja lub minimali-
zacja oddziaływania duchów na sprawy ludzi oraz świata, jak i nadmierna
egzaltacja, objawiająca się w przypisywaniu aniołom mocy boskiej. Są to
stanowiska krańcowe. Zdecydowana większość z nas zasklepiła się w po-
stawie obojętności wobec niewidzialnego świata, wypływającej z we-
wnętrznej oziębłości serca bądź po prostu z niewiedzy.

To właśnie do tej ostatniej i najliczniejszej grupy adresowana jest
księga Aniołowie – duchowa osnowa świata. Ten obszerny tom jest plo-
nem dwudniowej interdyscyplinarnej sesji naukowej, która w dniach 10-11
X 1999 roku odbyła się u jezuitów w Krakowie. Celem sesji było przypo-
mnienie o istnieniu sił anielskich, rozbudzenie na nowo wrażliwości na
impulsy duchowych mocy, ideą zasadniczą zaś propagowanie wartości
duchowych bliskich ludzkiej oraz anielskiej etyce: bezinteresowna pomoc,
miłość, skromność, pracowitość. Idea równoległa to potępienie i napiętno-

6



wanie działalności złych duchów, przejawiającej się w wielu cywilizacyj-
nych bolączkach współczesności: brak wrażliwości na duchowy wymiar
istnienia, konsumpcyjny styl życia, epatowanie przemocą, gloryfikacja
w kulturze i obyczajowości wartości destrukcyjnych: brutalność, agresja,
oszustwo, nieróbstwo.

* * *

Nikt dotąd nie zorganizował w Polsce poważnej interdyscyplinarnej
sesji naukowej poświęconej tematyce anielskiej. Kilkudziesięcioosobowa
grupa specjalistów, reprezentujących różne dziedziny świata nauki, przed-
stawiła referaty podczas dwudniowego anielskiego maratonu. W tomie
publikujemy prawie wszystkie wystąpienia, podzielone, dla wygody czytel-
ników, na bloki tematyczne. Ponieważ wyczerpanie tak obszernego tematu
wydaje się niemożliwe, we wstępach do poszczególnych części szkicowo
omówiono te zagadnienia, które nie zostały poruszone przez referentów,
a które redakcja uznała za istotne i godne zasygnalizowania. Mimo
pewnych mankamentów, które niesie każda publikacja zbiorowa, nie bez
dumy można zaryzykować twierdzenie, iż ukazany tu rozległy, pano-
ramiczny wizerunek dobrych duchów posiada charakter bezprecedensowy.
Bez wątpienia księga może aspirować do miana rzetelnej monografii.

Renesans zainteresowania aniołami przypada na trzy ostatnie dziesięcio-
lecia XX wieku, a rozpoczął się w Stanach Zjednoczonych na fali kontr-
kultury lat sześćdziesiątych. Zaowocował mnogością publikacji o charak-
terze popularnym, powstaniem czasopism, fundacji i stowarzyszeń aniel-
skich, siecią sklepów z anielskimi gadżetami itd. W Polsce pewne oży-
wienie datuje się od lat 1995-1996. Pojawiły się wówczas pierwsze publi-
kacje książkowe rodzimych autorów, które zastąpiły mocno już zdezaktu-
alizowaną Rzecz o aniołach Fryszkiewicza. Pierwszą monograficzną impre-
zę anielską (Anioły. Wystawa malarstwa, rzeźby i grafiki) zainicjował
Urząd Miejski w Czarnej Wodzie (1997). W roku następnym po raz pierw-
szy został zorganizowany przez Myślenicki Ośrodek Kultury, trwający
ponad miesiąc, festiwal Anioły, który mimo skromnego budżetu jest
realizowany corocznie i na stałe już wrósł w pejzaż kulturalny Ziemi
Myślenickiej. W tym samym roku (1998) w Muzeum Etnograficznym
w Warszawie czynna była wystawa sztuki ludowej Krocząc drogami anio-
łów. Aniołowie w sztuce i tradycji judeochrześcijańskiej. Od roku 1999
odbywa się cykliczne sympozjum Aniołowie w dziele zbawienia, organizo-
wane przez Księży Michalitów w Krakowie.

7



* * *

Podczas redakcji tomu okazało się, iż istotną sprawą – mimo pozorów
błahości – jest pisownia z dużej lub małej litery chórów, imion oraz wielu
innych określeń dotyczących aniołów. Obowiązujące obecnie zasady orto-
graficzne określają to w sposób następujący: anioł, aniołek, aniołeczek,
aniołowie, anioły (również poprawna forma archaiczna), anioł stróż, Anioł
Pański, Anioł Jahwe, archanioł, archaniołek, archaniołowie, archanioły,
archaniołki, archanieli, cherubin, cherubinek, cherubini, cherubiny, cheru-
binki, cherub, cheruby, cherubowie, serafin, serafini, serafiny, serafy.
Pozostałe pięć chórów anielskich posiada wyłącznie liczbę mnogą, obowią-
zuje pisownia małą literą: trony, panowania, moce, władze, zwierzchności.
W przypadku imion anielskich: Michał, Gabriel, Rafał (poza kanonem
mnóstwo innych imion, najczęściej Uriel) obowiązuje pisownia: św. Mi-
chał archanioł, św. Gabriel archanioł, św. Rafał archanioł (jest tu niekonse-
kwencja, bowiem mamy: św. Izydor Oracz, św. Jan Chrzciciel, św. Antoni
Pustelnik, św. Antoni Padewski). W związkach frazeologicznych obowią-
zuje pisownia: anioł śmierci, anioł pokoju, anioł niszczyciel.

Prześledźmy pokrótce wszystkie cztery aspekty używania dużych liter:
(1) składniowy, (2) graficzny, (3) znaczeniowy, (4) uczuciowy – wraz
z ich odniesieniem do interesującej nas kwestii anielskiej.

1. Zasada dużej litery na początku tekstu oraz po kropce jest jedno-
znaczna. Po pytajniku, wykrzykniku oraz dwukropku możliwe są formy:
(1) anioł, (2) Anioł, szczegóły: zob. objaśnienia w słownikach ortograficz-
nych.

2. W tradycji poezji polskiej istniał do XX wieku zwyczaj konse-
kwentnego używania dużej litery na początku każdego wersu. Automatyzm
ten, niepoprawny składniowo, został na przełomie wieków XIX/XX
przełamany. Po kilku latach pojawiła się wśród poetów i grafików maniera
bezwzględnego stosowania małych liter, nawet w nazwiskach i tytułach.
Ten nowy automatyzm wydaje się gorszy od poprzedniego. Mamy do
czynienia z okresowo odżywającą modą, której pozostają niechętni nie
tylko purystyczni językoznawcy.

3. Nazwy własne pisze się wielką literą, dlatego: Michał archanioł.
Nazwy pospolite pisze się z małej litery, dlatego: człowiek, mieszczuch,
anioł, cherubin. Kryteria są tu bardzo dyskusyjne. Nazwa własna to taka,
która oznacza jeden desygnat (byt) z grupy bytów przynależnych do tej
samej klasy, gatunku. Nazwa pospolita odsyła do jakiegokolwiek desyg-
natu (bytu) tej samej klasy. Ortografia polska następująco selekcjonuje
nazwy własne: imiona własne ludzi, bogów, istot żywych, przydomki,

8



pseudonimy, herby, istoty jednostkowe z wierzeń religijnych (a zatem
Ormuzd, ale ameszaspendowie; walkirie, ale Walkiria – kiedy chodzi
o konkretną przedstawicielkę walkirii; genius loci, ale Geniusz Rzymu),
nazwy świąt, gwiazd i planet, mieszkańców, urzędów, instytucji, organiza-
cji, firm, odznaczeń, tytuły i skrótowce. Niestety, ortografia polska nie jest
tu łaskawa dla aniołów. Jeżeli termin „aniołowie” uznamy za pospolity,
podobnie jak termin „człowiek”, to w przypadku poszczególnych chórów
anielskich odnosimy się już nie do nazwy pospolitej, ale mamy do
czynienia z zawężeniem podobnym do tego, kiedy człowiek (nazwa pospo-
lita) przechodzi w grupę rasową lub narodową, np. Murzyn, Australijczyk,
Francuz, Bawarczyk. Jako kryterium odrzucenia przyjęto niejednostkowość
bytów anielskich. Tymczasem w najpoważniejszych angelologiach chrześ-
cijańskich, np. św. Tomasza, podkreśla się wyraźnie, iż każdy anioł jest
bytem osobowym, indywidualnym, różnym od innych aniołów.

4. Chcąc wyrazić, podkreślić i wyeksponować postawę uczuciową,
szacunek, miłość itd. mamy prawo zastosować dużą literę do wyrazu, który
normy składniowe nakazują pisać z litery małej. Wszystkie zatem
„terminy” anielskie możemy pisać z dużych liter: Cherubini, Serafini,
Moce, Władze, Panowania, Aniołowie Stróże, Koła, Czuwający, Święci,
Posłańcy Niebiescy itd. Zasadniczo jest to sprawa indywidualna piszącego.

Jak łatwo zauważyć, wspomniane cztery zasady-kryteria mogą się
czasem wzajemnie wykluczać. W przypadku pracy monograficznej ujedno-
licenie nie nastręcza specjalnej trudności. Problem pojawia się tam, gdzie
autorów jest więcej, w naszym przypadku około czterdziestu. Redakcja
ingeruje najmniej, jak tylko możliwe, pozostawiając pisownię dużych i ma-
łych liter na oznaczenie bytów duchowych zgodnie z życzeniem autorów.

* * *

Wydanie książki, jak też zorganizowanie sesji, jest zasługą krakowskich
jezuitów, szczególnie prof. dra hab. Henryka Pietrasa SJ i dra hab. Stani-
sława Obirka SJ. Zakon ten jest niezwykle zasłużony w propagowaniu kul-
tu anielskiego. Nie wdając się w szczegóły, wystarczy wspomnieć odno-
wiciela angelologii tomistycznej Franciszka Suareza (obszerny traktat De
angelis), następnie św. Piotra Kanizego, piękne medytacje o aniołach
św. Alojzego Gonzagi. U założyciela Towarzystwa Jezusowego, św. Igna-
cego Loyoli odnajdujemy celne uwagi o rozeznawaniu duchów. Szczegóły
na ten temat znajdziemy w artykule Stanisława Obirka.

Pomoc i dobre serce przedsięwzięciu anielskiemu okazali: prof. dr hab.
Maria Dzielska, prof. dr hab. Zdzisław Kijas OFMConv., Krzysztof Mą-

9



del SJ, Stanisław Dziedzic, Edward Kulka, Robert Guzik, krakowscy
bernardyni oraz firmy: A&E Plus, Copy Felix. Nie sposób także nie
wymienić artystów z Akademii Muzycznej w Krakowie, którzy uświetnili
sesję wieczornym koncertem: Magdalena Barylak, Elżbieta Baklarz, Anna
Ciuła, Joanna Kata, Witold Maleszka wykonali utwory współczesnych
kompozytorów krakowskich (Mendji Mengjiqi, Maciej Negrey, Thomas
Phelken, Szczepan Tesarowicz), inspirowane głównie romantycznymi
i młodopolskimi tekstami poetyckimi o tematyce anielskiej i pokrewnej.
W większości przypadków były to prawykonania kompozycji napisanych
specjalnie na sesję.

Nie ma wątpliwości, iż prawda o aniołach jest prawdą cząstkową. Za-
miast mnożyć czcze spekulacje, często będzie uczciwiej przemilczeć głębię
i obszary świętości, których dociekanie przekracza możliwości rozumu.
I jeszcze jedno wyjaśnienie. Mowa w naszej księdze głównie o aniołach
dobrych; zło oraz stojące za nim upadłe duchy stanowią dla rozumu pro-
blem o wiele bardziej złożony i wymagają osobnego traktowania. Nie
znaczy to bynajmniej, że aniołowie ciemności będą tutaj całkowicie nie-
obecni. Jest to niemożliwe chociażby z tego prostego powodu, że łączy ich
z duchami światłości związek dawnego braterstwa. Niezależnie od kon-
kretnego i sporego bagażu wiedzy, księga pragnie stać się przede wszyst-
kim niebanalnym bodźcem do przemyśleń osobistych.

H.O. – styczeń 2001



1. Uczestnicy sesji: Witold Suliga, Jerzy Prokopiuk, Herbert Oleschko,
Irena Frühling, Stanis∏aw Obirek SJ (fot. Janusz Bielec)

2. Na sali obrad: Henryk Pietras SJ i Henryk Skoczylas OSMA
w gronie s∏uchaczy (fot. Janusz Bielec)





I
Pismo Święte





Aniołowie dobrzy i źli występują w Biblii wielokrotnie, są z nią nierozerwalnie
związani. Dla wygody czytelników wskazujemy dokładnie miejsca, w których mo-
wa o aniołach. Istnieją co prawda liczne konkordancje, ale większość z nich nie
przytacza wszystkich fragmentów „anielskich”.

KSIĘGA RODZAJU: 3, 24; 16, 7-11; 18, 2; 19, 1-17; 21, 17-18; 22, 11-18; 24,
7; 24, 40; 28, 12; 31, 11; 32, 2-3; 32, 25-30; 48, 16
KSIĘGA WYJŚCIA: 3, 2; 14, 19; 23, 20-23; 25, 18-22; 26, 1; 26, 31; 32, 34; 33,
2; 36, 8; 36, 35; 37, 7-9
KSIĘGA LICZB: 7, 89; 20, 16; 22, 22-35
KSIĘGA JOZUEGO: 5, 13-15
KSIĘGA SĘDZIÓW: 2, 1-4; 5, 23; 6, 11-23; 13, 3-21
1. KSIĘGA SAMUELA: 4, 4; 29, 9
2. KSIĘGA SAMUELA: 6, 2; 14, 17; 14, 20; 19, 28; 22, 11; 24, 16-17
1. KSIĘGA KRÓLEWSKA: 6, 23-29; 6, 32-35; 7, 29; 7, 36; 8, 6-7; 13, 18; 19,
5-8; 22, 19
2. KSIĘGA KRÓLEWSKA: 1, 3; 1, 15; 19, 15; 19, 35
1. KSIĘGA KRONIK: 13, 6; 21, 12; 21, 15-20; 21, 27; 21, 30; 28, 18
2. KSIĘGA KRONIK: 3, 7-14; 5, 7-8; 32, 21
KSIĘGA TOBIASZA: 3, 17; 5, 4; 5, 17; 5, 22; 6, 1-19; 7, 9; 8, 2-3; 9, 1-5; 11,
1-8; 11, 14; 12, 6-15; 12, 17-22
KSIĘGA ESTERY: 5, 2
1. KSIĘGA MACHABEJSKA: 7, 40-41
2. KSIĘGA MACHABEJSKA: 3, 26-34; 10, 29-31; 11, 6-10; 15, 22-23
KSIĘGA HIOBA: 1, 6; 2, 1; 4, 18; 5, 1; 33, 23-24; 38, 7
KSIĘGA PSALMÓW: 8, 6; 18, 11; 29, 1; 33, 6; 34, 8; 35, 5-6; 78, 25; 78, 49;
80, 2; 89, 7-9; 91, 11; 99, 1; 103, 20-21; 104, 4; 138, 1; 148, 2
KSIĘGA MĄDROŚCI: 5, 5; 16, 20
MĄDROŚĆ SYRACHA: 48, 21; 49, 8
KSIĘGA IZAJASZA: 6, 2-4; 6, 6; 37, 15-16; 37, 36; 63, 9
KSIĘGA BARUCHA: 6, 6
KSIĘGA EZECHIELA: 1, 5-25; 9, 3; 10, 1-22; 11, 22; 28, 14-16; 40, 3; 41, 18-
25
KSIĘGA DANIELA: 3, 49-50; 3, 55-58; 3, 91-95; 4, 10; 6, 22-23; 7, 9-10; 8, 13;
8, 15-17; 9, 21; 10, 4-6; 10, 9-21b; 12, 1; 13, 55-59; 14, 34-39
KSIĘGA OZEASZA: 12, 5-6

15



KSIĘGA ZACHARIASZA: 1, 9-17; 2, 1-3; 2, 7; 3, 1-10; 4, 1-14; 5, 1-4; 5, 5-11;
6, 1-8; 12, 8
KSIĘGA MALACHIASZA: 3, 1
EWANGELIA WEDŁUG ŚW. MATEUSZA: 1, 19-24; 2, 13; 2, 19-20; 4, 6-11;
13, 39-49; 16, 27; 18, 10; 22, 30; 24, 31; 24, 36; 25, 31; 25, 41; 26, 52-53; 28,
2-7
EWANGELIA WEDŁUG ŚW. MARKA: 1, 13; 8, 38; 12, 25; 13, 27; 13, 32; 16,
5-7
EWANGELIA WEDŁUG ŚW. ŁUKASZA: 1, 11-20; 1, 26-38; 2, 8-15; 2, 21; 4,
9-11; 9, 26; 12, 8-9; 15, 10; 16, 22; 20, 36; 22, 43; 24, 4-7; 24, 23
EWANGELIA WEDŁUG ŚW. JANA: 1, 51; 5, 2-4; 12, 29; 20, 11-13
DZIEJE APOSTOLSKIE: 1, 10-11; 5, 19-20; 6, 15; 7, 30-38; 7, 53; 8, 26; 10, 3-
7; 10, 22; 11, 13; 12, 6-11; 12, 16; 12, 23; 23, 8-9; 27, 23-24
LIST DO RZYMIAN: 8, 38-39
1. LIST DO KORYNTIAN: 4, 9; 6, 3; 11, 9-10; 13, 1; 15, 24
2. LIST DO KORYNTIAN: 11, 14
LIST DO GALATÓW: 1, 8; 3, 19; 4, 14
LIST DO EFEZJAN: 1, 20-21; 3, 10; 6, 12
LIST DO KOLOSAN: 1, 16; 2, 10; 2, 15; 2, 18
1. LIST DO TESALONICZAN: 4, 16
2. LIST DO TESALONICZAN: 1, 7-8
1. LIST DO TYMOTEUSZA: 3, 16; 5, 21
LIST DO HEBRAJCZYKÓW: 1, 4-7; 1, 13-14; 2, 2; 2, 5-7; 2, 9; 2, 16; 9, 5; 12,
22; 13, 2
1. LIST ŚW. PIOTRA APOSTOŁA: 1, 12; 3, 22
2. LIST ŚW. PIOTRA APOSTOŁA: 2, 4; 2, 11
LIST ŚW. JUDY APOSTOŁA: 6, 8; 9, 14
APOKALIPSA ŚW. JANA: 1, 1; 1, 20; 2, 1; 2, 8; 2, 12; 2, 18; 3, 1; 3, 5; 3, 7;
3, 14; 4, 5-8; 5, 2; 5, 11; 7, 1-3; 7, 11; 8, 2-13; 9, 1-11; 9, 13-15; 10, 1-10; 11,
15-19; 12, 7-9; 14, 6; 14, 8; 14, 9-10; 14, 15; 14, 17-19; 15, 1; 15, 6-8; 16, 1-17;
17, 1-7; 18, 1-3; 18, 21; 19, 14; 19, 17-18; 20, 1-3; 21, 9-17; 22, 6; 22, 8-10;
22, 16

Po uważnej lekturze „anielskich” fragmentów tekstów biblijnych nasuwają się
pewne refleksje ogólniejszej natury. Pismo Święte skupia się na sprawach ludz-
kich, nie jest w żadnym razie dziełem angelocentrycznym. Słowo „Anioł” pojawia
się w Biblii 314 razy, w tym wielokrotnie „Anioł Pański” (dla porównania: „Bóg”
[4000], „Człowiek” [1000], „Lud” [1750], „Śmierć” [500], „Szatan” [54], „Diabeł”
[32]).

Najczęstsze słowa na określenie dobrych duchów w Piśmie Świętym to
„Anioł” [314 razy] (w tym wielokrotnie „Anioł Pański”) oraz „Cherubin” [87
razy] występujący wyłącznie w Starym Testamencie (cherubin w Hbr 9, 5 to
świadoma aluzja). Nazwa „Cherubin” jest przytaczana w przeważającej mierze

16



przy opisach Arki Przymierza oraz Świątyni Salomona. Cherubinom poświęcony
jest pierwszy artykuł; ukazuje on zarazem paralelne wyobrażenia w tradycji ludów
Starożytnego Wschodu. Rzadziej niż moglibyśmy się spodziewać występuje nazwa
„Serafin”, zaledwie dwa razy w Księdze Izajasza 6, 2; 6, 6.

Dużo nowych terminów na określenie bytów anielskich pojawia się w pismach
Pawłowych. Związane z tym implikacje są bardzo poważne i dalekie, toteż
o angelologii św. Pawła Apostoła traktuje osobny artykuł.

W Biblii spotykamy trzy imiona własne dobrych duchów, pojawiają się one
jednak rzadko. I tak, czterokrotnie występuje Gabriel (Dn 8, 16; 9, 21; Łk 1, 19;
1, 26), pięciokrotnie Michał (Dn 10, 13; 10, 21; 12, 1; Jud 9; Ap 12, 7). O Micha-
le istnieje bardzo obszerna literatura, w Polsce najwięcej na ten temat znajdziemy
w publikacjach wydawnictwa Michalineum. Najwięcej, bo aż szesnaście razy, wy-
stępuje w Piśmie Świętym imię Rafał, wyłącznie w Księdze Tobiasza. Brak w ję-
zyku polskim monografii lub poważniejszego opracowania naukowego o aniołach
Gabrielu i Rafale.

Czasem autorzy biblijni używają do nazwania dobrych duchów określeń typu:
„Synowie Boży”, „Posłańcy”, „Posłowie z nieba”, „Święci”, „Chwały”. Terminy
te nie zawierają co prawda słowa „Anioł”, ale egzegeci nie mają wątpliwości, że
w wielu fragmentach Pisma Świętego tytulatura owa odnosi się do dobrych
duchów.

Biblia mówi o aniołach jak o czymś oczywistym, doświadczanym powszech-
nie, a zarazem trudnym do ujęcia werbalnego. Objawienia biblijne nie wykazują
predylekcji do szczegółowych charakterystyk duchów. Pierwszy opis aniołów nie
dotyczy angelofanii, ale konkretnych, fizycznych rzeźb cherubinów umieszczonych
na płycie Arki Przymierza, a wzorowanych na babilońskich posągach opiekuńcze-
go Karibu lub egipsko-syryjskich sfinksach. Drugi opis dotyczy rzeźb i malowideł
w Świątyni Salomona. Dokładniejsze „portrety” duchów odnajdujemy jedynie
w wizjach Ezechiela. Inne księgi biblijne przynoszą oszczędne i na ogół zgodne
relacje o dobrych duchach. Aniołowie objawiają się (angelofania) w dwóch kon-
wencjach. W jednym i drugim przypadku mamy wyraźne wzmianki o obiektyw-
nym charakterze zdarzenia:

(1) konwencja realistyczna – młodzi mężczyźni, z reguły silni, urodziwi
i wytwornie ubrani (białe lniane szaty lub bisior, suknie często przepasane złotym
pasem na piersiach). W dłoniach trzymają przedmioty: miecz, laska, klucz, łań-
cuch, trybularz (kadzielnica), czasza gniewu, trąba, korona, mogą mieć również
puste dłonie. W tej konwencji podobieństwo duchów do człowieka jest tak dosko-
nałe, że prawdziwi ludzie nie zdają sobie sprawy z obecności aniołów, np. To-
biasz, Abraham, św. Piotr dowiadują się o angelofanii dopiero po pewnym czasie;

(2) konwencja symboliczna – płomienie, błyskawice, światło, dymy, „ciało”
jaśniejące oślepiającym blaskiem, fantastyczne, uskrzydlone istoty o ludzkich
i zwierzęcych twarzach (sześcioskrzydłe serafiny u Izajasza, czteroskrzydłe cheru-
biny o czterech twarzach u Ezechiela), czasem przypominają wykute z brązu,
miedzi lub spiżu ruchome posągi, wydają osobliwe odgłosy akustyczne. Pojawie-

17



nie się tak niezwykłych istot budzi zrozumiały lęk, może doprowadzić człowieka
do szoku (Zachariasz stracił na pewien czas mowę). Wszystkie te opisy bardziej
koncentrują się na zasygnalizowaniu treści objawienia, niż na uchwyceniu feno-
menu angelofanii, trudnej do zwerbalizowania rzeczywistości rządzącej się poza-
ziemskimi prawami.

O tym, że duchy nie podlegają regułom ziemskiej fizyki, świadczą liczne
przekazy biblijne: dobre duchy mogą m.in. wywoływać burze, zarazy, paraliż,
gwałtowną śmierć wielu osób, przenosić ludzi i ciężkie przedmioty w krótkim
czasie na dużą odległość (Habakuk), usuwać żar w piecu, okiełznać instynkt
dzikich zwierząt, poruszać wodę w sadzawce. Niezależnie od formy angelofanii,
aniołowie pojawiają się w tekstach biblijnych znienacka i cicho; zmysły oraz
rozum ludzki często nie potrafią ich zrazu dostrzec i zidentyfikować. Ukazują się
w różnych okolicznościach, zarówno na jawie, jak i we śnie, w nocy i w ciągu
dnia, podczas pracy i odpoczynku.

Chrystus ani razu nie opisał anioła, wyraźnie natomiast (i to kilkakrotnie)
sygnalizuje nam, że natura duchów wykracza ponad kategorię płci. Dobitnie pod-
kreśla również, że aniołowie nie są istotami wszechwiedzącymi: nie znają np.
spraw ostatecznych i nie mają dostępu do ludzkich myśli. Raz tylko wspomina
Zbawiciel o trąbie anielskiej, czyniąc aluzję do ksiąg starotestamentowych.

Mniej interesując się naturą anielską, Pismo Święte koncentruje się raczej na
samym posłannictwie duchów. Wszystkie cztery kanoniczne Ewangelie wykazują
dużo powściągliwości w przekazywaniu wiadomości o naturze anielskiej, czego
nie można powiedzieć o ewangeliach apokryficznych.

Nie ma w natchnionych księgach Pisma Świętego żadnej podstawy do dziele-
nia społeczności anielskiej na tzw. chóry. Słowo „chór” pojawia się w Biblii 60
razy, prawie wyłącznie w Księdze Psalmów, gdzie na początku wielu psalmów
znajduje się inskrypcja „Kierownikowi chóru”: chodzi tu naturalnie o chór złożony
z ludzi.

Potęgi duchowe – zdaje się mówić zatem Pismo Święte – działają na drugim
planie, toteż skutki ich wpływów wydają się naturalnymi wydarzeniami w dziejach
świata. Autorzy biblijni nie mają wątpliwości co do istnienia dobrych duchów:
każdy człowiek może liczyć na pomoc oraz opiekę anielską. Mówią o dużej li-
czebności duchów, oznajmiają iż aniołowie jako doskonali słudzy pragną pozostać
anonimowi, przestrzegają przed nadmiernym kultem anielskim (szczególnie św.
Paweł). Cała angelologia biblijna, przede wszystkim w Nowym Testamencie,
dotyczy kwestii dobrych duchów, ale koncentruje się wokół Boga i człowieka.

Pamiętajmy, że Pismo Święte zawiera księgi wielu autorów, że mamy do
czynienia z różnymi gatunkami literackimi. Jedne powracają aż do XVIII wieku
przed Chr., Księga Rodzaju sięga do prehistorii. Drabina Jakubowa – kluczowa
angelofania biblijna – to wizja licząca sobie dziś około 3700 lat, z kolei biblijni
„anielsko zorientowani” wizjonerzy – Izajasz, Ezechiel, Daniel, Zachariasz – żyli
w okresie niewoli babilońskiej, czyli w VI wieku przed Chr. Wielu „anielskich”
autorów biblijnych (dotyczy to np. Księgi Sędziów, Ksiąg Samuela) nie znamy.

18



Jedne księgi są napisane przez rzetelnych historyków (np. 1. Księga Machabej-
ska), inne mają charakter literacko-dydaktyczny i zawierają sporo folkloru (np.
Księga Tobiasza). Różny jest poziom narracji i różna dramaturgia. O tym wszyst-
kim należy pamiętać podczas lektury biblijnej – każdy przekaz wymaga indywi-
dualnego i pieczołowitego odczytania. Warto pamiętać również, że pozostają one
dla nas, wyrosłych w kulturze chrześcijańskiej, księgami świętymi, natchnionymi:
dzieli je od innych przekazów prawdziwa i nieprzebyta przepaść.

Anioł Pański (w wielu starszych tłumaczeniach i opracowaniach: Anioł Jahwe)
to tajemnicza istota duchowa, osoba przez którą Bóg objawia się w specjalny
sposób ludziom. Ta ciągle dyskusyjna dla biblistów postać występuje częściej
w księgach chronologicznie starszych. Nie ma o niej mowy już w księgach
prorockich – z wyjątkiem Księgi Zachariasza, gdzie wyraźnie została odróżniona
od Pana, jako Jego wysłannik i pomocnik. Obecnie istnieją trzy teorie związane
z tym imieniem: (1) Anioł Pański to sam Bóg, obydwa tytuły występują zamien-
nie; (2) Anioł Pański to byt stworzony, duch występujący w imię Boga, Jego
ambasador i herold; (3) ponieważ Bóg nie może objawiać się ludziom we własnej
postaci, Anioł Pański jest objawieniem Boga, aczkolwiek przez jego usta
przemawia sam Bóg.

Ogromny wpływ na rozwój angelologii wywarli biblijni prorocy – Izajasz,
Ezechiel, Daniel, Zachariasz. Tutaj dociekliwych można odesłać do opracowania
Herberta Oleschko, Aniołowie w pismach Proroków Większych [w:] Aniołowie
w Dziele Zbawienia. Materiały z sympozjów, Kraków 1999-2000, wyd. Michali-
neum 2001.

Miejsce szczególne w Piśmie Świętym – dotyczy interesującego nas zagad-
nienia – zajmuje Apokalipsa św. Jana, księga objawiona przez anioła podczas
pobytu autora na wyspie Patmos, dokąd został wygnany w roku 95 po Chr.; dobre
duchy są w niej wszechobecne. Niestety, w naszym tomie brak osobnego opraco-
wania na ten temat.

19





ANNA ŚWIDERKÓWNA

Anioł Jahwe

Większość z nas, słysząc słowo „anioł”, wyobraża sobie zwiewną istotę
o lśniących, białych skrzydłach, najczęściej jeszcze otoczoną aureolą. Do
takiego obrazu przyzwyczaili nas dawni malarze. Tymczasem warto wie-
dzieć, że samo polskie słowo anioł pochodzi od łacińskiego angelus, to zaś
jest zlatynizowaną formą greckiego aggelos, a to znaczy tyle, co posłaniec,
czasem sługa wyprawiony do przyjaciela czy sąsiada, czasem także
ambasador królewski. Otóż taki aggelos odpowiada hebrajskiemu mal'ak,
który może być zarówno zwykłym sługą, przenoszącym wiadomość do
najbliższego domu, jak i posłańcem Pana Najwyższego.

Już ta sama wieloznaczność może nam sprawiać pewne trudności.
Zdarza się niekiedy tak, ze czekamy długo na anioła, którego – jak
sądzimy – Bóg musi nam przysłać, bo sprawa jest naprawdę ważna, i nie
spostrzegamy nawet, iż ów Boży posłaniec już koło nas stoi. Wiele lat
temu, kiedy to nasza granica ledwo otwierała się dla filmów zachodnich,
trafił na nasze ekrany (chyba przez niedopatrzenie cenzury) film bodajże
francuski Pierwszy po Bogu. Owym „Pierwszym po Bogu” był kapitan
i właściciel małego frachtowca, który zresztą sam w Boga nie wierzył. Na
początku drugiej wojny światowej załadowano mu w Hamburgu na jego
statek dzieci żydowskie, które chciano w ten sposób ocalić przed
nazistami. Miał je zawieźć do Palestyny. Tam ich jednak nie przyjęto. Nie
przyjęto ich również w Aleksandrii, Jedynym wyjściem wydawał się po-
wrót do Niemiec, lecz kapitan już wiedział, co je tam czeka. Postanowił
więc pójść za radą nieżyjącego już ojca i poszukać ratunku w lekturze
Biblii. Czytał ją długo i ostatecznie doszedł do wniosku, że jeśli zaopie-
kuje się tymi bezbronnymi, to Bóg w końcu przyśle swego anioła, który
wskaże wyjście z tej sytuacji, z jakiej wyjścia zdawało się nie być.

21



Popłynął ze swoim szczególnym ładunkiem do Stanów Zjednoczonych,
ale i tam wszyscy odmawiali przyjęcia dzieci. Kapitan, który nigdy
wcześniej się nie modlił, prowadził teraz długie rozmowy z Bogiem i kłó-
cił się z Nim zażarcie, zarzucając Mu, że nie dotrzymuje swych obietnic,
Anioła zaś ciągle nie było.

Aż któregoś dnia, kiedy płynęli nie wiedząc, co począć, wzdłuż
brzegów Ameryki, podszedł nagle do kapitana pierwszy oficer i zameldo-
wał mu, że muszą natychmiast zmienić kurs. Otrzymali bowiem właśnie
meldunek, że wkrótce odbędą się tutaj regaty morskie. I wówczas kapitan
nagle wszystko zrozumiał: wystarczy pozostać na tym samym kursie,
a gdy się statki pojawią, zatopić przed oczami wszystkich jego ukochany
frachtowiec. Kosztem największej ofiary, jaką mógł złożyć, uratuje w ten
sposób powierzone mu dzieci. Rzucił się więc na szyję zdumionemu ofice-
rowi z okrzykiem: „Ty jesteś aniołem!”. Pojął, że Bóg znajduje swoich
posłańców wszędzie.

Ta historyjka może nam posłużyć jako współczesna przypowieść
o posłańcach-aniołach, którzy pomogą nam na pewno w Jego Imieniu, jeśli
tylko potrafimy ich poznać i zechcemy posłuchać. Ponieważ opowiadań
o aniołach-posłańcach jest w Biblii wiele, zamiast rozważać je wszystkie,
lub też koncentrować się na niektórych, postanowiłam skupić się na
jednym, tajemniczym i szczególnie ważnym pojawieniu, w pewien sposób
przypominającym nam przytoczony film-przypowieść. Myślę tu o Aniele
Jahwe.

Mojżesz na wygnaniu pasał owce swego teścia, Jetry, kapłana
Madianitów. Raz zawędrował w głąb pustyni, aż do góry Horeb. Wtedy
ukazał mu się Anioł Jahwe, w płomieniu ognia, za środka krzewu. Moj-
żesz widział, jak krzew płonął ogniem, a nie spłonął od niego. Wtedy
Mojżesz powiedział do siebie: „Podejdę, żeby się przyjrzeć temu
niezwykłemu zjawisku. Dlaczego krzew się nie spala?”. Gdy zaś Jahwe
ujrzał, że Mojżesz podchodzi, żeby się przyjrzeć, zawołał Bóg do niego ze
środka krzewu:

„Mojżeszu, Mojżeszu!”. On zaś odpowiedział: „Oto jestem”. I rzekł mu
Bóg: „Nie zbliżaj się tu. Zdejm sandały z nóg gdyż miejsce, na którym
stoisz jest ziemią świętą”. Powiedział Mu jeszcze: „Jestem Bogiem ojca
twego, Bogiem Abrahama, Bogiem Izaaka i Bogiem Jakuba” (Wj 3, 1-6).

Należy tu zwrócić uwagę, że z krzewu ognistego przemawia zawsze
Bóg, tylko za pierwszym razem nazwany jest On Aniołem Jahwe, później
zaś Bogiem lub Jahwe. Nie ulega wątpliwości, że chodzi tu o Tego
samego jedynego Boga, Tego, który nieco dalej, kiedy Mojżesz zażąda od
Niego podania mu imienia, przedstawi się słowami „Jestem, który jestem”

22



(Wj 3, 14). Imię to jednak sprawia nam nie mniej kłopotu, niż utożsamie-
nie Boga z Aniołem Jahwe i może dlatego lepiej jest zacząć od imienia.

Tłumacze i komentatorzy poczynając już od Septuaginty sądzili, że
w słowach tych Bóg pojawia się przede wszystkim jako Byt absolutny.
Tymczasem takie pojęcie abstrakcyjne było jeszcze całkiem nieznane auto-
rom biblijnym Księgi Wyjścia (co zresztą nie znaczy wcale, że w myśli
Bożej nie zostało ono w owym tekście także zawarte po to, by mogły je
odczytać z pożytkiem dla siebie późniejsze pokolenia).

Dość trudno oddać jest dokładnie po polsku to, co napisał i chciał
wyrazić po hebrajsku ludzki autor. Po pierwsze użyty przez niego czasow-
nik „być” nie znaczy po prostu „być”, lecz raczej „być tutaj”, „być
działającym”, „być z kimś” lub „dla kogoś”. Druga trudność wynika z sa-
mej natury czasownika hebrajskiego, który nie ma czasów, a tylko formę
dokonaną lub niedokonaną. W słowach Boga występuje forma niedokona-
na, pełniąca rolę zarówno czasu teraźniejszego, jak i przyszłego. Można je
zatem tłumaczyć: „Jestem tutaj, który jestem tutaj”, lecz równie dobrze:
„Jestem tutaj, który będę tutaj”, lub: „Będę tutaj, który będę tutaj”. Co to
znaczy?

Być może w tym sformułowaniu kryje się również przeświadczenie, że
Bóg jest Tym, który – w przeciwieństwie do bóstw pogańskich – istnieje
naprawdę. Przede wszystkim chodzi tu jednak nie tyle o stwierdzenie faktu
istnienia Boga (prawda ta była bowiem w owej epoce najzupełniej oczy-
wista), ile raczej jego czynnej, dynamicznej i otwartej na człowieka
Obecności, Obecności poznawanej w każdym historycznym „teraz” i wypa-
trywanej w czasach nadchodzących.

Dla Izraela Bóg nie jest nigdy ideą ani pojęciem filozoficznym. Jest
Kimś Kto działa. Dlatego właśnie to, co Jahwe mówi do Mojżesza, można
tłumaczyć też w sposób pełniejszy: „Będę tutaj z wami, Tym, Kim tutaj
z wami będę”. Znaczy to także: „poznacie mnie po moich czynach, po
moim z wami postępowaniu”. Bóg odmówił Mojżeszowi, kiedy ten pragnął
ujrzeć śmiertelnymi oczami Jego chwałę, Jego oblicze (Wj 33, 18-20).
A w słowach wypowiedzianych z krzaka ognistego objawia mu nie swoją
metafizyczną istotę, lecz własną, całkowicie wolną decyzję zwrócenia się
do ludzi, by wejść z nimi w bardzo szczególny związek osobisty przekra-
czający w sposób niewymierny wszystko, czego by mogli sami oczekiwać.

Należałoby przypuszczać, że dlatego właśnie w Biblii, obok Jahwe czy
Boga, pojawia się także Anioł Jahwe. Nie ulega wątpliwości przecież, że
w krzaku ognistym zarówno pod jednym, jak i drugim imieniem pojawia
się Mojżeszowi ten sam Pan. Podobnie On też wzywa Abrahama do ofia-
rowania Mu syna, a potem jako Anioł Jahwe powstrzymuje jego rękę,

23



mającą już zadać cios śmiertelny (Rdz 22), Gedeon zaś widząc Boga
mówi: „Ach Panie, Panie mój! Oto Anioła Jahwe widziałem twarzą
w twarz!”. Na co sam Jahwe zapewnia go, że nic mu nie grozi (Sdz 6).

Tak więc Anioł Jahwe wydaje się w wielu przypadkach jakby tym
obliczem Jahwe, pod którym objawia się On człowiekowi, odmiennym od
różnych posłańców-aniołów, którzy nieraz w różnych postaciach nas
odwiedzają. Obyśmy mogli nigdy nie przeoczyć ich wizyty, bo każda
z nich zbliża nas do tej jedynej Obecności.

24



ROGER DE VAUX OP

O cherubinach i Arce Przymierza,
o sfinksach-strażnikach i boskich tronach

w tradycji Starożytnego Wschodu1

Izraelici, pokonani przez Filistynów w Afek, kazali sprowadzić z Szilo
„Arkę Pana Zastępów, który zasiada na Cherubach” (1 Sm 4, 4). Król Da-
wid nakazał wnieść do Jerozolimy „Arkę Pana Zastępów, który spoczywa
na Cherubach” (2 Sm 4, 2; 1 Krn 18, 6). Ezechiasz będąc w Świątyni
zwraca się do Pana, który zasiada na Cherubach (Iz 37, 16; 2 Krl 19, 15).
Pasterz Izraela jest tym, „który zasiada nad Cherubami” (Ps 82); Pan
króluje i „zasiada na Cherubach” (Ps 99, 1).

W starej pieśni dziękczynnej (2 Sm 22, 1; Ps 11, 18) mówi się o Bogu,
jako o tym, „który cwałuje na Cherubie, a skrzydła wiatru Go niosą”;
bliskie temu są Psalm 68, 6, gdzie Pan nazwany jest „Jeźdźcem cwałują-
cym na obłokach”2 oraz Psalm 104, 3, gdzie „rydwan ma za obłoki i prze-
chadza się na skrzydłach wiatru”. Są to obrazy poetyckie, przywołujące
teofanie o Panu w burzy i nawałnicy (Wj 19, 16-20; Sdz 5, 4; 2 Sm 5, 24;
Krl 19, 11-12), które wyrażają wszechmoc boską. Określenie Boga „który
spoczywa na Cherubach” nie jest zwykłym obrazem, gdyż odpowiada kon-
kretnemu wizerunkowi. Pojawia się ono po raz pierwszy w związku
z sanktuarium w Szilo (1 Sm 4, 4) i tam właśnie zostało ono nadane
Bogu3. Nie wiemy, jakie było wyposażenie tego sanktuarium, ale określe-

1 Na podstawie R. de Vaux OP, Bible et Orient, Les Editions du Cerf, Paris 1957
(rozdział Les Cherubins et l’Arche d’Alliance, les Sphinx gardiens et les Trones divins dans
l’ancien Orient, s. 231-259).

2 Wiemy, że Baal otrzymał to samo określenie w poematach z Râs Shamra.
3 O. Eissfeldt, Jahwe Zebaoth, „Miscellanea Academica Berolinensia”, II, nr 2, 1950,

25



nie to towarzyszyło Arce podczas jej wędrówki do Jerozolimy (2 Sm 6, 2),
i nazwa ta została wprowadzona wraz z nią do Świątyni Salomona (1 Krl
8, 6). W Świątyni znajdowały się cheruby – dwie duże figury z drzewa
oliwkowego, wyłożone złotem, umieszczone w głębi wnętrza świątyni
i rozpościerały swoje skrzydła w ten sposób, że łączyły się one w środku
pomieszczenia (1 Krl 6, 23-28); Arka została złożona pod skrzydłami
Cherubów (1 Krl 8, 6). Autor 2. Księgi Kronik dodaje, że cheruby stały na
nogach i twarzami były zwrócone ku Przybytkowi (2 Krn 3, 13). Co do
ich wyglądu, teksty te pozwalają jedynie wnioskować, że były istotami
żywymi i skrzydlatymi.

Kapłański opis przybytku z pustyni pozwala przypuszczać, że Arka była
przykryta przebłagalnią, na końcach której umocowano dwie postaci
cherubinów z rozpostartymi skrzydłami, a twarz każdego zwrócona była
ku przebłagalni (Wj 25, 17-20; Wj 37, 6-9). Teksty te dają wyobrażenie
o Arce w epoce pobytu na pustyni4: zaginiona arka została zamieniona
przez przebłagalnię, zaginęły również dwa duże cheruby i stały się one
małymi posążkami przytwierdzonymi do przebłagalni. Ich pozycja była
inna od cherubów ze Świątyni Salomona: zwróceni do siebie twarzami, ale
nie wiemy nic na temat ich wyglądu.

Dysponujemy jednak szczegółowym opisem (Ez 10, 1-22): chwała
Boga opuszcza Świątynię unoszona przez cherubów, a oni sami są utożsa-
miani z „istotami żywymi” z rydwanu Boga w wizji Ezechiela (Ez 1). Te
dwa rozdziały z Księgi Ezechiela stwarzają poważne problemy dla biblis-
tów, ale dla naszych rozważań nie ma to aż tak dużego znaczenia z dwóch
powodów: 1) wyobrażenie cherubinów z rozdziału 10. z cherubinami
z rozdziału 1. jest uważane za drugorzędne przez wielkich biblistów
współczesnych (G. Fohrer, W. Zimmerli, W. Eichrodt); 2) moc wizjoner-
ska Ezechiela sprawia, że nosiciele boskiego tronu stają się istotami
fantastycznymi, gdzie pamięć o cherubinach ze Świątyni Salomona miesza
się z elementami zapożyczonymi z kultury babilońskiej, a również
z ekspresją wizyjną idei teologicznych. Ponieważ nie możemy odróżnić,
co jest w wizji Ezechiela autentyczne, a co wizjonerskie, jedynie na
podstawie cytowanego wcześniej tekstu z Księgi Królewskiej jesteśmy

s. 142-146; O. Eissfeldt, Silo und Jerusalem [w:] Volume du Congrès, Strasbourg 1956
(Suppl. IV: Vetus Testamentum), Leiden 1957, s. 143-144.

4 R. de Vaux, Les institutions de l'Ancien Testament, II, Paris 1960, s. 131; R. de Vaux,
L'Arche et la Tente de Réunion [w:] A la rencontre de Dieu (Mémorial A. Gelin), Lyon
1961, s. 67-68.

26



w stanie określić naturę tej wizji. Należy jednak zwrócić uwagę na upór
Ezechiela, z jakim używa terminu „cherubini”: poza Ezechielem słowo to
oznacza zawsze zwierzęta (babiloński kerub); w przeciwieństwie do czło-
wieka – zawsze zwierzęta dzikie, w przeciwieństwie do zwierząt domo-
wych – prawie zawsze duże zwierzęta. Jeśli zaakceptuje się utożsamienie
kerubów z cherubinami, jak czyni to Ezechiel (Ez 10), będzie można
pozwolić sobie na wniosek, że cherubini byli przedstawiani jako skrzydla-
te, czworonożne zwierzęta5. Postaci te łączyły w sobie cechy ludzkie ze
zwierzęcymi.

Konkluzja ta nie stoi w sprzeczności z żadnymi perykopami biblijnymi,
w których mowa o cherubinach: pilnują wejścia do Edenu (Rdz 3, 24),
jako ornament występują w dużej ilości na murach i drzwiach Świątyni
Salomona (1 Krl 6, 29-35), na tkaninach i zasłonie przybytku z pustyni
(Wj 26, 1-31; 36, 8-35). Jeśli w trudnym fragmencie z Ezechiela (Ez 28,
14-16) król Tyru został porównany do cherubina z Edenu – tak jak to
dopuszcza tekst hebrajski niepoprawiony – częściowo ludzki aspekt cheru-
binów uzyskuje potwierdzenie.

Według cytowanych na samym początku tekstów, to cherubini tworzą
siedzibę Boga. W rozprawie The Ark and the Cherubim6 M. Haran wyjaś-
nia, że właściwą siedzibę Boga tworzyły ich rozpostarte skrzydła; niemniej
nieostrożnością byłoby szukać literalnego wyjaśniania, ponieważ Jahwe jest
Bogiem, którego nie widzimy i w związku z tym nie można Go przedsta-
wić7. Nie należy więc zadawać sobie pytania, w jaki sposób Jahwe mógł
zasiadać na cherubinach. Trzeba tu pozostawić miejsce dla ekspresji
literackiej i twórczości plastycznej na wyrażenie tajemnicy otaczającej
w Starym Testamencie objawianie się Boga. W wizji Izajasza (Iz 6, 1), dla
której Świątynia jest tłem, Jahwe siedzi na wzniesionym tronie, ale prorok
widzi tylko rąbek jego szaty zasłaniającej Przybytek. Nie ma tu mowy
o cherubinach, lecz o serafinach – innych istotach, które nie unoszą Pana,
lecz asystują Mu i wychwalają Go. Ezechiel, poza istotami fantastycznymi,
które identyfikuje z cherubinami, widzi tylko podobieństwo z „tronem”

5 Byłoby niesłusznym wysuwać obiekcje wobec 2 Krn 3, 13: omdîm al-raglehèm,
ponieważ règèl oznacza zarówno zwierzęce kopyto lub łapę jak i ludzką stopę; przetłuma-
czymy więc: „stały one na nogach” (cyt. za Biblią Tysiąclecia).

6 M. Haran, The Ark and the Cherubim, „Israel Exploration Journal”, 1959, ss. 30-38,
89-94.

7 Pwt 4, 15-16: „skoroście nie widzieli żadnej postaci w dniu, w którym mówił do was
Jahwe na Horebie; byście nie postąpili niegodziwie i nie uczynili sobie rzeźby przedstawia-
jącej mężczyzny lub kobiety, podobiznę jakiegokolwiek zwierzęcia, które jest na ziemi”.
Por. Wj 20, 22-23.

27



(Ez 1, 26; 10, 1), na którym spoczywa istota przypominająca wyglądem
człowieka (Ez 1, 26).

Ani Izajasz, ani Ezechiel nie wspominają o arce, kiedy mówią o tronie
Boga. Za to określenie Boga „zasiadającego na cherubach” łączy się z arką
w Księgach Samuela (1 Sm 4, 4; 2 Sm 6, 2; por. Krn 13, 6)8. Arka w rze-
czywistości nie jest tronem. Tron posiada swój podnóżek i arka jest tym
„podnóżkiem” Jahwe. Arka jest w ten sposób nazywana w Księdze Kronik,
Psalmach, Lamentacjach (1 Krn 28, 2; Ps 49, 5; 82, 7; Lm 2, 1)9. Jest to
więc arka-podnóżek i cherubini-siedziba, które razem tworzą tron Jahwe.
Wspominając cherubinów i arkę Ezechiel (Ez 43, 7) mówi o Świątyni
Jahwe, jako o miejscu Jego tronu, miejscu w którym stawia On podstawy
swych stóp. Jeremiasz (Jr 3, 17) zapowiada, że zaginiona arka nie zostanie
ponownie odtworzona i że cała Jerozolima zostanie nazwana tronem
Jahwe. Stanie się tak dlatego, ponieważ Pan przeciwstawia się odbudowie
dawnej Świątyni z jej wyposażeniem, a prorok z okresu powrotu z wyg-
nania (Iz 66, 1) wyraża ten protest: niebiosa mają być Jego tronem,
a ziemia podnóżkiem nóg Jego.

Określenie arki jako podnóżka boskiego tronu jest trafniejsze od
definicji arki jako skrzyni, arôn, z jedynym jej opisem w Księdze
Wyjścia (Wj 25, 10): jest to prostokątna skrzynia.

* * *

Przedstawioną egzegezę fragmentów ze Starego Testamentu odnoszą-
cych się do cherubinów i arki ilustruje pewna liczba tekstów i zabytków
Starożytnego Wschodu.

Nazwa cherubini, kerûbîm, spokrewniona jest z akadyjskim kâribu lub
karubu, które oznacza bóstwo opiekuńcze i wstawiennicze10. Owo kâribu
nigdzie nie jest opisane, a jego nazwa nie łączy się, zwłaszcza, z żadnym
wizerunkiem. Należy jednak do tej samej kategorii co lamassu i lahmu,
i tak jak one musiało być przedstawiane – przynajmniej począwszy od

8 Co do 2 Sm 6, 2 por. K. Galling, „Theologische Literaturzeitung”, LXXXI, 1956, szp.
68-69, z powściągliwością Eissfeldta, Silo und Jerusalem..., s. 144.

9 Por. końcowe komentarze H.J. Krausa, Klagelieder, 1956; Psalmen, II, 1960; w opo-
zycji do M. Harana, The Ark..., s. 90-91, który odnosi na ogół teksty te do Świątyni.

10 Głównym studium jest szkic Ed. Dhorme’a, Le nom des chérubin [w:] Recueil Ed.
Dhorme, Paris 1951, s. 671-683 (por. „Revue Biblique”, XXXV, 1926, s. 328-339). Po-
nadto: H. Pfeiffer, „Journal of Biblical Literature”, XLI, 1922, s. 249-250; B. Bonkamp,
Die Bibel im Lichte der Keilschriftforschung, Recklinghausen 1939, s. 102-107; A.S.
Kapelrud, „Journal of the American Oriental Society”, LXX, 1950, s. 151-156.

28



pewnej epoki – pod postacią hybrydy. Okala, wraz z lamassu i lahmu,
wejście do sanktuariów, i, co interesujące dla przedmiotu naszych badań,
tron poświęcony bóstwu Asur przez Asurbanipala był ozdobiony figurami
lamassu11.

Lecz pokrewieństwo semantyczne bilijnego kerûb z akadyjskim kâribu
nie oznacza, że nazwa cherubini, a jeszcze mniej ich sposób przedstawia-
nia, przybyły do Izraela bezpośrednio z Mezopotamii. Dużo bardziej praw-
dopodobne jest, że nazwa zapożyczona została z języka należącego do
grupy zachodniosemickiej, a sposób przedstawiania zainspirowały wzory
istniejące u najbliższych sąsiadów Izraela: to najpierw w Szilo, niegdyś
mieście kananejskim, Jahwe zasiadał na cherubinach.

Wśród dziwnych istot, w które obfituje religijna ikonografia Starożytne-
go Wschodu, istnieje jedna wydająca się lepiej niż inne odpowiadać opi-
sowi i funkcjom biblijnego cherubina. Jest nią skrzydlaty sfinks, to znaczy
lew skrzydlaty o ludzkiej twarzy12.

Stwór o ciele lwa i ludzkiej twarzy pojawił się w IV tysiącleciu w Me-
zopotamii – w gliptyce i w Egipcie – w rzeźbiarstwie, lecz jego prawdziwą
ojczyzną jest Egipt, gdzie przetrwał w sposób nieprzerwany do epoki
rzymskiej. Za czwartej dynastii pozbawiony został skrzydeł, niemniej były
one przytwierdzone do ciała13. To w Syrii sfinks rozkładał swe skrzydła,
począwszy od około 1800 r., przed Chrystusem. Przedstawiano go siedzą-
cego na kamieniach cylindrycznych w Syrii14, stojącego i przecha-

11 M. Streck, Assurbanipal, Leipzig 1916, s. 296, 415. Nazwa jest poprzedzona
określnikiem żeńskim; na temat rodzaju żeńskiego lamassu, por. B. Landsberger, „Zeitchrift
für Assyriologie”, XXXVII, 1927, s. 218.

12 Por. krótki zapis W. Albrighta, What were the Cherubim?, „Biblical Archaeologist”,
I, 1938, s. 1-3; R.D. Barnett, „Palestine Exploration Quarterly”, 1939, s. 17; J. Trinquet,
hasła Kerub, Kerubim [w:] Dictionnaire de la Bible, Supplément, V, Paris, 1957, szp. 161-
186. P. Vincent zebrał pierwsze materiały w „Revue Biblique”, XXXV, 1926, s. 340-358,
481-495 i postulował (s. 357), aby podjąć ponownie temat sfinksa. Posiadamy już bogatą
dokumentację na temat sfinksa, dobrze uporządkowaną i skomentowaną (lecz nadal nie-
kompletną): A. Dessenne, Le Sphinx, étude iconographique, I. Des origines à la fin du
second millénaire, Paris 1957; pierwsze tysiąclecie należy przestudiować w drugim tomie.
Przed nim i wyłącznie o Egipcie: U. Schweitzer, Löwe und Sphinx im Alten Ägypten,
Gluckstadt-Hamburg 1948; C. de Wit, Le rôle et le sens du lion dans l’Égypte ancienne,
Leiden 1951. Jeszcze o Egipcie, lecz wraz z odniesieniami obcymi: J. Leibovitch, Quelques
éléments de la décoration égyptienne sous le Nouvel Empire. La sphinge, „Bulletin de
L’Institut d’Égypte”, XXV, 1943, s. 245-267; XXVIII, 1947, s. 167-183.

13 G. Jéquier, Le monument funéraire de Pépi II, Le Caire, t. III, tabl. XV-XVIII;
A. Dessenne, nr 3.

14 A. Dessenne, Le Sphinx..., nr 11-18.

29



dzającego się w malarstwie odkrytym w Mari15 (Środkowy Eufrat). Na
granicy Mezopotamii sfinks idący, ale bez skrzydeł, był już uznany jako
wzór w gliptyce III tysiąclecia.

W drugiej połowie II tysiąclecia motyw sfinksa był bardzo zróżnicowa-
ny, a jego wizerunki liczne. Pomysłodawczym centrum wydaje się być
Syria, skąd innowacje docierały do Egiptu i dalej rozchodziły się na Cypr,
Kretę, do państwa Mitani i wreszcie inspirowały Hetytów. Motyw interesu-
jący nas szczególnie, mianowicie sfinks skrzydlaty i stojący, dość często
występował na kamiennych cylindrach16 i przedmiotach z kości słoniowej
syryjsko-palestyńskich, w gliptyce mitańskiej, rzadziej na Cyprze w me-
talu, kości słoniowej czy ceramice i nigdy – o ile nam wiadomo – na
cylindrach; wyjątkowo na Krecie i u Hetytów, lecz w sztuce mykeńskiej
jest on zapożyczony. Motyw ten utrwalił się w tychże regionach do
I tysiąclecia, o czym świadczą liczne zabytki archeologiczne17.

Znaczenie słowa „sfinks” w sztuce orientalnej jest złożone, zmieniało
się i można rozpatrywać je w zależności od epoki, motywu czy sposobu
przedstawienia. Niemniej wartości pierwotne i podstawowe wydają się być
pewne. W Egipcie, w okresie Starego Państwa, począwszy od końca III
dynastii, lew, „król zwierząt”, później sfinks, lew o ludzkiej twarzy,
tworzyły wizerunki Faraona. Symbolizowały jego siłę i męstwo18. Powie-
dzieliśmy, że cherubini, „na których Jahwe cwałował i na których zasia-
dał”, wyrażali także Bożą wszechmoc.

Lew jest zwierzęciem budzącym strach i niebezpiecznym, lecz można
go oswoić i faraonowie posiadali udomowione lwy. Nie dziwi więc fakt,
że w Egipcie przypisywano lwom, później sfinksom, rolę strażników
i zazwyczaj tworzyli parę. Począwszy od Tekstów z Piramid, podwójny
lew Aker – nazywany także Shou-Tefenet, i także Rw-tj, co znaczy „para
lwów” – jest strażnikiem bram do Tamtego Świata19; sfinksy znajdowały

15 A. Parrot, Mission Archéologique de Mari, I. Le Palais, II. Peintures murales, Paris
1958, s. 59, ilustracja 48, tabl. XII-XIII.

16 A. Dessenne, Le Sphinx..., nr 67-75.
17 W oczekiwaniu na dalszy ciąg pracy podjętej przez A. Dessenne’a dysponujemy

jedynie ograniczonymi informacjami znajdującymi się w większych zbiorach: F. Matz,
Kretische Sphingen, „Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts”, LXV-LXVI,
1950-1951, s. 91-102; N.M. Verdélis, L’apparition du sphinx dans l’art grec, „Bulletin de
Correspondance Hellénique”, LXXV, 1951, s. 1-37; C. Decamps de Mertzenfeld, Inventaire
commenté des ivoires phéniciens et apparentes, Paris 1954.

18 Jest to aspekt, który U. Schweitzer szczególnie uwydatniła w cytowanej pracy, s. 98.
Wydaje się, że zbyt ograniczyła i zbyt późno odrzuciła rolę sfinksa jako strażnika.

19 F. Bisson de la Roque, „Bulletin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale”,
XXX, 1930, s. 575-580; C. de Wit, Le rôle..., s. 91-137.

30



się przed fasadą świątyni nagrobnej Chefrena w Gizie20; w okresie Śred-
niego Państwa, Sinuhe kłania się z pokorą oddając hołd „pomiędzy sfink-
sami” przy wejściu do pałacu Senusereta I21; w Nowym Państwie sfinksy
stoją wzdłuż alej prowadzących do świątyń i zwyczaj ten utrzymał się do
okresu ptolemejskiego22. Podobnie było w innych regionach Starożytnego
Wschodu (...). Na Bliskim Wschodzie semickim oraz w Syrii występowały
dwa wyobrażenia sfinksów: (1) strażnicy świętego drzewa, (2) asystujący
przy tronie (...).

* * *

Pora na konkluzje. Starożytny Wschód przekazał nam sporą ilość dzieł
– wykopalisk archeologicznych oraz tekstów – świadczących o związku
cherubinów z Arką Przymierza. W Syrii oraz Fenicji znane jako uskrzydlo-
ne sfinksy broniły świętego drzewa i asystowały tronowi bożemu. Biblijne
cheruby chroniły drzewo życia i służyły jako tron Jahwe. Arka, będąca
w pierwszym rzędzie piedestałem Jahwe, dosłownie podnóżkiem tronu oto-
czonego cherubinami, służyła jako skrzynia do przechowywania tablic
przymierza.

Siedzące cheruby i arka-podnóżek tworzą zespół tronowy Jahwe.
W tradycji przyjęło się tu stosować nazwę „Jahwe zasiadający na Cheru-
bach”. Nie mamy całkowitej pewności, ale z dużą dozą ostrożności można
stwierdzić, że po raz pierwszy określenie „Pan zasiadający na Cherubach”
zostało odniesione do Jahwe w świątyni w Szilo23. Również w Szilo Arka
została umieszczona w specjalnie skonstruowanym dla niej sanktuarium.
Jest wysoce prawdopodobne, że Izraelici wzorowali się przy budowie na
jakiejś innej świątyni sąsiednich ludów, w której Boga wyobrażono jako
postać siedzącą na tronie wspartym przez uskrzydlone sfinksy24. Te

20 J. Vandier, Manuel d’Archéologie égyptienne, II 1, Paris 1954, s. 51, ilustracja 32;
III, 1958, s. 19-20.

21 Opowieści Sinuhé, l. 249.
22 Porównaj U. Schweitzer, Löwe und Sphinx..., s. 60-61, lecz autorka nie zgadza się

tutaj, jak i w innym miejscu (s. 25, 33), aby uznać je za strażników: są to zawsze, według
niej, wyobrażenia królewskie.

23 Droga została wskazana przez O. Eissfeldta, Jahwe Zebaoth..., s. 128-150; por.
O. Eissfeldt, Silo und Jerusalem..., s. 138-146.

24 H. Nyberg, Studien zum Religionskampf im Alten Testament, „Archiv für Religions-
wissenschaft”, 1938, zwłaszcza s. 368-372; E. Nielsen, Some Reflections on the History of
the Ark [w:] Congress Volume, Leiden 1960, zwłaszcza s. 63-65, uważają, że boskość
czczona w Szilo nosiła nazwę El’ Elyôn. Lecz hipoteza ta nie znajduje oparcia w tekstach,
które łączą El’ Elyôn tylko z Jeruzalem, Wj 14, 19-20.

31



sfinksy być może już wtedy nazywane były cherubami. Izraelczycy przy-
stosowali tę tradycję, sami dodali Arkę – symbol przymierza zawartego
przez Jahwe ze swoim ludem. Nie wiadomo, jak długo Arka znajdowała
się w sanktuarium w Szilo – teksty źródłowe na ten temat milczą. Jedno
co jest pewne, to idea plastycznego wyobrażenia zespołu tronowego Jahwe,
jako „Pana zasiadającego na cherubach”, która rozlała się na cały naród
i na trwałe znalazła sobie miejsce w tradycji żydowskiej. Naturalnie mogły
później zachodzić pewne drobne lokalne modyfikacje, jak chociażby ta
znana ze Świątyni Jerozolimskiej: ogromne postaci cherubinów z otwar-
tymi skrzydłami, pod którymi spoczywała Arka Przymierza.

32



KS. HENRYK SKOCZYLAS CSMA

Rola aniołów w Dziele Łukasza

Trzecia Ewangelia i Dzieje Apostolskie zgodnie z założeniem autora sta-
nowią jedną całość, stąd też noszą nazwę Dzieło Łukasza. W Ewangelii
Łukasz usiłuje powiedzieć o wszystkim, co Jezus uczynił i czego nauczał
od początku aż do dnia, w którym udzielił, przez Ducha Świętego, ostat-
nich poleceń Apostołom (Dz 1, 1nn.). W Dziejach natomiast autor ukazuje
historię początków Kościoła1. Współcześni egzegeci utrzymują, że redak-
cja tych tekstów przypada na lata 70-80 po Chr., dlatego można się w nich
dopatrywać już dość dobrze rozwiniętej myśli teologicznej2.

WPROWADZENIE

Anioł w Dziele Łukasza występuje w różnych formach: pod imieniem
własnym „Gabriel” (2x)3, jako „Anioł Pański” (6x)4, „anioł” („anioło-
wie”) Boży (4x)5, „zastępy niebieskie” (1x)6, „święty anioł” / „święci
aniołowie” (2x)7 oraz zwyczajnie „anioł” / „aniołowie” (28x)8. Ponadto

1 Zob. F. Jóźwiak, Dzieje Apostolskie [w:] R. Rubinkiewicz (red.), Wstęp do Nowego
Testamentu, Poznań 1996, s. 278; J.A. Fitzmyer, Ewangelia według św. Łukasza, SWB
(1997), s. 162; F.F. Bruce, Dzieje Apostolskie, SWB (1997), s. 128.

2 Zob. F. Jóźwiak, Dzieje..., s. 284.
3 Zob. Łk 1, 19. 26.
4 Zob. Łk 1, 11; 2, 9; Dz 5, 19; 8, 26; 12, 7. 23.
5 Zob. Łk 12, 8. 9; 15, 10; Dz 10, 3.
6 Zob. Łk 2, 13.
7 Zob. Łk 9, 26; Dz 10, 22.

33



istnieją określenia porównawcze, takie jak „podobny do anioła” (1x)9,
„równi aniołom” (lx)10, czy też „anioł z nieba” (1x)11. Poza tym należy
tu dołączyć także określenie „dwaj mężowie w lśniących szatach” oraz
„mąż w lśniącej szacie”, wiadomo bowiem, że są to istoty nadprzyrodzone
(3x)12. W sumie posiadamy dziesięć różnych określeń aniołów, które
łącznie występują 49x (Łk 26x; Dz 23x). Określenia te będą studiowane
w ich własnych kontekstach, których wyodrębniamy aż 23 (Łk 13x; Dz
10x). Dla przejrzystości analizowane teksty zostały ułożone w pięć grup:
Dzieciństwo Jezusa (I), Nauczanie Jezusa (II), Kuszenie, śmierć, zmar-
twychwstanie i wniebowstąpienie Jezusa (III), Uwolnienie apostołów
i zaaresztowanie diakona Szczepana (IV), Działalność apostolska diakona
Filipa i apostołów Piotra i Pawła (V).

DZIECIŃSTWO JEZUSA

W tej grupie znajduje się pięć kontekstów

1. Anioł Pański o imieniu Gabriel zwiastuje narodziny
Jana Chrzciciela (Łk 1, 11. 13. 18. 19. 20)

Ewangeliczne opowiadanie o zwiastowaniu narodzin Jana Chrzciciela
(Łk 1, 5-25) jest pierwszym opowiadaniem w Dziele Łukasza, w którym
zaznaczona jest obecność i działanie anioła. Występuje on tutaj pod nazwą:
Anioł Pański (’αγγελος κυριου) (w. 11), anioł (’αγγελος) (ww. 13. 18.
19) i o imieniu własnym Gabriel (Γαβριηλ) (w. 19). Zauważamy następu-
jące przejawy jego działania: ukazuje się Zachariaszowi w postawie sto-
jącej po prawej stronie ołtarza, podczas składania przez niego ofiary ka-
dzenia (ww. 9. 11). Uspokaja Zachariasza przerażonego tym widokiem
i czyni zapowiedź narodzin Jana Chrzciciela (ww. 12-17). Wysłuchuje
prośby Zachariasza o znak potwierdzający prawdziwość zapowiedzi

8 Niektóre z tych określeń odnoszą się, jako forma skrócona, do „Anioła Pańskiego”
(9x) (Łk 1, 13. 18. 19; 2, 10; Dz 12, 8. 9. 10. 11. 15); do „Gabriela” (5x) (Łk 1, 30. 34.
35. 38; 2, 21) i do „anioła Bożego” (2x) (Dz 10, 7; 11, 13). Pozostałe określenia służą jako
ogólna nazwa istot niebieskich (12x) (Łk 2, 13. 15; 4, 10; 16, 22; 24, 23; Dz 7, 30. 35. 38.
53; 23, 8. 9; 27, 23).

9 Zob. Dz 6, 15.
10 Zob. Łk 20, 36.
11 Zob. Łk 22, 43.
12 Zob. Łk 24, 4; Dz 1, 10; 10, 30.

34



(w. 18) oraz objawia swoje imię i oznajmia Zachariaszowi, że został
posłany przez Boga, aby mówić z nim i przekazać mu tę wieść radosną
(w. 19). W końcu daje Zachariaszowi znak, który jest zarazem karą za
niewiarę w usłyszaną obietnicę – Zachariasz pozostanie niemym aż do
dnia, w którym się ona wypełni (por. w. 20). Warto zauważyć, że od
chwili ukazania się anioła (w. 11), aż do jego zniknięcia, o czym
Ewangelia już nie wspomina (por. w. 20), głównym bohaterem jest anioł,
który niemal cały czas przemawia do Zachariasza (ww. 13b-17. 19b-20).
Z występujących tutaj określeń anioła oraz jego działań, możemy
wnioskować o jego roli i znaczeniu.

Greckie wyrażenie ’αγγελος κυριου, „Anioł Pański”, odpowiada he-
brajskiemu mal'āk yhwh, „posłaniec Jahwe”. Jest to wzniosła postać
starotestamentalna, która niekiedy występuje jako widzialna obecność Boga
wśród ludzi13. Początkowo było to niewątpliwie uosobienie teofanii, czyli
jeden ze sposobów uobecnienia Boga pośród ludzi. Z upływem czasu poja-
wia się już w innej postaci, jako istota niebiańska różna od Boga (por. Za
1, 11-14). Ma to miejsce zwłaszcza po niewoli babilońskiej, gdy następuje
szybki rozwój angelologii żydowskiej, spowodowany w dużym stopniu
licznymi kontaktami Żydów z diaspory z różnymi kulturami obcych ludów,
dla których pomniejsze bóstwa lub boscy herosi stanowili istotny element
ich religii. Żydzi, wyznawcy jednego Boga, nie uznawali pomniejszych
bóstw, ale wierzyli, że między nieskończenie wielkim i świętym Jahwe
a ludźmi istnieją liczni pośrednicy natury niebiańskiej, którymi Bóg
posługuje się w zarządzaniu światem i w kontaktach z ludźmi. Z uwagi na
to, że najczęściej pełnili oni rolę Bożych wysłańców, nazywali ich po
hebrajsku mal'āk, czyli „posłaniec”, a po grecku ’αγγελος, „posłaniec” lub
„anioł”14.

„Anioł Pański” w naszym tekście jest Bożym posłańcem, który przema-
wia i działa w imię Boga15. Ogłasza on Zachariaszowi Bożą wolę. Współ-
pracuje ze Stwórcą w Jego planie zbawienia16. Jego pojawienie się po

13 Niekiedy teksty Starego Testamentu wskazują na wymienność anioła Jahwe z samym
Bogiem Jahwe. Zob. Rdz 16, 7-13; 21, 17; 22, 10-18; 31, 11-13; Wj 3, 2-6; 14, 19-24; Sdz
2, 1-5. Zob. R. Ficker, Mal’āk, Messaggero, DTAT I (1978), s. 781.

14 Zob. T.H. Gaster, Angel, IDB I (1962), s. 128-134; G. Von Rad, Mal’āk nell'AT,
GLNT, I, s. 202-213; G. Kittel, L'angelologia del giudaismo, GLNT, I, s. 213-219;
H. Bietenhard, Angelo, messaggero, DCBNT (1976), s. 106-107; J.A. Fitzmyer, The Gospel
According to Luke I-IX, (The Anchor Bible), Garden City l981, s. 324.

15 Por. zwłaszcza Rdz 22, 15; Wj 3, 2; 1 Krl 19, 5.
16 Zob. W. Michaelis, οραω, GLNT, II, s. 988; C. Ghidelli, Luca, NVB, Roma l981,

s. 59.

35



prawej stronie ołtarza kadzenia oznacza, że ma za sobą autorytet samego
Boga17. Na końcu objawia swoje imię „Gabriel” (po hebrajsku gābrî’ēl,
a po grecku Γαβριηλ), które tłumaczy się jako „Mąż Boży” lub „Bóg oka-
zał się potężnym”18. W Starym Testamencie Gabriel zjawia się prorokowi
Danielowi, aby mu wytłumaczyć jego sen (Dn 8, 15-26), a następnie
przybywa do zatopionego w modlitwie Daniela i objaśnia mu treść jego
widzenia (Dn 9, 21-27). Według apokryficznej Księgi Henocha anioł
Gabriel zasiada po lewej stronie tronu Bożego (1 Hen 40, 9) i jest
postawiony nad wszystkimi mocami (2 Hen 24, 1), należy też do czterech
aniołów, którzy nieustannie patrzą z nieba na ziemię (1 Hen 9, 1)19.
Ponadto w analizowanym tekście znajdujemy informację, że anioł Gabriel
stoi przed Bogiem (w. 19). O aniołach stojących przed obliczem Boga
mówi Księga Hioba (por. 1, 6), Księga Daniela (por. 7, 16) oraz Księga
Tobiasza (por. 12, 15). Apokryficzna Księga Henocha wylicza anioła
Gabriela jako jednego z siedmiu aniołów, którzy nieustannie znajdują się
przed obliczem Boga (1 Hen 20)20, czyli należą tym samym do wyższej
hierarchii niebiańskiej i noszą nazwę aniołów Obecności. Powyższa termi-
nologia wywodzi się niewątpliwie ze środowiska dworskiego, zwłaszcza
z królewskich dworów perskich, gdzie nawet nie wszystkim ministrom
było dane stawiać się przed obliczem króla21.

Anioł Pański w naszym tekście zalicza się do tej właśnie grupy hierar-
chii niebiańskiej. Jest prawdziwym Bożym heroldem22, aniołem Zwiasto-
wania, zwiastunem największych orędzi zbawczych23. Przyniesiona przez
niego dobra nowina dotyczy nie tylko Zachariasza, ale całego narodu
wybranego, a poprzez naród wybrany całej ludzkości24.

17 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo secondo Luca, Brescia 1980, s. 44.
18 Zob. W. Brueggemann, Gabriel, IDB II (1962), s. 332-333; J.A. Fitzmyer,

The Gospel..., s. 327-328.
19 Zob. W. Brueggemann, Gabriel..., s. 333; R.E. Brown, The Birth of the Messiah,

Garden City 1979, s. 262.
20 Zob. R.E. Brown, The Birth..., s. 262.
21 Zob. O. Da Spinetoli, Luca. Il Vangelo dei poveri, Assisi l982, s. 65.
22 Użyty tutaj czasownik w stronie biernej „został posłany” (w. 19) nosi nazwę

„teologicznej strony biernej” i wskazuje na działanie samego Boga. Zob. K.H. Rengstorf,
Il Vangelo..., s. 46; J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 328.

23 Zob. H.M. Schmidt, Il linguaggio delle immagini. Iconografia cristiana, Roma 1988,
s. 152.

24 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 48; H. Schürmann, Il Vangelo di Luca (Parte
prima). Commento Teologico del Nuovo Testamento, Brescia 1983, s. 118.

36



2. Anioł Gabriel zwiastuje narodziny Jezusa Chrystusa
(Łk 1, 26. 30. 34. 35. 38)

Ewangeliczne opowiadanie o zwiastowaniu narodzin Jezusa Chrystusa
(Łk 1, 26-38) jest bardzo podobne do opowiadania o zwiastowaniu naro-
dzin Jana Chrzciciela, z tą tylko różnicą, że w pierwszym przypadku
radosna wieść jest przekazana przez anioła Gabriela ojcu, Zachariaszowi,
a w drugim matce, Maryi25. Ponadto obydwie sceny są powiązane z sobą
wzmianką o czasie, w szóstym miesiącu (Łk 1, 26), obecnością i działa-
niem tej samej postaci – anioła Gabriela (’αγγελος Γαβριηλ) (w. 26) lub
tylko anioła (’αγγελος) (ww. 30. 34. 35. 38), oraz treścią słów wypowie-
dzianych przez anioła w w. 3626. Inne jest jednak miejsce zwiastowania.
Pierwsze dokonuje się w Świątyni Jerozolimskiej, a w drugim przypadku
w Nazarecie. Po krótkim wprowadzeniu (ww. 26-27) Łukasz przedstawia
dialog, jaki wywiązał się między Bożym posłańcem – aniołem Gabrielem,
a Maryją Dziewicą, poślubioną Józefowi z rodu Dawida (ww. 28-38).
W tym spotkaniu objawił się Boży plan zbawienia i ukazana została
osobista postawa Maryi, wybranej przez Boga na Matkę Mesjasza oraz Jej
pokorne i ufne zdanie się na wolę Bożą. Przy czym zaznaczyć należy, że
kiedy Ewangelista już we wprowadzeniu mówi o wysłaniu przez Boga
anioła Gabriela (por. w. 26), Boży posłaniec jawi się jako postać już
znana, bowiem jego imię zostało objawione w poprzednim zwiastowaniu
(por. w. 19). Tym razem jednak, w przeciwieństwie do wcześniejszej
sytuacji, anioł nie ukazuje się nagle (por. w. 11), ale spokojnie wchodzi do
Maryi (w. 28), a po skończonej misji odchodzi od Niej (w. 38) w ten sam
sposób. Jest to więc nietypowe przybycie Bożego zwiastuna. Są to jakby
przyjazne odwiedziny27, podobne do odwiedzin Boga u Abrahama (por.
Rdz 18, 1-33), podczas których „Pan, skończywszy rozmowę z Abraha-
mem, odszedł, zaś Abraham wrócił do siebie” (w. 33). Tak więc anioł
Gabriel objawia się, stając się widzialnym, zajmując zewnętrzną przestrzeń.
Stąd też stwierdzić możemy, że mamy tu do czynienia z objawieniem
natury epifanijnej28, w którym ma miejsce czynnik zewnętrzny, fizyczny
(por. Dz 27, 20)29. O objawieniu się Boga w takiej formie mówi na
przykład Księga Powtórzonego Prawa: „Pan przyszedł z Synaju i z Seiru

25 Zob. J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 334.
26 Zob. J. Schmid, L'Evangelo secondo Luca, Brescia 1965, s. 58.
27 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 133.
28 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 117.
29 Zob. R. Bultmann, D. Lührmann, επιφανεια, GLNT, XIV, s. 854-856.

37



dla nich wzeszedł, zabłysnął z góry Paran, przybywa z Meriba po Kadesz,
w prawicy ogień płonący” (33, 2).

Anioł Gabriel przemawia do Maryi trzykrotnie: ww. 28. 30b-33. 35-37.
Najpierw pozdrawia Maryję (w. 28). Nie jest to jednak zwykłe pozdrowie-
nie, lecz wezwanie do radości, gdyż Bóg znalazł w Niej upodobanie i jest
z Nią w sposób szczególny. Słowa anielskiego pozdrowienia objawiają
niewyrażalną wprost ludzkim językiem miłość Boga do Maryi jako osoby
wybranej na Matkę Syna Bożego. Pierwsze słowa anioła Gabriela należy
rozumieć jako zwiastowanie radosnego macierzyństwa. Chociaż bowiem
grzech Ewy spowodował rodzenie dzieci w bólu (por. Rdz 3, 16), pozdro-
wienie anielskie oddala to przekleństwo od Maryi i Jej nadzwyczajnego
macierzyństwa30.

Istotny wydaje się także fakt, że nie wizja anioła, ale słowa jego
pozdrowienia sprawiają, iż Maryja zmieszała się. Dosłownie przeraziła się
(por. Łk 1, 12). Stąd też anioł uspakaja Maryję: „Nie bój się, Maryjo,
znalazłaś bowiem łaskę u Boga” (w. 30). Po czym z delikatnością objawia
Jej radosną wieść: „Oto poczniesz i porodzisz Syna, któremu nadasz imię
Jezus” (ww. 30-33). Maryja oczekuje jednak od anioła wyjaśnienia, co do
sposobu zrealizowania Jej macierzyństwa. Dlatego pyta: „Jakże się to
stanie, skoro nie znam męża” (w. 34). Na co anioł odpowiada, wskazując
na wyjątkowy i nadprzyrodzony sposób tegoż daru: „Duch Święty zstąpi
na Ciebie i moc Najwyższego osłoni Cię” (ww. 35-36). Ponadto, jakkol-
wiek Maryja o to nie prosi, anioł daje Jej znak: „A oto również krewna
Twoja, Elżbieta, poczęła w swej starości syna i już jest w szóstym
miesiącu ta, która uchodzi za niepłodną” (w. 36). Wobec czego Maryja
z pokorą wyraża swoją gotowość: „Oto ja służebnica Pańska, niech mi się
stanie według twego słowa” (w. 38). Tak oto w mistrzowski sposób cały
ten dialog objawia przesłanie wybitnie chrystologiczne i maryjne, gdzie nie
tylko ukazuje się osobę Jezusa Chrystusa i Jego zbawczą misję, ale także
szczególny udział Maryi w dziele zbawienia31. Nie ulega wątpliwości, że
i rola anioła Gabriela w tym kontekście jest wyjątkowa, ponieważ jawi się
on jako zwiastun największego orędzia zbawczego.

30 Zob. A. Valensin, G. Huby, Vangelo secondo Luca, (Verbum salutis), Roma 1956,
s. 20.

31 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 130; K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 50; O. Da
Spinetoli, Luca..., s. 71.

38



3. Anioł Pański zwiastuje pasterzom radosną wieść
o narodzinach Zbawiciela (Łk 2, 9. 10)

Po historycznym poniekąd opisie narodzin Jezusa Chrystusa (por. Łk 2,
1-7), Łukasz umieszcza scenę o charakterze apokaliptycznym32, w której
ukazuje znaczenie Dzieciątka, zrodzonego i złożonego w żłobie. Czyni to
za pomocą światła z góry i słów objawienia, przekazanych przez anioła
Pańskiego (’αγγελος κυριου) (w. 9) [przez anioła (’αγγελος) (w. 10)]
pasterzom. Wydaje się, że ta scena (Łk 2, 8-12) nie tylko wyjaśnia
ewangeliczny opis narodzin Zbawiciela (por. 2, 1-7), ale stanowi centrum
perykopy Łk 2, 1-20, której struktura jest następująca: ww. 1-7: narodziny
Zbawiciela w Betlejem; ww. 8-12. 13-14: objawienie nowo narodzonego
Zbawiciela pasterzom przez Anioła Pańskiego; ww. 15-20: reakcja paste-
rzy33. Tak więc wiersze, które mówią o narodzinach Jezusa (2, 1-7) są
poniekąd przygotowaniem do objawienia, które nastąpi za sprawą Anioła
Pańskiego w 2, 8-12. Niektórzy egzegeci uważają te właśnie wiersze za
najważniejsze przesłanie całej Ewangelii dzieciństwa według Łukasza (1, 1-
-2, 52)34. Pośród nocy, nagle i nieoczekiwanie, pojawia się przy paste-
rzach w pobliżu Betlejem Anioł Pański: „chwała Pańska zewsząd ich
oświeciła, tak że bardzo się przestraszyli” (w. 9). Tym razem ukazujący się
anioł, w przeciwieństwie do dwóch poprzednich zwiastowań (por. 1, 19.
26) nie posiada własnego imienia. Przypuszcza się jednak, że Łukasz i tym
razem miał na myśli Anioła Gabriela35. Chodziłoby więc o postać
anielską, jaką tradycja starotestamentalna zna pod nazwą mal'āk yhwh,
posłaniec Jahwe36. Pojawieniu się Anioła Pańskiego towarzyszy chwała
Pańska, która zewsząd oświeca pasterzy. Należy ją rozumieć jako poja-
wienie się olśniewającego światła, które całkowicie ich otoczyło. W tra-
dycji starotestamentalnej jest to zjawisko bardzo znane. Chwała Pańska, po
hebrajsku kebôd yhwh, towarzyszy różnym teofaniom. Stanowi ona wi-
dzialne ukazanie się Bożego majestatu i Bożej mocy oraz znak obecności
Boga pośród swego ludu. Chwała Pańska jest poniekąd atrybutem Bożym.
Psalm 97 opisuje ją następująco: „Ogień idzie przed Jego obliczem i po-
żera dokoła Jego nieprzyjaciół. Jego błyskawice świat rozświecają,

32 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 211.
33 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., ss. 210-211, 223; J.A. Fitzmyer, The Gospel..., I-

IX, s. 392.
34 Zob. J. Ernst, Il Vangelo secondo Luca, t. I, Brescia 1985, s. 145.
35 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 227, przypis 99.
36 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 1.

39



a ziemia patrzy i drży. Góry topnieją jak wosk przed obliczem Pana, przed
obliczem Władcy wszystkiej ziemi” (ww. 3-5). Według Księgi Wyjścia
„wygląd chwały Pana w oczach Izraelitów był jak ogień pożerający” (24,
17), albo „jak słup ognia” (13, 21)37. Mojżesz zstępujący z góry Synaj,
po czterdziestu dniach pobytu z Panem twarzą w twarz, powraca z „obli-
czem promieniującym” (por. Wj 34, 29-35), z obliczem jaśniejącym blas-
kiem chwały Pana. Takim blaskiem chwały Pana przyodziani są szcze-
gólnie aniołowie, członkowie dworu niebiańskiego38. Stąd niekiedy
aniołowie w tradycji judaizmu palestyńskiego i w tradycji nowotestamen-
talnej są nazywani Chwałą (δοξαι) (por. Jud 8 = 2 P 2, 10)39. Niektórzy
egzegeci utrzymują, że w analizowanym przez nas tekście mamy do
czynienia z ukazaniem się samego Boga, który za pośrednictwem swego
anioła przemawia do pasterzy40. Inni natomiast twierdzą, że jest to
objawienie jedynie Anioła Pańskiego. Blask chwały Pana, w którą jest
przyodziany, w sposób nadzwyczajny olśniewa zgromadzonych tam
pasterzy41.

Pasterze w ówczesnej Palestynie nie cieszyli się uznaniem, a nawet
doznawali pogardy, gdyż ich zawód był uważany za nieczysty42. I właś-
nie do takich ludzi Bóg kieruje swego posłańca. Są oni tutaj przedsta-
wicielami ubogich, pogardzanych, opuszczonych, do których Jezus w spo-
sób szczególny przychodzi jako ich Zbawiciel. Pasterze początkowo
reagują wielkim lękiem (por. 2, 9). Ta reakcja jest naturalnym efektem
zjawiska nadprzyrodzonego43. Lecz temu wielkiemu lękowi wychodzi na-
przeciw słowo objawienia, które zwiastuje nadzwyczaj wielką radość;
anielski zwiastun mówi im bowiem: „Nie bójcie się! Oto zwiastuję wam
radość wielką, która będzie udziałem całego narodu: dziś w mieście
Dawida narodził się wam Zbawiciel, którym jest Mesjasz, Pan” (ww. 10-
11). Ponadto, aby rozwiać ich wątpliwości anioł daje im znak mówiąc:
„Znajdziecie Niemowlę, owinięte w pieluszki i leżące w żłobie” (w. 12).
Jest to znak szczególny: Zbawiciel, Mesjasz, Pan leży w żłobie. Nie

37 Zob. G. von Rad, Kābôd nell'Antico Testamento, GLNT, II, s. 1361-1362; G. Kittel,
δοξα, GLNT, II, s. 1383-1384.

38 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 104.
39 Zob. G. Kittel, Kābôd nel giudaismo palestinese, GLNT, II, s. 1378-1383; G. Kittel,

La δοξα degli angeli, GLNT, II, s. 1394-1395.
40 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 104-105; C. Ghidelli, Luca..., s. 90.
41 Zob. J. Danielou, I Vangeli dell’Infanzia, Brescia 1968, s. 57-58.
42 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 75; S. Schnackenburg, Sulla nascita di Cristo,

Brescia 1970, s. 11.
43 Zob. J. Schmid, L’Evangelo..., s. 97; O. Da Spinetoli, Luca..., s. 105.

40



przychodzi na świat w pałacu królewskim, nie położono Go w złotej ko-
łysce, ale zjawia się wśród ludzi skromnych i ubogich, w jakże trudnych
warunkach. Anioł Pański pełen blasku i mocy obwieszcza tu istotę dobrej
nowiny: wam, ubogim, poniżonym, narodził się Zbawiciel. Chwilę później
temat ten podejmie zastęp niebiański, wielbiący Boga wobec pasterzy (por.
2, 13-14), a po kilkunastu latach Jezus Chrystus w synagodze w Nazarecie
wyraźnie mówi: „Duch Pański spoczywa na Mnie, ponieważ Mnie namaś-
cił i posłał Mnie, abym ubogim niósł dobrą nowinę, więźniom głosił
wolność, a niewidomym przejrzenie” (Łk 4, 18).

4. Zastępy niebieskie przyłączają się do Anioła Pańskiego
i wielbią Boga (Łk 2, 13. 15)

W Ewangelii Łukaszowej czytamy, że do anioła (Pańskiego) (’αγγελος)
(w. 13) zwiastującego pasterzom radosną wieść o narodzinach Mesjasza
(por. Łk 2, 8-12)44 przyłączyło się nagle mnóstwo zastępów niebieskich
(στρατια ουρανιος) (w. 13), które wielbiły Boga (Łk 2, 13-15a). O zas-
tępach niebieskich wspomina się kilkakrotnie już w Starym Testamencie.
Otaczają one tron Boga Jahwe, wielbią Go, służą Mu i uczestniczą
w sprawowaniu władzy nad światem (por. 1 Krl 22, 19-22; Hi 1, 6-12).
Zastępy niebieskie, zwane także zastępami Jahwe (por. Joz 5, 14), zgodnie
z mentalnością semicką są postrzegane na podobieństwo wojska ziemskie-
go. Posiadają swoich dowódców i są wyposażone w ogniste konie oraz
rydwany (por. Joz 5, 14; 2 Krl 2, 11)45. W naszym tekście sprawują oni
niebiańską liturgię na cześć Mesjasza, który rozpoczyna na ziemi swoją
misję zbawczą (por. Hbr 1, 6). Stąd też śpiewany przez nich hymn można
uważać za mesjańską aklamację, która ma podkreślić niezmiernie ważny
moment w historii zbawienia. W chwili narodzin Mesjasza, Bóg otrzymuje
szczególną chwałę w niebie, a na ziemi dla ludzi rozpoczyna się dzieło
odkupienia46. Anielski hymn głosi, że dzięki pojawieniu się Mesjasza dwa
światy, Boży i ludzki, przybliżyły się do siebie. Niebo otwarło się
i w osobie Mesjasza nastąpiło jego nadzwyczajne połączenie się z zie-
mią47. To zjednoczenie przynosi Bogu wielką chwałę, a ludziom, szcze-

44 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 3.
45 Zob. G. von Rad, ουρανος, GLNT, VIII, s. 1415-1416; H. Traub, ουρανος, GLNT,

VIII, s. 1489-1490.
46 Zob. J. Schmid, L’Evangelo..., s. 99.
47 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 107-108; J.A. Fitzmyer, The Gospel..., I-IX, s. 397;

H. Schürmann, Il Vangelo..., ss. 231, 233.

41



gólnie „ludziom Jego upodobania” (w. 14) pokój i szczęście48. W scenie
tej aniołowie (’αγγελοι) (w. 15a), tzn. Anioł Pański i zastępy niebieskie
odchodzą od pasterzy do nieba, pasterze zaś udają się do Betlejem, by
przywitać nowo narodzonego Mesjasza (por. 2, 15b-20)49.

5. Wypełnienie się zapowiedzi danej przez anioła Gabriela
(Łk 2, 21)

Jakkolwiek nie mamy tutaj do czynienia z działaniem anioła, jednak
wzmianka o aniele (’αγγελος) w tym tekście (Łk 2, 21) ma duże znacze-
nie. Ukazuje ona bowiem realizację zapowiedzi danej podczas Zwiasto-
wania przez anioła Gabriela Maryi Dziewicy odnośnie do nadania Dzie-
ciątku imienia Jezus (por. 1, 31), tym samym potwierdza nam też fakt
Zwiastowania50. Ceremonia nadania imienia jest tu wyraźnie podkreślona,
tak że nawet obrzęd obrzezania wydaje się drugoplanowym. Posłuszeństwo
Bożemu poleceniu, przekazanemu przez anioła, okazuje się tu ważniejsze,
niż posłuszeństwo przepisom Prawa51. Dzieciątko otrzymuje imię ustalone
przez Boga, bogate w znaczenie, gdyż streszcza w sobie istotę przesłania
ewangelicznego, czyli prawdę o zbawieniu: „On bowiem zbawi swój lud
od jego grzechów” (Mt 1, 21)52.

II. NAUCZANIE JEZUSA

W tej grupie mamy do czynienia z pięcioma kontekstami

6. Syn Człowieczy przyjdzie w swojej chwale
oraz w chwale Ojca i świętych aniołów (Łk 9, 26)

Powyższa wzmianka o aniołach umieszczona została w kontekście
nauki o warunkach naśladowania Jezusa (Łk 9, 23-26). Jezus mówi o nich
po słynnym wyznaniu wiary Piotra (9, 18-21) oraz po pierwszej zapowie-
dzi męki i zmartwychwstania (9, 22), a tuż przed swoim przemienieniem
(9, 28-36). Jezus mówiąc o warunkach naśladowania Go zaznacza, że kto

48 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 77.
49 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 236.
50 Zob. J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 424.
51 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 83; H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 240-241.
52 Zob. C. Ghidelli, Luca..., s. 95.

42



chce iść za Nim, musi co dnia brać krzyż swój i być zdolnym poświęcić
swe życie z Jego powodu (por. 9, 23-24). W przeciwnym wypadku na
Jego potencjalnego naśladowcę będą czyhać dwa niebezpieczeństwa, któ-
rym nie będzie umiał on stawić czoła: pokusa bogacenia się oraz oddalenia
się od wspólnoty wiernych, w której słucha się słów Jezusa (por. 9, 25-26).
To z kolei spowoduje oddalenie się od samego Jezusa i uczyni go niezdol-
nym do dawania świadectwa o Nim w swoim środowisku53. W rzeczywi-
stości może okazać się to równoznaczne z podjęciem postawy zapierania
się Mistrza, wstydzenia się Jego nauki. Jezus, by temu zapobiec, wygłasza
dobitne napomnienie: „Kto się bowiem Mnie i słów moich zawstydzi, tego
Syn Człowieczy wstydzić się będzie, gdy przyjdzie w swojej chwale oraz
w chwale Ojca i świętych aniołów” (w. 26). Tutaj przyjście Syna Człowie-
czego jest przedstawione bardzo uroczyście. Przybywa przyodziany własną
chwałą (por. 21, 27)54. Posiadanie chwały wskazuje na Jego Boską potę-
gę i majestat, którą w pełni posiadł jako Zmartwychwstały Pan (por. Łk
24, 26)55. W Mk 8, 38 Syn Człowieczy przybywa w chwale Ojca swoje-
go i w otoczeniu aniołów. Tutaj aniołowie jawią się jako istoty niebiań-
skie, święte (’αγιων ’αγγελων) (w. 26), także przyodziane w chwałę. Tak
Ojciec, jak i aniołowie stanowią publiczność, przed którą Syn Człowieczy
będzie się wstydził tych uczniów, którzy za życia ziemskiego publicznie
wstydzili się Jego nauki56. Już w tradycji starotestamentalnej głosi się, że
Chwała Pańska, po hebrajsku kābôd yhwh, promieniuje na tych, którzy
znajdują się w bliskości Boga57. Dotyczy to szczególnie aniołów – człon-
ków dworu niebiańskiego. Prorok Ezechiel widzi jak „chwała Boga izrael-
skiego uniosła się znad cherubów, na których spoczywała” (Ez 9, 3; por.
10, 4. 18-19). Tę tradycję podejmuje także List do Hebrajczyków (9, 5)
oraz Apokalipsa św. Jana (18, 1), gdzie ukazuje się aniołów jako posiada-
jących chwałę. Stąd w Liście św. Judy Apostoła (w. 8) oraz w Drugim
Liście św. Piotra Apostoła (2, 10) aniołowie zostają nawet nazwani Chwałą
(δοξα)58. W analizowanym tekście aniołów przyodziewa nie tylko

53 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 855-856; O. Da Spinetoli, Luca..., s. 335.
54 Według Łukasza Chwała przynależy nie tylko do Ojca (por. Mk 8, 38), ale także do

Syna Człowieczego i do aniołów. Zob. J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 789.
55 Syn Człowieczy przybywa przyodziany w potrójny blask chwały: w przebóstwionym

człowieczeństwie, w potędze Boskiego majestatu (por. J 17, 5; Rz 1, 4) i jako najwyższy
Sędzia. Zob. A. Valensin, G. Huby, Vangelo..., s. 192.

56 Zob. J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 789.
57 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 3. Por. C. Westermann, Kābôd, Essere

pesante, DTAT I (1978), s. 693-701.
58 Zob. G. Kittel, La δοξα degli angeli, GLNT, II, s. 1394-1395.

43



chwała, ale także świętość. Jest to kolejny Boży atrybut, który udziela się
niektórym stworzeniom, dzięki ich nadzwyczajnej bliskości z Bogiem59.

7. Syn Człowieczy wobec aniołów Bożych przyznaje
się do swoich uczniów lub się ich wypiera (Łk 12, 8. 9)

Fragment Łk 12, 8-9 znajduje się w innym kontekście, ale tematycznie
łączy się bezpośrednio z Łk 9, 2660. Niewątpliwie mamy w tym wypadku
do czynienia z Sądem Ostatecznym61, podczas którego aniołowie Boży
(’αγγελων του θεου) (ww. 8. 9), jako członkowie niebiańskiego dworu
otaczają Sędziego i działają z Nim i dla Niego62. Sędzią jest oczywiście
Syn Człowieczy, który przyznaje się lub zapiera swoich uczniów wobec
aniołów Bożych, w zależności od tego jak oni postępowali za życia ziems-
kiego. Użyte tutaj greckie słowo przyznać się, wyznać (’οµολογεω) ozna-
cza dać świadectwo, aż po rozlew krwi (por. 9, 24)63. W rozważanym
kontekście fakt ten oznacza szczególne związanie życia ucznia z osobą
Jezusa64. Ci, którzy dla Jezusa nie szczędzili nawet swego życia, zostaną
obdarzeni eschatologiczną nagrodą, natomiast ci, którzy życiem i słowem
wypierali się Jezusa, spotkają się z odrzuceniem (por. Dz 17, 31)65.

8. Bóg i aniołowie Boży radują się z nawrócenia grzesznika
(Łk 15, 10)

Do Jezusa gromadnie zbliżali się celnicy i grzesznicy, aby Go słuchać.
To wywoływało szemranie faryzeuszy i uczonych w Piśmie. W odpowie-
dzi na taką reakcję sprawiedliwych faryzeuszy i uczonych w Piśmie, Jezus
opowiada trzy przypowieści: o zaginionej owcy (15, 4-7), o zagubionej
drachmie (15, 8-10) i o synu marnotrawnym (15, 11-32).

W przypowieści o zaginionej owcy, Jezus opisując radość pasterza
z powodu odnalezionej owcy, po usilnym poszukiwaniu, ukazuje radość
Boga, kiedy podczas Sądu Ostatecznego będzie mógł wypowiedzieć wyrok

59 Zob. H.-P. Müller, Qdš, Santo, DTAT II (1982), s. 541-547; O. Procksch, Il concetto
di „santitá” nell’AT, GLNT, I, s. 237-241.

60 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 6.
61 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 426.
62 Zob. G. Kittel, αγγελος, GLNT, I, s. 224.
63 Zob. O. Michel, οµολογεω, GLNT, VIII, s. 580-597.
64 Zob. C. Ghidelli, Luca..., s. 281.
65 Zob. J.A. Fitzmyer, The Gospel According to Luke X-XXIV, (The Anchor Bible),

Garden City 1985, s. 958-961.

44



uniewinniający wobec pokutującego grzesznika. Przy czym Boża radość
jest w tym przypadku większa, niż z dziewięćdziesięciu dziewięciu, którzy
nie potrzebują nawrócenia, gdyż Bóg nie chce śmierci występnego, ale
usilnie pragnie, by się nawrócił i żył (Ez 18, 23; por. Ez 33, 11)66.

Podobnie w przypowieści o zaginionej drachmie. Radość kobiety, która
odnalazła utraconą monetę i wraz z przyjaciółkami i sąsiadkami z tego
powodu niezmiernie się raduje należy utożsamić z radością Boga, który
cieszy się wraz z całym dworem niebiańskim z powodu „jednego grzesz-
nika, który się nawraca” (w. 10)67. Greckie wyrażenie: „wobec aniołów
Bożych” (’ενωπιον των ’αγγελων του θεου) (w. 10) podkreśla przede
wszystkim radość Boga wobec niebiańskiej rodziny otaczającej Jego tron.
Tak więc radość Stwórcy staje się także udziałem aniołów Bożych68, któ-
rzy uczestniczą w niej podobnie jak przyjaciółki i sąsiadki zaproszone
przez kobietę, aby uczcić odnalezienie zguby (por. w. 9). Przypowieść
chce nas pouczyć, że radość z nawrócenia choćby jednego grzesznika ma
miejsce nie tylko na ziemi, ale przede wszystkim w niebie (ww. 7. 10),
gdyż Bóg jest niedościgniony w miłości i wszechmocny w przebacza-
niu69. To właśnie Jego nieskończona miłość rodzi przebaczenie, a z kolei
przebaczenie pomnaża wielką radość Boga i wszystkich mieszkańców
nieba70.

9. Aniołowie zanoszą żebraka Łazarza na łono Abrahama (Łk 16, 22)

Z kolejną wzmianką o aniołach (’αγγελοι) spotykamy się w przypo-
wieści o bogaczu i ubogim Łazarzu (Łk 16, 19-31). Sytuacja zarówno
żebraka, jak i bogacza zmienia się tam radykalnie w godzinie śmierci.
W końcu umiera bogacz i zostaje pochowany, ale trafia do Otchłani, gdzie
pogrąża się w mękach (por. ww. 22-23). Umiera także żebrak i nie zostaje
pochowany, lecz aniołowie zanoszą go prosto na łono Abrahama (w. 22;
por. w. 23). Jak więc widać, role tych dwu ludzi w życiu przyszłym
zupełnie się odmieniają: bogacz staje się żebrakiem (por. w. 24), a żebrak
bogaczem (por. w. 25)71. Łazarz za życia zapomniany przez ludzi

66 Zob. J. Jeremias, ποιµην, GLNT, X, s. 1209-1210; J. Schmid, L’Evangelo..., s. 320.
67 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 504.
68 Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1081-1082.
69 Zob. C. Ghidelli, Luca..., s. 322.
70 Zob. K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 311. Na temat radości Boga w Starym

Testamencie zobacz Iz 62, 5; 65, 19; So 3, 17. Por. H. Conzelmann, χαιρω, GLNT, XV,
s. 505.

71 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 532.

45



i wzgardzony przez bogacza, a w godzinie śmierci pozbawiony nawet
pogrzebu, spotyka się z wysłannikami z nieba, z przedstawicielami dworu
niebiańskiego, którzy przenoszą go na łono Abrahama72. Jest to opis
wyjątkowy, gdyż w literaturze żydowskiej przed połową drugiego wieku
nie spotykamy się z taką nauką73. Dopiero rabin Meir, żyjący ok. 150
roku wyraża myśl, że dusze sprawiedliwych są wprowadzane przez anio-
łów do nowego stanu życia74. Podobną naukę zawiera apokryf Testament
XII Patriarchów, gdzie mówi się, że na łożu śmierci jawią się przed
człowiekiem aniołowie Pana i złe duchy. Gdy ktoś za życia dopuszczał się
złych czynów, wówczas dostępuje niepokoju i odchodzi ze świata dręczo-
ny przez aniołów szatana. Natomiast, gdy ktoś żył pobożnie i uczciwie,
spotyka anioła pokoju, który wprowadza go do życia wiecznego75. Ubo-
giego Łazarza aniołowie zanieśli na łono Abrahama. Sens tego wyrażenia
jest nadal przedmiotem wielu dyskusji76. Na ogół uważa się jednak, że
oznacza ono: (l) honorowe miejsce po prawej stronie Abrahama77;
(2) szczególną więź intymną istniejącą między Abrahamem i Łazarzem78;
(3) uczestnictwo w mesjańskich darach zbawienia przedstawionych jako
udział w uczcie, gdzie gość honorowy zajmuje miejsce w pobliżu gospoda-
rza (por. Mt 8, 11; J 13, 23)79. To trzecie znaczenie jest najbardziej
uzasadnione, gdyż w w. 25 występujący czasownik w stronie biernej
(„doznaje pociechy”), odnoszący się do Łazarza, wskazuje na działanie
samego Boga80. Łazarzowi za życia żałowano odpadków ze stołu bogacza
(w. 20), a po śmierci nie uczyniono nawet pogrzebu, za to Bóg wysłał mu
na spotkanie swoich aniołów, którzy przenieśli go do krainy wiecznego
pocieszenia, gdzie ucztuje w bliskości patriarchy Abrahama.

72 Zob. G. Kittel, αγγελος, GLNT, I, s. 220-222.
73 Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1132.
74 Zob. T.W. Manson, I detti di Gesù nei Vangeli di Matteo e Luca, Brescia 1982,

s. 478; A. Valensin, G. Huby, Vangelo..., s. 332.
75 Zob. Aser 6, 4-6.
76 Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1132.
77 Zob. J. Schmid, L’Evangelo..., s. 339; R. Meyer, κολπος, GLNT, V, s. 761.
78 R. Meyer, κολπος..., s. 765; J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV, s. 1132.
79 Zob. S. Zedda, Vangelo secondo Luca, L. Alonso-Schökel, L. Pacomio, La Bibbia

parola di Dio scritta per noi, III, Torino 1980, s. 328; C. Ghidelli, Luca..., s. 337.
80 Jest to tzw. teologiczna strona bierna, za którą ukrywa się Boże działanie. Zob. J.A.

Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1133.

46



10. Uczestnicy zmartwychwstania, uznani za godnych udziału
w świecie przyszłym, są dziećmi Bożymi i są równi aniołom

(Łk 20, 36)

Do Jezusa podeszło kilku saduceuszów, którzy nie uznawali nauki
o zmartwychwstaniu i przytoczyli Mu przypadek kobiety, która poślubiała
kolejno siedmiu braci. W nawiązaniu do tej sytuacji rozmówcy stawiają
pytanie: „Przy zmartwychwstaniu więc, którego z nich będzie żoną?
Wszyscy siedmiu bowiem mieli ją za żonę” (20, 33). W odpowiedzi Jezus
najpierw wykazuje im błędne rozumienie zmartwychwstania, a z kolei
objawia tajemnicę życia w świecie przyszłym (por. ww. 34-36). Jezus
wyraźnie rozróżnia dwie kategorie osób: „dzieci tego świata” (w. 34)
i tych, „którzy uznani zostaną za godnych udziału w świecie przyszłym”
(w. 35). Każda z tych kategorii osób posiada odmienny sposób życia.
„Dzieci tego świata żenią się i za mąż wychodzą”, co jest zgodne z Bożym
nakazem (por. Rdz 1, 28). Natomiast ci, których Bóg uzna za godnych
udziału w świecie przyszłym81, „ani się żenić nie będą, ani za mąż
wychodzić” (w. 35), gdyż będą nieśmiertelni i zniknie obecna potrzeba
podtrzymywania rozwoju rodziny ludzkiej przez małżeństwo82. Nowy stan
uczestników życia w świecie przyszłym Jezus określa trzema wyrażeniami:
„są równi aniołom” (’ισαγγελοι), „są dziećmi Bożymi” (υιοι του θεου),
i „są uczestnikami (synami) zmartwychwstania” (της ’αναστασεως υιοι)
(w. 36). Widzimy tutaj silny związek istniejący między nieśmiertelnością,
dziecięctwem Bożym i zmartwychwstaniem. Zmartwychwstanie daje spra-
wiedliwym udział w Bożym życiu, stąd tytuł: dzieci Boże83. Stan nie-
śmiertelności natomiast czyni ich równymi aniołom i mieszkańcami
nieba84. Stają się członkami świata niezniszczalnego, duchowego. Nie
mogą więcej umrzeć, gdyż weszli w sferę prawdziwego życia, tego same-
go, które stało się udziałem Jezusa Zmartwychwstałego85. Współczesny
judaizm mówił o Abrahamie, że po opuszczeniu ziemskiego życia, stał się
równy aniołom, którzy są bezcielesnymi, błogosławionymi duchami86.

81 Wyrażenie „uznani zostaną” jest to tzw. teologiczna strona bierna, za którą ukrywa
się Boże działanie. Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1305.

82 Bardzo wyraźnie podkreśla się tutaj przejściowy charakter ziemskiego małżeństwa.
Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1305; K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 385-386.

83 Zob. E. Lohse, Israele e le persone pie come figli di Dio, GLNT, XIV, s. 170-173;
C. Ghidelli, Luca..., s. 391.

84 Zob. E. Schweizer, Gli uomini in quanto figli di Dio, GLNT, XIV, s. 249.
85 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 629.
86 Zob. Filon, De sacrif. Abel. 1 §5.

47



Zaś o wszystkich sprawiedliwych nauczano, że po zmartwychwstaniu będą
podobni do aniołów87. Jezus natomiast podkreśla nie tyle podobieństwo
do aniołów, ile równość z nimi, którą judaizm przypisywał jedynie Abra-
hamowi. Równość aniołom w życiu przyszłym faworyzuje wybór życia
bezżennego w życiu ziemskim. Tę radę ewangeliczną Jezus sugeruje prze-
de wszystkim własnym przykładem życia i proponuje ją dzieciom króles-
twa, jako proroczą zapowiedź przyszłego uwielbionego życia i możliwość
doskonałego poświęcenia się dla spraw Królestwa niebieskiego88.

III. KUSZENIE, ŚMIERĆ, ZMARTWYCHWSTANIE
I WNIEBOWSTĄPIENIE JEZUSA

Do tej grupy zaliczamy cztery konteksty

11. Diabeł kusi Jezusa nadzwyczajną opieką aniołów (Łk 4, 10)

Jezus został przez Ducha zaprowadzony na pustynię (Łk 4, 1-13). Tam
po czterdziestu dniach postu był kuszony przez diabła. Pierwsze dwie
pokusy odparł mocą Słowa Bożego (por. ww. 4. 8). Stąd kusiciel za
trzecim razem usiłuje zaatakować Jezusa właśnie Słowem Bożym, cytując
fragment Psalmu 91, który mówi o nadzwyczajnej opiece aniołów nad
tymi, którzy boją się Boga89. Cały Psalm 91 podkreśla opiekę, jaką Bóg
otacza tych, którzy Mu się powierzają. Psalm wyraża to szeregiem
obrazów i symboli. Mówi się w nim o przebywaniu w pieczy Najwyższe-
go, o zamieszkaniu w cieniu Wszechmocnego (w. 1), o schronieniu się
u Boga jak w warownej Twierdzy (w. 2), czy też ukryciu się pod „Jego
skrzydłami” (w. 4). Zaznaczyć jednak należy, że sprawiedliwy nie tylko
znajduje bezpieczeństwo, chroniąc się u Boga w chwilach zagrożenia, ale
przez posługę aniołów doświadcza Jego opieki na wszystkich swych
drogach (w. 11b). Ta opieka jest tak wielka, że aniołowie podtrzymują go
swymi rękami, aby nie uraził swej stopy o kamień (w. 12a), czy też nie
wpadł w jakieś inne niebezpieczeństwo (por. w. 13)90.

87 Zob. Apokalipsa Barucha Grecka 51, 10.
88 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 629.
89 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 378-379; O. Da Spinetoli, Luca..., s. 170;

J.A. Fitzmyer, The Gospel..., s. 517.
90 Zob. G. Ravasi, Il libro dei Salmi – Commento e attuazione, t. 2, Bologna 1983,

s. 907.

48



Wiersze 11-13 Psalmu 91 wydają się mieć szczególne powiązanie
z fragmentem Księgi Wyjścia, w którym Bóg zapewnia Izraelitów o swojej
opiece słowami: „Oto Ja posyłam anioła przed tobą, aby cię strzegł
w czasie twojej drogi i doprowadził cię do miejsca, które ci wyznaczyłem”
(23, 20)91. Pewne punkty styczne zauważamy tu również z Ps 34, 8,
gdzie Bóg strzeże sprawiedliwego i niesie mu ocalenie, podobnie jak w na-
szym psalmie: „Anioł Pana zakłada obóz warowny wokół bojących się
Jego i niesie im ocalenie”. Dzięki takiej pieczy sprawiedliwy może ufnie
kroczyć wszystkimi drogami świata, chociażby czyhały na niego liczne
niebezpieczeństwa92. Dlatego w oparciu o powyższe treści kusiciel
„zaprowadził Jezusa do Jerozolimy, postawił na narożniku świątyni i rzekł
do Niego: «Jeśli jesteś Synem Bożym, rzuć się stąd w dół! Jest bowiem
napisane: ’Aniołom swoim rozkaże o Tobie, żeby Cię strzegli, i na rękach
nosić Cię będą, byś przypadkiem nie uraził swej nogi o kamień’»” (Łk 4,
9-12). Tym razem nie skłania Jezusa do nieposłuszeństwa czy do pragnie-
nia władzy, ale uderza w Jego wewnętrzną więź z Ojcem. Jest to więc naj-
bardziej podstępne i najpoważniejsze kuszenie. Jezus odpiera jednak atak
szatana słowami: „Powiedziano: «Nie będziesz wystawiał na próbę Pana,
Boga swego»” (w. 12). Cytując fragment Pwt 6, 16 mówi tym samym: nie
należy prowokować Boga, domagając się od Niego nadzwyczajnych inter-
wencji bez poważnej potrzeby93. Jezus jest świadomy pełnej miłości
troski Ojca niebieskiego o Niego, stąd nie potrzebuje żadnych dowodów,
które potwierdzałyby Bożą opiekę nad Nim. Podstawę tej świadomości
stanowi nieustannie przeżywane zjednoczenie z Ojcem (por. J 10, 30).

12. Anioł z nieba umacnia Jezusa pogrążonego w duchowej
udręce podczas modlitwy na Górze Oliwnej (Łk 22, 43)

Ewangeliczna scena kuszenia Jezusa na pustyni kończy się słowami,
które stanowią zapowiedź powtórnego ataku ze strony diabła: „Gdy diabeł
dokończył całego kuszenia, odstąpił od Niego aż do czasu” (Łk 4, 13).
Diabeł powraca w czasie męki Jezusa (por. 22, 3) i właśnie wówczas
wypełnia się proroctwo Psalmu 91, mówiące o nadzwyczajnej opiece
aniołów nad sprawiedliwym (por. Łk 4, 10-11)94. Jezus po Wieczerzy,

91 Por. Wj 14, 19; 23, 23; 32, 34; 33, 2; Ml 3, 1.
92 Zobacz podróże młodego Tobiasza (Tb 4-12).
93 Zob. H. Schürmann, Il Vangelo..., s. 379; O. Da Spinetoli, Luca..., s. 170;

H. Seesemann, Le tentazioni di Gesù, GLNT, IX, s. 1442-1454.
94 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 11.

49



podczas której ustanowił Eucharystię, udaje się na modlitwę, na Górę
Oliwną i tam doznaje ogromnej udręki ducha (por. 22, 39-46). Wówczas
Bóg zsyła anioła z nieba (’αγγελoς απ’ ουρανου) (w. 43), który Go
umacnia. Łukasz jest jedynym z Synoptyków, który mówi o tym aniele95.
Jak u początku Ewangelii Łukasz usiłuje udowodnić nadprzyrodzone
pochodzenie Ewangelii, opowiadając o ukazaniu się anioła Gabriela
zwiastującego narodziny Jana Chrzciciela i Jezusa Chrystusa, a później
o zjawieniu się Anioła Pańskiego i zastępów niebieskich, które objawiają
pasterzom nowo narodzonego Zbawiciela96, tak w momencie, kiedy moce
ciemności wydają się święcić triumfy nad Jezusem, ponownie pojawia się
anioł, by nie tylko umocnić cierpiącego Zbawiciela, ale udowodnić
nadprzyrodzoność Jego misji i potwierdzić Jego boskość97. Jezus pada na
kolana98 i błaga Ojca, by zabrał od Niego „ten kielich”. Wówczas ukazuje
Mu się anioł z nieba i umacnia Go (por. w. 43). Można tu zauważyć
pewne podobieństwo ze sceną ukazania się anioła Eliaszowi podczas jego
udręk duchowych, kiedy uciekł na pustynię, by schronić się przed
prześladowaniem królowej Izebeli (por. 1 Krl 19, 1-8). Jego udręka ducha
była tak wielka, że usiadł pod jednym z janowców i pragnął umrzeć.
Modlił się wówczas do Boga: „«Wielki już czas, o Panie! Odbierz mi
życie, bo nie jestem lepszy od moich przodków». Po czym położył się tam
i zasnął. A oto anioł, trącając go powiedział mu: Wstań i jedz! Eliasz
spojrzał, a oto przy jego głowie podpłomyk i dzban z wodą. Zjadł więc
i wypił, i znów się położył. Powtórnie Anioł Pański wrócił i trącając go,
powiedział: «Wstań, jedz, bo przed tobą długa droga»” (ww. 4-8). Eliasza
oczekiwała bowiem misja do wypełnienia i okazana mu pomoc z nieba
miała na celu dopomóc mu w realizowaniu tego zadania. Podobnie ma się
rzecz z Jezusem. Pojawienie się anioła z nieba umacnia Go, ale nie ujmuje
Mu cierpień, ani nie zmienia Jego misji. Wręcz przeciwnie, duchowe cier-
pienie wzmaga się, stąd jeszcze usilniej się modli, a Jego pot jak gęste
krople krwi, sączy się na ziemię (por. w. 44).

95 Wiersze 43-44 nie występują w wielu bardzo ważnych kodeksach, stąd rodzi się
wątpliwość, czy one są oryginalne. Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 685. Pięć ważnych
argumentów przemawiających przeciw oryginalności podaje J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV...,
s. 1444. Niemniej wielu egzegetów przyjmuje ich oryginalność z racji Łukaszowego stylu
i ciągłości myśli teologicznej. Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 686, przypis 36;
K.H. Rengstorf, Il Vangelo..., s. 422. W Kościele katolickim były one zawsze uważane za
kanoniczne. Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1444.

96 Zobacz wcześniejsze opracowania w rozdz. 1-4.
97 Zob. G. Kittel, αγγελος, GLNT, I, s. 223; A. Valensin, G. Huby, Vangelo..., s. 433.
98 Zob. Dz 7, 60; 9, 40; 20, 36; 21, 5.

50



Wydaje się, że Łukasz ukazuje tutaj Jezusa jako model człowieka
sprawiedliwego, którego Bóg poddaje duchowej próbie, ale równocześnie
umacnia duchowo99. Dzięki temu umocnieniu Jezus ufnie i spokojnie
podejmie mękę krzyżową. Stąd w Ewangelii według św. Łukasza zostaje
opuszczona modlitwa Jezusa na krzyżu: „Eloì, Eloì, lema sabachthani...
Boże mój, Boże mój, czemuś Mnie opuścił” (Mk 15, 34; por. Mt 27, 46).
Jezus w Ogrodzie Oliwnym został bowiem upewniony przez Ojca, że jest
On z Nim zawsze, a zwłaszcza w chwilach największej męki. Tak więc
pojawienie się anioła z nieba to swego rodzaju teofania100, uobecnienie
samego Boga pod postacią anioła. Pojawienie się tego anioła jest widzial-
ne, świadczy o tym użyta forma greckiego czasownika ’ωϕθη, „ukazał
się”101. Stąd Jezus upewniony o szczególnej miłości Ojca oraz o Jego
obecności, umierając na krzyżu wypowiada słowa modlitwy pełne ufności:
„Ojcze, w Twoje ręce powierzam ducha mojego” (Łk 23, 46).

13. Dwóch mężczyzn (aniołów) ukazuje się trzem kobietom
i zapewnia je, że Jezus żyje (Łk 24, 4. 23)

Od samego początku Ewangelia według św. Łukasza podkreśla pewne
zaangażowanie kobiet w dziele zbawienia. Wśród nich poczytne miejsce
zajmuje Matka Jezusa, Maryja, Jej krewna Elżbieta, oraz prorokini Anna
(por. Łk 1-2). Mówi się także o kobietach, które idą za Jezusem jako Jego
uczennice (por. 8, 1-3; 10, 38-42; 11, 27-28) i są przy Nim nawet na
Kalwarii (por. 23, 27. 55). Można by się spodziewać, że właśnie one będą
pierwszymi świadkami Jezusa Zmartwychwstałego, jak to widzimy
w Ewangelii według św. Marka (16, 1-8) i Mateusza (28, 1-8). A jednak
tak nie jest. W Ewangelii według św. Łukasza kobiety dowiadują się
o zmartwychwstaniu Jezusa jedynie za pośrednictwem dwóch mężczyzn
(ανδρες δυο) „w lśniących szatach” (24, 4)102, którzy później zostają
określeni jako aniołowie (αγγελοι) (24, 23). Ukazanie się dwóch męż-
czyzn/aniołów oznacza, że pełnią oni funkcję nie tylko Bożych posłańców,
ale również świadków Zmartwychwstania (por. Pwt 17, 6; 19, 15). Ich
szaty są lśniące, co wskazuje na nadprzyrodzoność zjawiska (por. Ez 1, 27;

99 Zob. J. Schmid, L’Evangelo..., s. 431.
100 Zob. C. Ghidelli, Luca..., s. 431.
101 Zob. J.A. Fitzmyer, Luke X-XXIV..., s. 1444.
102 W Mk 16, 5 ukazuje się młodzieniec, ubrany w białą szatę. W Mt 28, 2 występuje

Anioł Pański, który zstąpił z nieba.

51



8, 2), oraz na ich pochodzenie ze świata niebiańskiego103. Łukasz używa
tego samego czasownika opisując efekt Przemienienia Jezusa na górze:
„Jego odzienie stało się lśniąco białe” (9, 29). Spotkanie kobiet z posłań-
cami z nieba wywołuje u nich lęk (por. 24, 5), co także stanowi potwier-
dzenie nadprzyrodzoności zjawiska (por. 1, 12. 29. 30. 65). Ponadto
spotkanie to wywołuje u kobiet odczucia głęboko religijne, stąd pochyliły
twarze ku ziemi (24, 5). Tak też uczynił Abraham, gdy Bóg zbliżał się ku
niemu (por. Rdz 17, 3; 18, 2), czy Manoach, gdy anioł Pana pojawił się
przy nim (por. Sdz 13, 20).

Przypuszcza się, że podobnie jak w Dz 1, 10 dwaj aniołowie mówią tu
jednocześnie i przekazują to samo przesłanie (por. 24, 5b-7). Treść przesła-
nia jest wyraźnie instrukcją katechetyczną104, gdzie najpierw przy
pomocy pytania retorycznego uprzytamnia się daremność szukania Jezusa
w grobie, ponieważ On żyje (por. w. 5), a z kolei przypomina się kobie-
tom, że Jezus od dłuższego czasu mówiąc o swojej męce, przepowiadał
również swoje Zmartwychwstanie (por. ww. 6-7)105. Jednym słowem:
„Nie ma Go tutaj: zmartwychwstał” (w. 6). Dla Łukasza to świadectwo
aniołów oznacza: Jezus Zmartwychwstały jest życiem, wkroczył w świat,
który jest już Bożym światem. Uczestniczy w Bożym życiu w sposób
szczególny i wyjątkowy, a tym samym stanowi źródło życia (por. Rdz 2,
7; 1 Sm 2, 8). Tym sposobem dwaj aniołowie objawiają nie tylko świat
Boży, z którego pochodzą, ale ujawniają również, do jakiego świata prze-
szedł Jezus i potwierdzają Jego nowy stan życia, jako stan po Zmartwych-
wstaniu106. Te dwie istoty niebiańskie przekraczają zarazem dystans
istniejący między Bogiem a ludźmi, po to by dać ludziom świadectwo
o kolejnym, niezmiernie ważnym etapie w dziejach historii zbawienia:
o walnym zwycięstwie Jezusa Chrystusa nad księciem ciemności, nad
grzechem i śmiercią107.

14. Dwaj mężowie w lśniących szatach wyjaśniają Mężom
z Galilei tajemnicę odejścia Jezusa do nieba i zapowiadają

Jego powtórne przyjście (Dz 1, 10)

O rozstaniu się Jezusa Zmartwychwstałego z apostołami i o Jego wstą-
pieniu do nieba Łukasz mówi dwukrotnie w Łk 24, 50-51 i w Dz 1, 6-11.

103 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 726.
104 O. Da Spinetoli, Luca..., s. 727.
105 Por. Łk 9, 22.
106 Zob. O. Da Spinetoli, Luca..., s. 726.
107 Zob. Eusebiusz, Dem. Ev. 10, PG 22, 777CD.

52



W pierwszym opisie stwierdza krótko, że Jezus wyprowadził apostołów do
Betanii, i kiedy ich błogosławił rozstał się z nimi i został uniesiony do
nieba. Drugi opis natomiast jest rozbudowany i przyjmuje formę dialo-
gu108. Dialog odbywa się na zasadzie pytań i odpowiedzi. Jezus zapytany
o czas przywrócenia królestwa Izraela odpowiada: „Nie wasza to rzecz
znać czasy i chwile, które Ojciec ustalił swoją władzą, ale gdy Duch Świę-
ty zstąpi na was otrzymacie Jego moc i będziecie moimi świadkami w Je-
rozolimie i w całej Judei, i w Samarii, i aż po krańce ziemi” (ww. 6-8). Są
to ostatnie słowa Jezusa skierowane do apostołów, mają więc one charakter
testamentu. W tej wypowiedzi Jezusa występują trzy elementy bardzo
istotne dla rodzącego się Kościoła: nauka o mocy Ducha Świętego, o ko-
nieczności dawania Jezusowi świadectwa i o otwarciu się Kościoła na cały
świat. Powyższe słowa Jezusa definiują zadania zarówno apostołów, jak
i całego Kościoła i stanowią ideał, którego Kościół ma być świadomy
i który także ma obowiązek realizować. Moc Ducha Świętego jest dana
Kościołowi nie po to, by Kościół panował nad ludami, ale by stawał się
wiernym świadkiem Jezusa Zmartwychwstałego109. Na te zadania i tę
świadomość wskazują apostołom w dzień Wniebowstąpienia również dwaj
mężowie (ανδρες δυο) w lśniących szatach (w. 10). Ich słowa są wypo-
wiedziane w tonie upomnienia: „Mężowie z Galilei, dlaczego stoicie
i wpatrujecie się w niebo?” (w. 11); innymi słowy chcą powiedzieć: idźcie
„aż po krańce ziemi” i bądźcie świadkami Jezusa Zmartwychwstałego.
Wypełniajcie gorliwie słowa Jezusa skierowane do was110. Potem jeszcze
dodają: „Ten Jezus wzięty od was do nieba, przyjdzie tak samo, jak
widzieliście Go wstępującego do nieba”. Tutaj „dwaj mężowie” nie tylko
wyjaśniają tajemnicę, w której apostołowie uczestniczą (Jezus wzięty do
nieba, „wstąpił do nieba”), ale czynią proroczą zapowiedź powtórnego
przyjścia Jezusa: „przyjdzie tak samo”111. Pojawienie się dwóch mężów
w lśniących szatach miało miejsce także w poranek zmartwychwstania
w pustym grobie. Tam również wyjaśnili tajemnicę tego, co zaistniało
(por. Łk 24, 4-7). Później ci dwaj mężowie zostali określeni jako anioło-
wie (’αγγελοι) (por. Łk 24, 23). Lśniące szaty, w jakie są przyodziani,

108 Zob. G. Schneider, Gli Atti degli Apostoli (Parte prima), Commentario Teologico
del Nuovo Testamento, Brescia 1985, s. 272.

109 Apostołowie mieli świadomość, że są świadkami Jezusa. Piotr wygłaszając swoje
wielkie mowy, będzie podkreślał z naciskiem w imieniu wszystkich apostołów: „my jesteś-
my świadkami” (Dz 2, 32; 3, 15; 10, 41).

110 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 282.
111 Zob. R. Fabris, Atti degli Apostoli, Roma 1977, s. 76.

53



wskazują na nadprzyrodzoność zjawiska (por. Ez 1, 27; 8, 2), a zarazem
na ich niebiańskie pochodzenie (por. 2 Mch 11, 8; Ap 4, 4)112. Pojawie-
nie się ich w liczbie dwóch oznacza, że pełnią rolę nie tylko Bożych
posłańców, lecz także świadków Wniebowstąpienia (por. Pwt 17, 6; 19,
15). Wyjaśniając apostołom znaczenie tego wydarzenia, objawiają im
głęboki sens tajemnicy, w której uczestniczą (por. Dz 2, 33). Ich pojawie-
nie się jest znakiem, że mamy tu do czynienia z kolejnym ważnym etapem
w historii zbawienia. Przypominając apostołom ich kluczowe zadanie bycia
świadkami Jezusa Zmartwychwstałego aż po krańce ziemi, dwaj mężowie
pełnią rolę przekazicieli Bożej woli względem nich i rodzącego się Koś-
cioła. Wszystko to dzieje się na górze, zwanej Oliwną, po czterdziestu
dniach od czasu Zmartwychwstania Jezusa Chrystusa (por. Dz 1, 3. 12).

IV. UWOLNIENIE APOSTOŁÓW I ZAARESZTOWANIE
DIAKONA SZCZEPANA

W powyższej grupie występują trzy konteksty

15. Anioł Pański uwalnia uwięzionych Apostołów (Dz 5, 19)

Gorliwa działalność apostołów pozyskiwała im u ludzi szacunek
i sprawiała nieustanny wzrost młodej wspólnoty wiernych. Nie mógł na to
wszystko patrzeć obojętnie arcykapłan i jego zwolennicy, saduceusze.
Dlatego zaaresztowali apostołów (por. Dz 4, 1-22), a następnie, zakazaw-
szy im „w ogóle przemawiać i nauczać w imię Jezusa” (w. 18; por. w. 21),
„wypuścili ich ze względu na lud, bo wszyscy wielbili Boga z powodu
tego, co się stało” (w. 21). Uwolnieni apostołowie nie zaprzestają jednak
nauczania i nadal czynią wiele cudów (por. 4, 23-31; 5, 12-16). Wywołuje
to zazdrość arcykapłana i jego zwolenników, stąd ponownie aresztują
apostołów i wtrącają ich do publicznego więzienia (por. 5, 17-21a). Lecz
oto w nocy przybywa Anioł Pański (’αγγελος δε κυριου) (w. 19), otwiera
bramy więzienia, wyprowadza ich i przekazuje im polecenie: „Idźcie
i głoście w świątyni ludowi wszystkie słowa tego życia” (w. 20). Aposto-
łowie o świcie udają się do świątyni i znów nauczają.

Pojawienie się Anioła Pańskiego – jak zwykle u Łukasza – jest znakiem
jakiegoś kluczowego wydarzenia. Tak jak miało to miejsce przy zwiasto-

112 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 13.

54



waniu narodzin Jana Chrzciciela czy Jezusa Chrystusa113. Tak więc
obecne uwięzienie apostołów i cudowne uwolnienie ich za sprawą Bożego
wysłannika ma ogromne znaczenie. W czym tkwi ważność tego wydarze-
nia? Zwróćmy uwagę na duże podobieństwo pomiędzy analizowaną sceną,
a wielkimi wydarzeniami starotestamentalnymi z Księgi Wyjścia. Tam
również w nocy interweniuje Anioł Pański i wyprowadza z Egiptu, z domu
niewoli, lud Boży (por. Wj 14, 19-20)114. W przypadku apostołów Anioł
Pański nie tyko objawia się im w więzieniu, nie tylko wyprowadza ich na
wolność, ale przypomina im ich główne zadanie i przekazuje w związku
z tym wyraźne polecenie. Anioł Pański jawi się tutaj jako znak obecności
Boga i Jego zbawczej działalności wśród swoich wybranych. Pojawienie
się Anioła Pańskiego umacnia ich, aby mogli dalej pełnić swoje wielkie
zadanie, czyli dawać świadectwo Jezusowi Chrystusowi Zmartwychwstałe-
mu115. Anioł Pański misję tę przekazuje im w formie polecenia, w trybie
rozkazującym: „idźcie i głoście”. Mają iść do świątyni, do miejsca naj-
bardziej ważnego i świętego dla Izraelitów, i tam nauczać tych, którzy
od rana szukają Boga. Mają im wskazać miejsce, gdzie Go naprawdę
można znaleźć i spotkać: w Jezusie Chrystusie (por. Dz 5, 42)116.
W Nim bowiem tylko jest życie i zbawienie (por. 5, 20; 13, 26). To życie
i zbawienie można otrzymać przyjmując Jezusa przez przyjęcie nauczania
apostolskiego117. Apostołowie umocnieni wizją Anioła Pańskiego,
zgodnie z jego poleceniem idą i głoszą niestrudzenie „wszystkie słowa
tego życia” (w. 20), wiedząc, że „trzeba bardziej słuchać Boga niż ludzi”
(5, 29).

16. Szczepan osądzany przed Sanhedrynem doznaje ekstazy
i twarz jego staje się podobna do oblicza anioła (Dz 6, 15)

Jakkolwiek nie mamy tutaj do czynienia z działaniem anioła, lecz
z porównaniem kogoś do anioła, niemniej powyższy fragment prowadzi
nas w doświadczenie świata nadprzyrodzonego. Jeden z siedmiu diakonów
(Dz 6, 1-7), Szczepan, „pełen łaski i mocy działał cuda i znaki” (w. 8),
stąd ściągnął na siebie uwagę i nienawiść przeciwników, którzy wystąpili

113 Zobacz wcześniejsze opracowania w rozdz. 1-3.
114 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 173.
115 Zob. C. Ghidelli, Atti degli Apostoli (La Sacra Bibbia), Torino 1978, s. 64.
116 Zob. G. Stählin, Gli Atti degli Apostoli, Brescia 1973, s. 166.
117 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 540; A. Boudou, Atti degli Apostoli, Roma

1962, s. 108-109.

55



przeciwko niemu przed Sanhedrynem (ww. 9-12). Tak jak przy procesie
Jezusa, tym razem także postawiono fałszywych świadków, którzy
zeznawali, że Szczepan, podobnie jak Jezus, „nie przestaje mówić
przeciwko temu świętemu miejscu i przeciwko Prawu” (w. 13). Fragment
ten ma swoją bezpośrednią kontynuację w Dz 7, 55-8, 1a, gdzie opowiada
się o ukamienowaniu Szczepana. Podczas procesu przed Sanhedrynem
poprzedzającego ukamienowanie, Szczepan pełen mądrości i Ducha (6, 10)
wygłasza długą mowę, przytaczając w niej kluczowe wydarzenia z historii
Izraela, dochodząc w końcu do przepowiadania Jezusa, Sprawiedliwego,
którego oni teraz zdradzili i zamordowali (por. 7, 2-53)118. O tematycznej
ciągłości tych dwóch scen, czyli procesu i ukamienowania, świadczą m.in.
fenomeny nadprzyrodzonych zjawisk. Na przykład Dz 6, 15 wspominają,
że przeciwnicy Szczepana, „którzy zasiadali w Sanhedrynie, przyglądali
mu się uważnie i zobaczyli twarz jego, podobną do oblicza anioła” (’ωσ ι
προσωπον ’αγγελου). Natomiast w Dz 7, 55-56 autor mówi o wizji
„chwały Bożej i wizji Jezusa, stojącego po prawicy Boga”, oraz przytacza
osobiste świadectwo Szczepana: „Widzę niebo otwarte i Syna Człowiecze-
go, stojącego po prawicy Boga”. Przeciwnicy Szczepana patrzą na jego
przemienioną twarz i promieniującą niebiańskim blaskiem „podobną do
oblicza anioła”. Teksty B i D* mówią jeszcze dobitniej: „wydawało im się
jakby anioł stanął pośród nich”119. Według chrześcijańskiego apokryfu
Dzieje Pawła i Tekli, także Paweł „wydawało się, że czasami miał oblicze
człowieka, a czasami anioła”120. Szereg tekstów tradycji judaistycznej
mówi o pobożnych ludziach, których oblicze upodabniało się do oblicza
anioła121.

U podstaw tych wszystkich doświadczeń tkwi przekonanie, że kto
kontempluje Boga w Jego chwale, jest tą chwałą przyodziany w sposób
nadzwyczajny. Tak stało się z Mojżeszem, gdy po czterdziestu dniach
pobytu z Panem twarzą w twarz, powracał z „obliczem promieniującym”
(por. Wj 34, 29-35), ponieważ zostało ono przyodziane w blask chwały
Pana122, tak samo było też z Jezusem podczas Przemienienia na górze
(por. Łk 9, 29). W przypadku Szczepana można mówić o ekstazie, podczas
której widzi on już od chwili procesu „chwałę Bożą i Jezusa” (por. Dz 7,

118 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 601.
119 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 190; C. Ghidelli, Atti degli Apostoli..., s. 71.
120 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 211, przypis 6.
121 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 611, przypis 62.
122 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 3.

56



55-56)123. W ekstazie też wygłaszał on mowę przed Sanhedrynem (por.
7, 2-53), po której doznał męczeństwa, jako wierny świadek Jezusa
(por. 7, 55-8, la).

17. Szczepan wygłasza przed Sanhedrynem mowę,
w której czterokrotnie wspomina aniołów (Dz 7, 30. 35. 38. 53)

Mowa wygłoszona przez Szczepana przed Sanhedrynem należy do
najdłuższych mów w Dziejach Apostolskich (7, 2-53). Już z tego względu
zasługuje na szczególną uwagę124. Ponadto Szczepan wygłasza ją
„pełen... mądrości i Ducha” (6, 8. 10), w stanie ekstazy125. W mowie
przytacza sześć osobistości ważnych dla historii Izraela: Abrahama, Józefa,
Mojżesza, Jozuego, Dawida i Salomona. Mowa ta ma charakter homilii
synagogalnej. Niektórzy jednak dopatrują się w niej midraszu czy komen-
tarza historii biblijnej126. Najwięcej miejsca Szczepan poświęca w niej
Mojżeszowi (ww. 17-43), i tu właśnie mamy aż trzy wzmianki o aniołach
(ww. 30. 35. 38). Czwarta wzmianka występuje w zakończeniu mowy (w.
53), ale w istocie dotyczy ona również czasów i osoby Mojżesza.

Pierwsza wzmianka w w. 30 odnosi się do sceny powołania Mojżesza
na proroka i przywódcę zniewolonych Izraelitów w Egipcie, w celu
wyprowadzenia ich z niewoli (ww. 30-34; por. Wj 3, 1-22). W Wj 3,
2 występuje Anioł Jahwe, po hebrajsku mal'āk yhwh, który ukazuje się
Mojżeszowi w płomieniu ognia, ze środka krzewu. Niewątpliwie Anioł
Jahwe występuje tu w imieniu Boga i na Jego polecenie127. Jest istotą
niebiańską, która wykonuje Boże dzieło na ziemi. Swoim ukazaniem
przyciąga uwagę Mojżesza i chce sprawić, by zbliżył się do płonącego
krzewu. Gdy tylko spełnia swoje zadanie znika, po czym następuje dialog
między Bogiem a Mojżeszem, który nie domaga się już wizji nadprzyro-
dzonej (ww. 4-22)128. Zauważamy tutaj pewien wzrost w objawieniu się
Boga: najpierw pojawia się Anioł Jahwe w płomieniu ognia, a później daje
się słyszeć głos samego Boga, który objawia się jako solidarny z ojcami
w przeszłości, a obecnie współczujący niedoli uciśnionych Izraelitów

123 Zob. A. Wikenhauser, Atti degli Apostoli, Brescia 1968, s. 113.
124 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 216.
125 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 16.
126 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 217-218; G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 621-630.
127 Na temat różnych teorii interpretacji figury mal'āk yhwe zob. R. Ficker, Mal’āk...,

s. 781-782.
128 Zob. M. Noth, Esodo, Brescia 1977, s. 49.

57



i zaangażowany w ich uwolnienie. Mojżesz otrzymuje od Boga mandat
Bożego wysłannika, który ma wykonać to zadanie129. Tekst Dz 7, 30-34
zawiera to samo przesłanie z tym, że zamiast Anioła Pańskiego (Wj 3, 2),
występuje tylko określenie „anioł” (’αγγ λος) (Dz 7, 30), a zamiast Bożej
góry Horeb (Wj 3, 1), występuje tutaj góra Synaj (Dz 7, 3).

Druga wzmianka w w. 35 odnosi się do sceny odrzucenia Mojżesza
przez Izraelitów (por. Wj 2, 14), mimo tego, że Bóg uczynił go przywódcą
i wybawcą i wysłał pod opieką anioła (’αγγελος), który mu się ukazał
w krzaku. Anioł otrzymał tutaj zadanie towarzyszenia Mojżeszowi w wy-
pełnianiu jego wielkiej misji przywódcy i wybawcy. W pełnieniu tej misji,
może także dzięki obecności tegoż anioła, Mojżeszowi towarzyszą znaki
i cuda (w. 36; por. Wj 7, 3. 10; 14, 21) i pomimo odrzucenia staje się on
wybawcą swego ludu. Szczepan ukazuje Mojżesza jako prototyp Jezusa
Chrystusa130. Trzecia wzmianka w w. 38 odnosi się do różnych scen
niewierności Izraelitów na pustyni. Ich punktem kulminacyjnym jest
grzech bałwochwalstwa. Izraelici nie chcą słuchać Mojżesza i zwracają
swoje serce ku Egiptowi i jego bożkom, stąd żądają ulepienia złotego
cielca (ww. 39-41; por. Wj 32, 1-35). Wówczas Mojżesz pośredniczy
między „aniołem” (’αγγελος), „który mówił do niego na górze Synaj”,
a ojcami społeczności Izraela; on także otrzymuje słowa życia, ażeby je im
przekazać (por. w. 38). Mojżesz jawi się tutaj jako prorok (por. Pwt 18,
15), który pośredniczy między aniołem a ojcami narodu wybranego, i od
którego Mojżesz otrzymuje słowa życia (por. Kpł 18, 5) niosące im wyba-
wienie131. Owe słowa życia, które otrzymuje Mojżesz z rąk anioła na
górze Synaj są prototypem Ewangelii (por. Flp 2, 16; J 6, 63. 68; 12, 50;
1 J 1, 1). Natomiast anioł jest w tym wypadku bezpośrednim przedstawi-
cielem Boga, niemal zewnętrzną Jego formą. Dostrzega się w tym wypad-
ku wymienność anioła z samym Bogiem Jahwe132. Daje się też zauważyć
pewne podobieństwo między aniołem, który przekazuje Mojżeszowi słowa
życia, a Aniołem Pańskim, który uwalnia Apostołów z więzienia i daje im
polecenie głoszenia w sposób nieustraszony słów „życia” (por. Dz 5, 20),
stanowiących źródło i warunek zbawienia133.

129 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 223.
130 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 199; R. Fabris, Atti degli..., s. 223-224.
131 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 224; G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 648.
132 Zob. R. Ficker, Mal’āk..., s. 781; G. Stählin, Gli Atti..., s. 200.
133 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 15.

58



Czwarta wzmianka w w. 53 odnosi się do buntu i sprzeciwu Izraelitów
przeciwko Duchowi Świętemu. Ponieważ jak niegdyś ich ojcowie prześla-
dowali proroków, tak obecnie oni sami zdradzili i zamordowali Sprawiedli-
wego, czyli Jezusa Chrystusa (ww. 51-52). Ich wina jest ogromna, gdyż
są potomkami tych, którzy otrzymali Prawo za pośrednictwem aniołów
(’αγγελοι), lecz wcale go nie przestrzegali. Przemówienie Szczepana
w tym momencie jest wybitnie polemiczne, bowiem według jego słów,
które są echem tradycji judejskiej, Bóg posługuje się aniołami w przekaza-
niu Prawa Izraelitom (por. Pwt 33, 2 LXX; Ga 3, 19; Hbr 2, 2)134. Anioł
(aniołowie) podobnie jak w poprzednim przypadku, jawi się tutaj jako
bezpośredni przedstawiciel Boga, niemalże Jego zewnętrzna forma, którą
przybiera, kiedy przychodzi objawić się widzialnie człowiekowi. Jest
Bożym posłańcem, który pełni zadanie wyznaczone mu przez Boga135.

V. DZIAŁALNOŚĆ APOSTOLSKA DIAKONA FILIPA
I APOSTOŁÓW PIOTRA I PAWŁA

W tej grupie znajduje się sześć kontekstów

18. Anioł Pański rozkazuje diakonowi Filipowi
spotkać dworzanina etiopskiego (Dz 8, 26)

Pojawienie się Anioła Pańskiego w czasie działalności misyjnej diakona
Filipa jest znakiem, że to co ma się wydarzyć wiąże się ze szczególną
interwencją Bożą, i ma ogromne znaczenie dla młodego Kościoła (por. Dz
8, 26-40). Diakon Filip po bardzo owocnej pracy w Samarii (zob. Dz 8,
4-13) otrzymał za sprawą Anioła Pańskiego (’αγγελος δε κυριου) (w. 26)
rozkaz, by udał się na drogę, która prowadzi z Jerozolimy do Gazy. Gdy
to uczynił, zauważył jadącego wozem dworskiego urzędnika królowej
etiopskiej, powracającego z Jerozolimy. Anioł Pański polecił mu przyłą-
czyć się do niego (por. w. 29), po czym nastąpił długi dialog między
Filipem a Etiopczykiem, uwieńczony przyjęciem chrztu przez Etiopczyka.
To wydarzenie bardzo przypomina spotkanie Jezusa Zmartwychwstałego
z uczniami na drodze do Emaus (por. Łk 24, 13-35), gdzie podobnie jak
w omawianym wyżej przypadku ma miejsce przyłączenia się rozmówcy

134 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 645, przypis 174.
135 Zob. R. Ficker, Mal’āk..., s. 779; G. Stählin, Gli Atti..., s. 200.

59



do podróżujących, a następnie nawiązanie dialogu opartego na tłumaczeniu
Pisma Świętego. Uwieńczeniem tych wspólnych podróży jest „spotkanie”
z Jezusem przy wspólnym posiłku i w chrzcie świętym136.

W czym tkwi szczególność tego wydarzenia? Dlaczego mówimy tu
o nadzwyczajnej interwencji? Według Dziejów Apostolskich chrzest Etiop-
czyka jest chrztem pierwszego poganina i mieszkańca Afryki. Stanowi on
początek realizacji Jezusowej zapowiedzi danej Apostołom w dzień
Wniebowstąpienia: „gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzymacie Jego moc
i będziecie moimi świadkami w Jerozolimie i w całej Judei, i w Samarii,
i aż po krańce ziemi” (Dz 1, 8). Nawrócony Etiopczyk to właśnie pierwszy
obywatel krańców ziemi. W jego życiu objawia się moc słowa Bożego,
która zdolna jest przekraczać bariery kulturowe czy rasowe (por. Iz 56, 3-
7) oraz zacierać granice etniczne i społeczne (por. Ps 68, 32). Przez ten
fakt zapoczątkowane zostaje wypełnianie się oczekiwania mesjańskiego,
a zbawienie jest ofiarowane wszystkim ludom ziemi137. Autorem tego
wydarzenia jest sam Bóg za sprawą Anioła Pańskiego, który pełni rolę
Bożego posłańca i pośrednika138. Podobnie jak w Dz 5, 19-20 anioł
posługuje się rozkazem: „wstań i idź” (8, 26); „podejdź i przyłącz się” (8,
29). Anioł Pański wyraźnie objawia tu jedynie Boże rozporządzenia i jest
ich posłusznym przekazicielem (por. Łk 1, 13. 30-32)139.

19. Anioł Boży objawia się rzymskiemu setnikowi Korneliuszowi
(Dz 10, 3. 7. 22. 30; 11, 13)

Opowiadanie o nawróceniu i chrzcie pogańskiej rodziny Korneliusza
z Cezarei dotyczy jednego z najważniejszych wydarzeń opisanych w Dzie-
jach Apostolskich (10, 1-11, 18). Jest to najdłuższe opowiadanie w tej
księdze, liczy bowiem aż 66 wierszy140. Rzymski setnik, pobożny i boją-
cy się Boga (w. 2; por. w. 22) doznał wizji anioła Bożego (’αγγελος ιου
θ ου) (w. 3), który przybył do niego (dosł. „wszedł do niego”, por. Łk 1,
28) i polecił mu sprowadzić do swego domu z Jafy Szymona, zwanego
Piotrem (ww. 3-6). Gdy anioł (’αγγελος) (w. 7) zniknął, Korneliusz

136 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 700, przypis 47.
137 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 259-260; G. Stählin, Gli Atti..., s. 229; A. Wiken-

hauser, Atti degli..., s. 140.
138 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 230-231.
139 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. I, s. 540, przypis 24.
140 Zob. C.M. Martini, Atti degli Apostoli, NVB, Roma 1982, s. 163; R. Fabris, Atti

degli..., s. 325.

60



zgodnie z jego poleceniem wysyła swych ludzi po Szymona Piotra. Wy-
słannicy oznajmiają mu: „Setnik Korneliusz, człowiek sprawiedliwy
i bogobojny, o czym zaświadczyć może cała ludność żydowska, otrzymał
polecenie od anioła świętego” (’αγγελος αγιος) (por. Łk 9, 26)141, „aby
cię wezwał do swego domu i wysłuchał tego, co mu powiesz” (w. 22).
Następnego dnia Piotr przybywa do Cezarei do domu Korneliusza.

Nawrócenie i chrzest pogańskiej rodziny setnika Korneliusza za Bożą
interwencją i przez posługę księcia Apostołów, Szymona Piotra, należy do
wydarzeń kluczowych, gdyż rozpoczyna proces włączania do Kościoła
osób ze świata pogańskiego, z pominięciem uprzedniego włączania ich we
wszystkie zwyczaje religii żydowskiej. Boża interwencja za sprawą anioła
Bożego rozpoczyna tutaj nową kartę w dziejach Kościoła: głoszenia Ewan-
gelii poganom, udzielania im chrztu, z pominięciem uprzedniego włączania
ich w judaizm142. Ten sposób działania przyjmie też apostoł narodów,
Paweł. Nic więc dziwnego, że opowiadanie kończy się słowami pełnymi
entuzjazmu: „Wielbili Boga i mówili: A więc i poganom udzielił Bóg łaski
nawrócenia, aby żyli” (Dz 11, 18).

Nadzwyczajność wydarzenia uwidacznia się m.in. w tym, że anioł
Boży143 ukazuje się osobie jeszcze nie należącej ani do narodu wybrane-
go Starego Przymierza, ani do Kościoła. Jest to poganin, który wysoko
cenił sobie religię żydowską i zachowywał pewne przepisy religijne
dotyczące przede wszystkim modlitwy i kultu. Wyróżniał się on spośród
innych religijnością i dobroczynnością, stąd anioł Boży, objawiając mu się
oznajmia: „Modlitwy twoje i jałmużny stały się ofiarą, która przypomniała
ciebie Bogu” (w. 4). Warto zaznaczyć, że wizja miała miejsce „około
godziny dziewiątej” (w. 3), czyli w czasie wyznaczonym na modlitwę
popołudniową (por. 3, 1). Można przypuszczać, że Korneliusz miał wizję
właśnie podczas modlitwy. On sam wspomina o tym następująco: „...gdy
modliłem się o godzinie dziewiątej w swoim domu, stanął przede mną mąż
w lśniącej szacie, i rzekł: «Korneliuszu, twoja modlitwa została wysłucha-
na i Bóg wspomniał na twoje jałmużny...»” (ww. 30-31). W tej sytuacji
anioł Boży jest przedstawiony jako mąż (’ανηρ) (w. 30) w lśniących
szatach (por. Łk 24, 4). Jego lśniąca szata wskazuje na nadprzyrodzoność

141 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 6.
142 Zob. G. Schneider, Gli Atti degli Apostoli (Parte seconda), Commentario Teologico

del Nuovo Testamento, Brescia 1986, s. 78-84.
143 Określenie anioł Boży w Dziele Łukasza występuje pięciokrotnie: Łk 12, 8. 9; 15,

10; Dz 10, 3; 27, 33. Zobacz wcześniejsze opracowania w rozdz. 10 i 11.

61



zjawiska oraz na jego niebiańskie pochodzenie144. Anioł zwraca się do
setnika po imieniu (por. w. 3), podobnie jak Zmartwychwstały Jezus do
Ananiasza (por. 9, 10). Setnik pełen lęku wpatruje się w anioła Bożego,
który podobnie jak w Łk 1, 30 obwieszcza mu swoje przesłanie, rozpoczy-
nając od zapewnienia, że znalazł on upodobanie Pana, dzięki swoim modli-
twom i jałmużnie. Innymi słowy anioł chce mu powiedzieć: Bóg zwraca
się do ciebie, gdyż ty zwracałeś się do Boga. Bóg pamięta o tobie, gdyż
ty pamiętałeś o Bogu145. Po czym anioł wydaje polecenie w formie rozka-
zu: „poślij i sprowadź” (w. 5), tak jak to czyni w Dz 5, 19-20; 8, 26. 29.
Anioł Boży tu także jawi się bardzo wyraźnie jako istota święta (por.
w. 22), Boży posłaniec, który przekazuje Boże rozporządzenie. Jeszcze raz
uwidacznia się, jak w kluczowych etapach historii zbawienia Bóg chętnie
posługuje się swoimi aniołami.

20. Anioł Pański uwalnia ponownie uwięzionego Piotra
(Dz 12, 7. 8. 9. 10. 11. 15)

Po trzech falach prześladowań Kościoła jerozolimskiego146 nastąpił
względny spokój. Ten pomyślny okres rozwoju Kościoła Łukasz opisuje
słowami: „A Kościół cieszył się pokojem w całej Judei, Galilei i Samarii.
Rozwijał się i żył bogobojnie, i napełniał się pociechą Ducha Świętego”
(Dz 9, 31). Lecz niestety nie trwało to długo. W 38 roku, Herod Agryppa
I, przyjaciel Kaliguli i Klaudiusza, imperatorów rzymskich, zostaje królem,
i w latach 41-44 panuje już nad całą Palestyną. By przypodobać się Ży-
dom wszczyna prześladowanie chrześcijan (Dz 12, 1-19)147. Wielu z nich
ratuje się ucieczką, ale niektórzy zostają uwięzieni i straceni, ginie m.in.
apostoł Jakub Starszy, brat Jana, który został zabity mieczem (por. w. 2).
Ponieważ to spodobało się Żydom, [Agryppa] uwięził nadto Piotra (w. 3).
Lecz oto następuje nieoczekiwanie nadzwyczajna i potężna interwencja
Boga, która uwalnia i wybawia Piotra. Cudowne uwolnienie Piotra jest
opisane w sposób bardzo żywy i barwny. Rodzi to silny kontrast z za-
ledwie maleńką wzmianką o śmierci pierwszego z apostołów, Jakuba
Starszego148. Dlaczego Łukasz tak czyni? Co usiłuje przez to powie-
dzieć? Niewątpliwie stara się pouczyć, że Bóg nieustannie kieruje

144 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 13.
145 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 269; A. Wikenhauser, Atti degli..., s. 157.
146 Zob. Dz 4, 1-22; 5, 17-21a; 6, 8-8, 1a.
147 Zob. A. Wikenhauser, Atti degli..., s. 182; R. Fabris, Atti degli..., s. 372-373.
148 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 371; C.M. Martini, Atti degli..., s. 185.

62



Kościołem i otacza go swą nadzwyczajną opieką. Skoro Jakub ginie od
miecza w Jerozolimie, a Piotr zostaje wybawiony od niechybnej śmierci,
to dlatego, że Bóg ma względem Piotra swoje przedziwne plany. Piotr
także w służbie Kościoła ma dać swoje życie za wiarę w Jezusa Chrystusa,
ale jeszcze nie teraz i nie tutaj. Stąd też ta nadzwyczajna Boża interwencja.

Do dobrze strzeżonego więzienia, w którym przebywa Piotr zakuty
w kajdany, przybywa w nocy, otoczony nadprzyrodzonym blaskiem Anioł
Pański (’αγγελος κυριου) (w. 7)149. Anioł Pański, zwany od tego mo-
mentu krótko aniołem (’αγγελος) (ww. 8. 9. 10. 11. 15), od chwili
pojawienia się aż do swego zniknięcia (w. 10), spełnia bardzo wiele
czynności. Najpierw trąca Piotra w bok, by go obudzić. Przypomina to
Rdz 32, 25-26, gdzie anioł walcząc w nocy z Jakubem także uderza go
w bok oraz 1 Krl 19, 5, gdzie anioł budzi trąceniem śpiącego na pustyni
Eliasza i zachęca go do dalszej drogi (por. w. 7). Z kolei anioł wydaje
szereg rozporządzeń w trybie rozkazującym, które Piotr wiernie wypełnia,
chociaż jest jakby nie w pełni świadomy tego co czyni. Anioł każe mu
wstać szybko, przepasać się, włożyć sandały, nałożyć płaszcz i pójść za
nim (por. ww. 7-8). W tym czasie mają miejsce trzy nadzwyczajne
zjawiska: z rąk Piotra opadają kajdany (w. 7); Apostoł razem z aniołem
przechodzi niezauważony obok czuwającej straży więziennej (w. 10);
żelazna brama sama się przed nimi otwiera (w. 10). Gdy Piotr dociera do
bezpiecznego miejsca wtedy anioł odstępuje od niego, a on przychodzi do
siebie i mówi: „Teraz wiem na pewno, że Pan posłał swego anioła
i wyrwał mnie z ręki Heroda i z tego wszystkiego, czego oczekiwali
Żydzi” (w. 11). Żydzi oczekiwali jego śmierci, która miała nastąpić zaraz
po święcie Przaśników (w. 2). Tak więc Piotr za sprawą anioła zostaje
uratowany od niechybnej śmierci. Tym samym Anioł Pański realizuje tu
wobec księcia Apostołów zbawcze Boże działanie. Pełni rolę wybawiciela
i przewodnika. Tak jak nieoczekiwanie przybywa, tak również nagle znika.
Jest to charakterystyczna cecha nadprzyrodzonych Bożych wysłanników
(por. Łk 24, 31).

Fakt wybawienia Piotra z więzienia za sprawą Anioła Pańskiego
upodabnia tę scenę do wcześniejszej, opisanej w Dz 5, 17-21a150, z tą
różnicą, że tam apostołowie otrzymują konkretne polecenie dotyczące
głoszenia słów życia (w. 20), a tutaj akcent jest położony na bezpieczeń-
stwo Piotra. Tym samym podkreśla się ogromną rolę i potrzebę osoby

149 Szerzej o Aniele Pańskim zobacz wcześniejsze opracowania w rozdz. 1-3, 15, 18.
150 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 15.

63



Piotra w życiu młodego jeszcze Kościoła. On jest tu najważniejszy151.
Bóg dla wybawienia go posługuje się nawet szeregiem cudów, zdziałanych
za sprawą swego niezwykłego posłańca. Z opisanego wyżej wydarzenia
wyłania się jeszcze jedno pouczenie: Bóg jest po stronie Piotra i młodego
Kościoła, a Herod i jego zwolennicy jawią się jako nieprzyjaciele
Boga152. Młody Kościół trzykrotnie prześladowany najpierw przez San-
hedryn i przez dwa znaczące ugrupowania saduceuszy i faryzeuszy, teraz
cierpi czwarte prześladowanie ze strony władzy świeckiej, czyli króla
Heroda Agryppy I. Lecz nie będzie to trwało długo, gdyż Heroda wkrótce
spotka surowa kara (por. Dz 12, 20-23).

21. Anioł Pański razi śmiertelnie króla Heroda (Dz 12, 23)

Herod Agryppa I, gdy tylko zapanował jako król nad całą Palestyną, nie
tylko wszczął prześladowanie chrześcijan153, ale wszedł także w konflikt
z dwoma miastami fenickimi, Tyrem i Sydonem (Dz 12, 20-23), które od
niepamiętnych czasów zaopatrywały się w żywność w Palestynie (por.
1 Krl 5, 23-25; Ez 27, 17). Chodziło niewątpliwie o interesy związane
z handlem. W związku z tym na dworze Heroda miało miejsce następujące
wydarzenie. Do Heroda przybywają feniccy kupcy i przy pomocy podko-
morzego królewskiego proszą o pokój (por. w. 20). Król przyjmuje ich na
audiencję, podczas której swoim królewskim strojem pełnym przepy-
chu154 oraz kwiecistą mową tak ich ujmuje, że feniccy kupcy – zwycza-
jem ludzi Wschodu względem władców – zaczynają mu oddawać cześć
boską mówiąc: „To głos boga, a nie człowieka” (Dz 12, 22). Podobnej
pokusie ubóstwienia swojej osoby królewskiej, według tradycji biblijnej,
uległ król babiloński, który zawołał: „Wstąpię na szczyty obłoków,
podobny będę do Najwyższego” (Iz 14, 14), czy król Tyru, który powie-
dział o sobie: „Ja jestem bogiem, ja zasiadam na boskiej stolicy w sercu
mórz” (Ez 28, 2). Herod zamiast sprzeciwić się tym hołdom, jak uczynili
to Paweł i Barnaba w Listrze (por. Dz 14, 15; zob. także 10, 26),
z upodobaniem przyjmuje te nadzwyczajne oznaki czci i honoru155. We-
dług Dz 12, 23 Herod czyniąc tak „nie oddał czci Bogu”, stąd spotyka go
natychmiastowa kara: Anioł Pański (’αγγελος κυριου) „poraził go i wy-

151 Zob. C.M. Martini, Atti degli..., s. 185.
152 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. II, s. 137.
153 Zobacz wcześniejsze opracowanie w rozdz. 20.
154 Zob. Józef Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, 19, s. 343-350.
155 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 304-306; R. Fabris, Atti degli..., s. 377-378.

64



zionął ducha, stoczony przez robactwo”. Z tego rodzajem kary przeciw-
ników Boga spotykamy się już w Starym Testamencie i w tradycji judej-
skiej. Okrutny król Antioch IV Epifaniusz jeszcze za życia jest toczony
przez robaki (por. 2 Mch 9, 5-9). Według tradycji judejskiej taki sam los
spotyka również Heroda Wielkiego156. Kara, jaka spada na Heroda Agryp-
pę za sprawą Anioła Pańskiego, polega na tym, że jeszcze za życia zaczy-
nają go toczyć robaki, kończy więc swe życie w wielkim bólu i pohańbie-
niu157. Anioł Pański pełni tutaj rolę wykonawcy Bożej sprawiedliwości
(por. 2 Krl 19, 35) na królu, który w bluźnierczy sposób przywłaszczył
sobie boską godność. Umieszczenie tego wydarzenia obok opisu prześlado-
wań chrześcijan ze strony Heroda (por. Dz 12, 1-4), każe się domyślać, że
przyczyną takiej kary było nie tylko bluźniercze zachowanie króla, ale
także okrutne traktowanie wyznawców Chrystusa158.

22. Paweł wyznaje przed Sanhedrynem wiarę
w zmartwychwstanie i w istnienie aniołów (Dz 23, 8. 9)

Apostoł narodów, Paweł, z nadzwyczajną gorliwością i siłą ducha
nieustannie zaświadcza o Jezusie Chrystusie, o Jego śmierci i zmartwych-
wstaniu. Doskonały przykład tej postawy widzimy w jego obronie przed
Sanhedrynem. Pojawił się tam jako więzień (Dz 22, 30-23, 11)159. Gdy
tylko wspomniał o zmartwychwstaniu, natychmiast „powstał spór między
faryzeuszami i saduceuszami i doszło do rozdwojenia wśród zebranych.
Saduceusze bowiem mówią, że nie ma zmartwychwstania, ani anioła, ani
ducha, a faryzeusze uznają jedno i drugie” (23, 7-8). Paweł jako faryzeusz,
i syn faryzeuszów (w. 6), otwarcie wyznaje wiarę tak w zmartwychwsta-
nie, jak i aniołów, jawi się więc jako sprawiedliwy i wierny Żyd,
niesłusznie oskarżany przez fanatyczny judaizm, podzielony w sobie przez
niezdrowe dyskusje teologiczne. Paweł zostaje postawiony przed Sanhedry-
nem także, a może nade wszystko, jako chrześcijanin, oskarżony o herezję
w stosunku do religii żydowskiej. Wykazuje jednak, że jego wiara jest
zgodna ze zdrową tradycją żydowską, opierającą się na Mojżeszu i proro-

156 Zob. J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, 17, s. 168-170; por. także J. Flawiusz,
Wojna Żydowska, 1, s. 656.

157 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. II, s. 142; R. Fabris, Atti degli..., s. 379.
158 Zob. C.M. Martini, Atti degli..., s. 191.
159 Łukasz w Dziejach Apostolskich umieszcza trzy wielkie apologie Pawła: przed

Żydami (21, 37-22, 21), przed Sanhedrynem (22, 30-23, 11) oraz przed trybunałem proku-
ratora Feliksa (24, 1-21) i króla Heroda Agryppy II (26, 1-32).

65



kach (por. w. 9)160. Wprawdzie nie mamy tutaj do czynienia z wizją czy
z działaniem anioła (’αγγελος) (ww. 8. 9)161, ale wzmianka o aniele
w tym kontekście ma ogromne znaczenie, gdyż ukazuje nam ciągłość
tradycji między ortodoksyjnym judaizmem a chrześcijaństwem, w wierze
w istnienie i działanie nadprzyrodzonych, duchowych istot, które znamy
pod nazwą aniołów. Ta tradycja ma swoje źródło w wierze Mojżesza i pro-
roków i jest przekazana przede wszystkim w księgach Starego Testamentu.
Paweł wraz z faryzeuszami i chrześcijanami czuje się spadkobiercą tego
wspólnego dziedzictwa. W jego świetle anioł to przede wszystkim istota
duchowa, niebiańska, którą Bóg posługuje się w zarządzaniu światem
stworzonym i w realizacji swoich planów zbawczych. Stąd najczęściej jawi
się wśród ludzi jako Boży posłaniec. W niebie natomiast uczestniczy
w chwale Pana i w Jego świętości. Aniołowie wyższej rangi otaczają tron
Boży i wielbią Boży majestat. O ich liczbie mówi się, że istnieją niezli-
czone zastępy anielskie162.

23. Anioł objawia się Pawłowi podczas morskiej burzy
i zapewnia o ocaleniu wszystkich podróżnych (Dz 27, 33)

Poświęcający się bez reszty dziełu ewangelizacji apostoł narodów,
Paweł, niekiedy znajdował się w tak trudnych sytuacjach i warunkach, że
Jezus Zmartwychwstały przybywał do niego w nocy i przemawiał w wi-
dzeniach, by go umocnić. Najpierw ma to miejsce u początku jego działal-
ności, w Koryncie, gdzie Jezus podnosi go na duchu słowami: „Przestań
się lękać, a przemawiaj i nie milcz, bo Ja jestem z tobą i nikt nie targnie
się na ciebie, aby cię skrzywdzić, dlatego że wiele ludu mam w tym
mieście” (Dz 18, 9-10). Następnie Jezus objawia mu się w czasie jego
uwięzienia w Jerozolimie w chwili przesłuchiwania go przez Sanhedryn.
Wówczas Jezus powiedział do niego: „Odwagi, trzeba bowiem, żebyś
i w Rzymie świadczył o Mnie, tak jak dawałeś o Mnie świadectwo w Je-
rozolimie” (23, 11). Gdy zaś Paweł jako więzień wyrusza ku Rzymowi,
anioł zesłany przez Boga, pociesza go i umacnia podczas okrutnej morskiej
burzy (27, 9-44). Anioł (’αγγελος) (w. 23) poniekąd dosłownie powtarza
zapewnienie dane mu uprzednio przez Jezusa w Jerozolimie: „Nie bój się

160 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 632-634; C.M. Martini, Atti degli..., s. 291.
161 Zobacz wcześniejsze opracowania w rozdz. 5 i 15.
162 Zob. G. von Rad, Mal'āk nell'AT, GLNT, I, s. 202-213; G. Kittel, L'angelologia del

giudaismo, GLNT, I, s. 213-219; G. Kittel, ’αγγελος nel NT, GLNT, I, s. 219-234.

66



Pawle, musisz stanąć przed Cezarem i oto Bóg podarował ci wszystkich,
którzy płyną razem z tobą” (w. 23; por. 23, 11). Anioł, tak jak uprzednio
Jezus Zmartwychwstały, ukazuje się Pawłowi w nocy163. Jego przesłanie
rozpoczyna się też podobnie jak w Łk 1, 13. 30, czyli od wezwania: „Nie
bój się”, po czym następuje zapewnienie, że nic mu się nie stanie, gdyż
musi stanąć przed Cezarem. W tych słowach anioł objawia szczególny
Boży zamysł względem Pawła. Paweł bowiem w Rzymie ma świadczyć
o Jezusie tak, jak świadczył o Nim w Jerozolimie (por. 23, 11). Podkreślić
należy, że nie tylko Paweł doznaje tu ocalenia, lecz anioł upewnia go, że
oto Bóg podarował mu wszystkich, którzy płyną razem z nim. Jest to
niewątpliwie Boża odpowiedź na prośby błagalne, jakie Paweł zanosił do
Boga podczas tej strasznej burzy modląc się o ocalenie własne oraz innych
podróżujących164. Słowa anioła mają tutaj charakter proroctwa, które
wkrótce zostanie spełnione. Ocalenie podróżnych wiąże się ze zbawczą
interwencją Boga (por. ww. 39-44), dokonaną między innymi za sprawą
Pawła, który umocniony wizją anioła i jego słowami, z kolei podtrzymy-
wał innych na duchu. W chwilach najbardziej trudnych pocieszał on ludzi
mówiąc: „Bądźcie dobrej myśli, bo ufam Bogu, że będzie tak, jak mi
powiedziano. Nikt z was nie zginie, tylko okręt” (ww. 22. 25). W tej
dramatycznej scenie zauważa się silny kontrast między spokojem Pawła
i jego ogromną ufnością w Bogu, a rozszalałym żywiołem wzburzonego
morza i wielką niepewnością oraz lękiem pozostałych podróżnych165.

Bóg jeszcze raz objawia się tutaj jako Pan historii, w którego ręku
spoczywają losy każdego człowieka. Kiedy wszystkie ludzkie środki zawo-
dzą, Bóg nieoczekiwanie wkracza ze swoim działaniem i pojawia się droga
ocalenia166. Narzędziem tego ocalenia był najpierw anioł zesłany przez
Boga, później Paweł podtrzymujący ludzi na duchu, a w końcu Boże zrzą-
dzenie, które sprawiło, że statek dobił do wyspy, gdzie ludzi mogli
bezpiecznie się schronić167. W ten sposób wszyscy cało znaleźli się na
lądzie (w. 44).

Anioł jawi się tutaj jako Boży posłaniec zapewniający o ocaleniu,
którego Bóg udzieli potrzebującym Jego zbawczej pomocy. Słowa umoc-

163 Zobacz także Dz 16, 9-10, gdzie Paweł w nocy ma wizję Macedończyka, który go
błaga o pomoc. Paweł odczytuje wówczas, że w ten sposób Bóg wzywa go, aby wyruszył
do Macedonii i tam głosił Ewangelię.

164 Zob. G. Stählin, Gli Atti..., s. 557; A. Wikenhauser, Atti degli..., s. 361.
165 Zob. C.M. Martini, Atti degli..., s. 315.
166 Zob. R. Fabris, Atti degli..., ss. 700, 705.
167 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. II, s. 521; G. Stählin, Gli Atti..., s. 557.

67



nienia przyniesione przez anioła nie tylko pogłębiają wiarę i ufność Pawła,
ale udowadniają, że zbawienie może otrzymać każdy człowiek, jeśli tylko
z wiarą i ufnością otworzy się na dar Bożego słowa168. Mocno został tu
uwypuklony temat zbawienia, gdyż terminy związane ze zbawieniem
występują aż pięciokrotnie (por. ww. 20. 31. 34. 43. 44)169.

ZAKOŃCZENIE

Podsumowując podkreślić należy, że aniołowie w Dziele Łukasza pełnią
bardzo ważną rolę. W dziewięciu kontekstach ich pojawienie się jest
związane z wydarzeniami zbawczymi wielkiej wagi, które poniekąd wy-
znaczają nowy etap w historii zbawienia. Najczęściej aniołowie zwiastują
te właśnie wydarzenia zbawcze i wyjaśniają je. Na ogół w tych objawie-
niach występuje Anioł Pański, który w Ewangelii Dzieciństwa posiada
nawet własne imię Gabriel. Do tego rodzaju wydarzeń, z którymi łączy się
objawienie anioła należą: Zwiastowanie narodzin Jana Chrzciciela (nr 1),
Zwiastowanie narodzin Jezusa Chrystusa dane Maryi (nr 2), Zwiastowanie
narodzin Jezusa Chrystusa dane pasterzom (nr 3).

W tych przypadkach anioł jawi się jako Boży posłaniec, który mówi
i działa w imieniu Boga. Ma on za sobą Boży autorytet, a jego objawienie
ma charakter epifaniczny, tzn. zawiera czynnik zewnętrzny, fizyczny.
Szczególnie uwidacznia się to przy zwiastowaniu narodzin Jezusa paste-
rzom. Anioł Pański jest tutaj przyodziany chwałą Pańską, która olśniewa
swoim blaskiem pasterzy. Do Anioła Pańskiego z kolei przyłączyło się
mnóstwo „zastępów niebieskich”, które sprawują niebiańską liturgię na
cześć Mesjasza rozpoczynającego zbawczą misję na ziemi (nr 4).

Dwa kolejne bardzo ważne etapy w historii zbawienia, naznaczone
obecnością aniołów to Zmartwychwstanie i Wniebowstąpienie Jezusa.
Tutaj aniołowie objawiają się po dwóch, np. jako „dwaj mężowie w lśnią-
cych szatach”. Występują oni jako urzędowi świadkowie, wskazujący i wy-
jaśniający daną tajemnicę. Tak trzy kobiety w pustym grobie w dniu
Zmartwychwstania, jak i Mężowie z Galilei w dniu Wniebowstąpienia, nie
mają cienia wątpliwości, że ci „dwaj mężowie” są aniołami (nr 13-14).

Ponowne pojawienie się Anioła Pańskiego ma miejsce przy dwukrot-
nym uwolnieniu z więzienia, najpierw wszystkich apostołów (nr 15),
a później samego Piotra (nr 20). Anioł Pański przy uwolnieniu wszystkich

168 Zob. R. Fabris, Atti degli..., s. 704.
169 Zob. G. Schneider, Gli Atti..., cz. II, s. 514; R. Fabris, Atti degli..., s. 705-706.

68



apostołów przypomina im ich główne zadanie głoszenia słów życia oraz
dawania świadectwa Jezusowi Zmartwychwstałemu. Ponadto umacnia ich,
by z odwagą pełnili swe posłannictwo. Natomiast przy uwolnieniu Piotra
Anioł Pański wyraźnie pełni rolę wybawiciela i przewodnika. To jego
działanie, bogate w nadprzyrodzone znaki, udowadnia, że Bóg nieustannie
kieruje Kościołem i otacza go swą nadzwyczajną opieką. Wybawienie Pio-
tra od niechybnej śmierci oznacza, że osoba Piotra ma ogromne znaczenie
dla młodego jeszcze Kościoła. Bóg ma bowiem względem niego swoje
przedziwne plany, które chce w pełni zrealizować. Piotr ma oddać swoje
życie za wiarę w Jezusa Chrystusa, w służbie Kościołowi, ale nie w tym
momencie i nie w Jerozolimie.

Dwa ostatnie bardzo ważne etapy w historii zbawienia wiążą się z obja-
wieniem Anioła Pańskiego diakonowi Filipowi (nr 18) oraz ukazaniem się
anioła Bożego rzymskiemu setnikowi Korneliuszowi (nr 19). W pierwszym
przypadku Anioł Pański pełni rolę Bożego posłańca i pośrednika w dziele
nawrócenia Etiopczyka. Według Dziejów Apostolskich jest on pierwszym
poganinem, który został ochrzczony i włączony do Kościoła. Interwencja
Boża za sprawą Anioła Pańskiego skłania tutaj rodzący się Kościół do
przekraczania barier kulturowych, rasowych; poucza, że trzeba zacierać
granice etniczne i społeczne oraz każe nieść odważnie owoce zbawienia
wszystkim ludom ziemi. Natomiast w drugim przypadku anioł Boży skła-
nia Korneliusza, by zaprosił do swego domu księcia apostołów, Piotra.
Cała pogańska rodzina Korneliusza nawraca się i przyjmuje chrzest. Tutaj
też otwiera się nowa karta w dziejach Kościoła: głoszenie Ewangelii
poganom i udzielanie im chrztu, z pominięciem uprzedniego włączania ich
we wszystkie zwyczaje religii żydowskiej. Ten sposób ewangelizacji
rozpowszechni się w Kościele, głównie za sprawą działalności apostolskiej
Pawła. Wyżej przedstawione objawienie się aniołów w Dziele Łukasza
należy niewątpliwie do najważniejszych, gdyż wskazuje na różne etapy
w historii zbawienia.

W Dziele Łukasza istnieją jeszcze cztery wzmianki o aniołach, mówiące
o ich pojawianiu się i działaniu. Dwie z nich dotyczą życia Jezusa, a dwie
wydarzeń z życia Kościoła. Podamy je w porządku chronologicznym.
Wzmianki o aniołach w życiu Jezusa dotyczą dwóch wielkich prób, któ-
rych Jezus doświadczy u początku i u końca swojej działalności. Najpierw
jest to kuszenie Jezusa na pustyni, gdzie diabeł usiłuje wystawić Go na
próbę zwodząc perspektywą nadzwyczajnej opieki aniołów (nr 11), a póź-
niej podsuwanie pokusy odrzucenia cierpienia podczas duchowej udręki
Jezusa na modlitwie w Ogrodzie Oliwnym. Wówczas to anioł z nieba
pociesza i umacnia Jezusa. Dzięki temu umocnieniu Jezus ufnie i spokoj-

69



nie podejmuje mękę krzyżową (nr 12). Ostatnie pojawienie się Anioła
Pańskiego w Dziele Łukasza dotyczy wymierzenia kary królowi Herodowi
Agryppie I za bluźniercze przywłaszczenie sobie boskiej godności oraz
okrutne prześladowanie chrześcijan (nr 21).

Tak jak Jezus był umacniany i pocieszany przez anioła z nieba w Ogro-
dzie Oliwnym, tak również Paweł doznaje umocnienia i pocieszenia przez
anioła, który ukazuje mu się podczas strasznej burzy morskiej, kiedy jako
więzień udaje się z Jerozolimy do Rzymu. W tym wydarzeniu, za pośred-
nictwem anioła, Bóg objawia się jako Pan historii, w którego ręku
spoczywają losy każdego człowieka (nr 23).

Pozostałych siedem interesujących nas kontekstów w Dziele Łukasza
też przytacza naukę o aniołach. W pięciu przypadkach jest to nauczanie
Jezusa, a w dwóch diakona Filipa i apostoła Pawła. W pierwszym przy-
padku Jezus mówiąc o nawróceniu grzesznika podkreśla, że jest ono
powodem radości dla Boga. Tę radość Bóg wyraża wobec aniołów Bo-
żych, którzy otaczają Jego tron. Niewątpliwie w tej radości Bożej biorą
udział także wszyscy aniołowie (nr 8). W drugim przypadku Jezus
w przypowieści o bogaczu i ubogim Łazarzu ukazuje aniołów jako tych,
którzy przenoszą sprawiedliwego, ubogiego Łazarza do krainy wiecznego
pocieszenia (nr 9). W trzecim przypadku Jezus mówiąc o przyjściu Syna
Człowieczego u końca czasów zaznacza, że przybędzie On przyodziany
własną chwałą, w chwale Ojca swojego i w otoczeniu świętych aniołów.
Tutaj tak Ojciec, jak i święci aniołowie stanowią publiczność, wobec której
Syn Człowieczy będzie się wstydził tych uczniów, którzy za ziemskiego
życia publicznie wstydzili się Jego i Jego nauki (nr 6). W czwartym
przypadku Jezus mówi o sądzie Bożym, na którym Syn Człowieczy wobec
aniołów Bożych będzie się do kogoś przyznawał lub będzie się go zapie-
rał, w zależności od tego czy ów człowiek za życia na ziemi przyznawał
się do Jezusa, czy zapierał się Go słowem lub życiem (nr 7). W końcu
Jezus poucza, że tych, których Bóg uzna za godnych udziału w świecie
przyszłym, obdarzy także nieśmiertelnością i uczyni równymi aniołom
(nr 10).

Dwa ostatnie przykłady nauczania o aniołach znajdujemy w Dziejach
Apostolskich. Zarówno w pierwszym, jak i drugim przypadku jest to na-
uczanie pośrednie, mianowicie tak Szczepan, jak i Paweł stojąc przed
Sanhedrynem, oskarżeni o herezję w stosunku do religii żydowskiej,
wyznają wiarę zgodną ze zdrową tradycją żydowską, opierającą się na
Mojżeszu i prorokach. Wprawdzie nie mamy tutaj do czynienia z wizją czy
z działaniem anioła, ale pojawiające się wzmianki o aniołach ukazują
ciągłość tradycji między ortodoksyjnym judaizmem a chrześcijaństwem.
W świetle tej wspólnej tradycji anioł to przede wszystkim istota duchowa,

70



niebiańska, którą Bóg posługuje się w zarządzaniu światem stworzonym
i w realizacji swoich planów zbawczych (nr 17 i 22).

WYKAZ SKRÓTÓW

DCBNT
L. COENEN – E. BEYREUTHER, Dizionario dei Concetti Biblici del Nuovo Testamento
(t . A. Dal Bianco), Bologna 1980.

DTAT
E. JENNI – C. WETERMANN, Dizionario Teologico dell’Antico Testamento (t . L. Prato), t. I-
II, Torino 1978–1982.

GLNT
G. KITTEL – G.FRIDRICH, Grande Lessico del Nuovo Testamento, t. I-XV, Brescia 1965nn.

IDB
G.A. BUTTRICK, The Interpreter’s Dictionary of the Bible, t. I-IV, Nashville: Abingdon 1962.

NVB
Nuovissima Versione della Bibbia.

SWB
B.M. METZGER – M.D. COOGAN, Słownik Wiedzy Biblijnej, wyd. „Vocatio”, Warszawa
1997.

71



HERBERT OLESCHKO

Angelologia Pawła Apostoła Narodów

WSTĘP, CZYLI OPOWIEŚĆ O ANGELOFANII
PODCZAS BURZY MORSKIEJ

Znamy tylko jedną relację o spotkaniu Apostoła Narodów z aniołami, które
miało miejsce jesienią roku 60 po Chr. i już chociażby z tego względu
zdarzeniu temu warto poświęcić nieco więcej uwagi. W ostatnim tygodniu
sierpnia z Cezarei wyruszył statek adramyteński pod dowództwem setnika
cesarskiej kohorty, niejakiego Juliusza. Wódz ów miał za zadanie przeka-
zać do Rzymu więźniów; znajdował się wśród nich św. Paweł. Pozycja
Apostoła była uprzywilejowana: przez wzgląd na rzymskie obywatelstwo
mógł zabrać służących, Arystarcha i Łukasza, formalnie zapisanych
w księdze okrętowej jako niewolnicy Apostoła. Łukasz przekazał nam do-
kładny opis całego rejsu i jego relację zamieszczoną w Dziejach Apostol-
skich uznaje się za bezcenny dokument nautyczny starożytności.

Z pewnymi perypetiami statek dopłynął do Myry, gdzie konieczna
okazała się przesiadka na inny żaglowiec, tym razem aleksandryjski,
płynący z ładunkiem pszenicy do Rzymu. Przy ówczesnych, bardzo prymi-
tywnych możliwościach technicznych, należało liczyć się z miesięcznym
rejsem, co jednak pozwalało zmieścić się w okresie żeglowności na Morzu
Śródziemnym, tzn. do końca października. Nikt rozsądny nie wypuszczał
się w morze w okresie jesienno-zimowym, na dobrą sprawę niebezpieczny
okres żeglugi zaczynał się już w połowie września. Po wypłynięciu z Myry
na wysokości portu Knidos powiał gwałtowny wiatr, który zepchnął statek
daleko na południe. W rezultacie, 5 października dopłynięto do Kaloi
Limenes, mało uczęszczanego portu na Krecie. Ponieważ port ten nie

72



nadawał się na przezimowanie, kapitan podjął decyzję dopłynięcia do
Fenix, portu odległego od Kaloi Limenes o 13 węzłów (dzień żeglugi przy
sprzyjających wiatrach). Korzystny wiatr powiał 10 października i okręt
natychmiast wypłynął. Po przebyciu 3 węzłów, na wysokości przylądka
Matala rozszlała się straszna wichura (tajfun zwany Euraquilo, po dziś
dzień postrach statków śródziemnomorskich). Zdani na żywioł ludzie przez
kilkanaście dni przeżywali istne piekło. Chmury pokrywające niebo
zasłaniały słońce oraz gwiazdy w nocy, nie sposób było zatem zorientować
się w położeniu. W każdej chwili istniała możliwość zatonięcia. Mimo
ustawicznej pracy przy pompach, okręt nabierał coraz więcej wody. Prze-
moczone worki z pszenicą wyrzucono do morza. I kiedy ludzie zwątpili
już w ocalenie, Apostoł wystąpił z krótką przemową: „...nikt z was nie
zginie, tylko okręt. Tej nocy ukazał mi się anioł Boga, do którego należę
i któremu służę, i powiedział: «Nie bój się, Pawle, musisz stanąć przed
Cezarem i Bóg podarował ci wszystkich, którzy płyną razem z tobą» (Dz
27, 23-24)”1. Zgodnie z zapowiedzią nikomu z ludzi (276 osób) nic się
nie stało. Po dwóch dniach statek osiadł na mieliźnie u brzegu Malty
i zaczął tonąć. Ludzie dopłynęli o własnych siłach lub na drewnianych
szczątkach do brzegu. Fatalne miejsce nazywa się do dziś na pamiątkę
opisanego zdarzenia Zatoką Św. Pawła.

Zauważmy, iż Apostoł mówi o spotkaniu z aniołem wyraźnie i jedno-
znacznie, jest głęboko przekonany o prawdziwości słów ducha. Bliższe
okoliczności angelofanii są nieznane, opisano tylko scenerię: pod nocnym
sztormowym niebem, gdzieś na skłębionych falach Morza Śródziemnego2.

Nigdy nie dowiemy się o szczegółach ekstazy św. Pawła, która miała
miejsce w roku 43 w Świątyni Jerozolimskiej3 lub w nieznanej bliżej
pustelni u stóp pasma górskiego Taurus4. Apostoł Narodów napisał w ro-
ku 57: „Znam człowieka, w Chrystusie, który przed czternastu laty – czy
w ciele – nie wiem, czy poza ciałem – też nie wiem, Bóg to wie – został
porwany aż do trzeciego nieba. I wiem, że ten człowiek – czy w ciele, nie
wiem, czy poza ciałem, «też nie wiem», Bóg to wie – został porwany do

1 Wszystkie cytaty z Pisma Świętego podaję zgodnie z trzecią redakcją Biblii Tysiąc-
lecia, wydanie czwarte, Pallottinum, Poznań-Warszawa 1989.

2 Dokładniejsze opisy fatalnego rejsu por. Eugeniusz Dąbrowski, Święty Paweł. Życie
i pisma, Pallottinum, Poznań 1952, s. 247-255; John Pollock, Paweł Apostoł, PAX,
Warszawa 1971, s. 313-325; Kazimierz Romaniuk, Św. Paweł. Życie i dzieło, Księgarnia
św. Jacka, Katowice 1995, s. 161.

3 J. Steinmann, Paweł z Tarsu, Znak, Kraków 1965, s. 39-40.
4 J. Pollock, Paweł Apostoł..., s. 59.

73



raju i słyszał tajemne słowa, których się nie godzi człowiekowi powtarzać”
(2 Kor 12, 24). Wśród tajemnic boskich Paweł nie mógł nie oglądać spraw
anielskich. Niestety, nie opisał swoich przeżyć. I nie wynika to z chęci
dochowania sekretu, ale z niemożności opisania objawień w języku ludz-
kim: tamta rzeczywistość okazuje się tak diametralnie różna od naszej, że
umysł oraz język okazują się narzędziami nieodpowiednimi. Motyw wę-
drówki po zaświatach był bardzo popularny we współczesnej Apostołowi
literaturze apokryficznej. Wystarczy porównać barwne literackie wizje
w takich dziełach, jak: Wniebowstąpienie Mojżesza, Testament XII Patriar-
chów, Apokalipsa Barucha Grecka, Apokalipsa Piotra, Apokalipsa Pawła,
Księga Henocha Słowiańska, Apokalipsa Sofoniasza, Wyniesienie Metatro-
na, Tajemnice Apostoła Jana, Testament Izaaka, Testament Jakuba5.

WĄTKI BIOGRAFICZNE

Przed przystąpieniem do analizy Listów, warto przyjrzeć się niektórym
szczegółom biograficznym oraz przynajmniej pobieżnie naszkicować sce-
nerię historyczną, w której przyszło Apostołowi Narodów działać. Do
zrekonstruowania angelologii Pawłowej nie jest to co prawda konieczne,
ale pozwoli lepiej ją zrozumieć.

Św. Paweł urodził się w Tarsie ok. 5-10 roku po Chr. Rodzice byli
faryzeuszami, czyli skrajnymi nacjonalistami żydowskimi. Ojciec szczycił
się ponadto obywatelstwem rzymskim, co wiązało się z szeregiem przywi-
lejów i kilkakrotnie uratowało św. Pawłowi życie. Przyszły Apostoł miał
zaszczyt być w Jerozolimie uczniem wybitnego rabina Gamaliela. Dzięki
niemu poznał dogłębnie judaizm. W tradycji żydowskiej angelologia
należała do dyscyplin pieczołowicie pielęgnowanych i bardzo rozbudowa-
nych. Imponowała już sama liczba aniołów dopuszczonych przez Boga do
rządów nad światem. Bez wątpienia św. Paweł posiadał w tej materii dobrą
orientację.

Trudno powiedzieć, czy miał żonę. Jedni uważają, że nigdy się nie
ożenił6, z kolei inni dopuszczają istnienie prawowitej małżonki, która
opuściła go w chwili przejścia na chrześcijaństwo. Tym można ewentualnie
tłumaczyć pewną niechęć Apostoła do kobiet w ogóle7.

5 Opracowanie wątków anielskich w apokryfach por. Herbert Oleschko, Aniołów dys-
kretny lot, Calvarianum, Kalwaria Zebrzydowska 1996, s. 92-97.

6 K. Romaniuk, Św. Paweł. Życie i dzieło..., s. 14.
7 J. Pollock, Paweł Apostoł..., s. 13.

74



Będąc zagorzałym faryzeuszem, zasłynął w młodości jako fanatyczny
prześladowca chrześcijan. Charakterologicznie odznaczał się niezwykłą
wprost energią, stanowczością, uporem, wręcz kłótliwością. Bardziej
tolerancyjny stał się dopiero u schyłku życia.

Jego sławne nawrócenie w drodze do Damaszku miało miejsce w roku
36. Po ujrzeniu Chrystusa przez trzy dni nie mógł odzyskać wzroku.
Kłopoty z oczami będzie miał już Apostoł do końca życia. Przez całe życie
cierpiał na jakąś nieznaną bliżej chorobę, którą enigmatycznie nazwał
„klinem” (ościeniem) wbitym w ciało. Trwają spory co do tej choroby
(epilepsja, bóle głowy, malaria). Wśród egzegetów panuje zgoda, że nie
chodziło o pokusy zmysłowe.

Podczas trzech podróży misyjnych (lata 45-49, 50-52, 53-58) nawrócił
ogromne rzesze ludzkie, wykształcił setki uczniów, dostąpił daru cudowne-
go uzdrawiania chorych, wypędzania demonów, a nawet wskrzesił człowie-
ka uznanego za zmarłego.

Wielokrotnie był poniżany, bity, wyrzucany za bramy miasta. Pięć razy
przebywał w więzieniu, kamienowany w Listrze, biczowany i prześlado-
wany w Damaszku, Jerozolimie, Antiochii Pizydyjskiej, Tesalonikach,
Koryncie, Efezie, Ikonium i Rzymie. Po raz pierwszy został aresztowany
za głoszone poglądy religijne w Filippi w Macedonii podczas drugiej
podróży misyjnej. Został zbity rózgami i na kilka dni zakuty w dyby.
Drugi raz Apostoł stanął przed sądem w Koryncie w roku 52 również za
„sianie zamętu”. Ówczesny prokonsul nie dopatrzył się w czynach oskar-
żonego żadnej winy i uwolnił go.

W roku 57 sprawa okazała się o wiele poważniejsza. Kiedy Apostoł
został aresztowany za sianie zamętu podczas uroczystości pięćdziesiątnicy
w Świątyni Jerozolimskiej, a następnie osadzony w więzieniu, wykorzystał
rzymskie obywatelstwo. Stanąwszy przed Sanhedrynem, najwyższym są-
dem żydowskim i wiedząc o tym, że Sanhedryn podzielony jest na fary-
zeuszy (uznawali istnienie aniołów, wierzyli w zmartwychwstanie w Dzień
Sądu) i saduceuszy (mieli poglądy skrajnie materialistyczne i nie wierzyli
w aniołów), postanowił ich zwaśnić. Przedstawił się jako faryzeusz i syn
faryzeuszów, stojący przed sądem za to, że wierzy w zmartwychwstanie
umarłych. Naturalnie członkowie Sanhedrynu zaczęli dyskutować między
sobą i stronnictwo faryzejskie nie znalazło w Pawle winy. W roku 60
Apostoł Narodów, jako obywatel rzymski, zwrócił się z prośbą o możli-
wość przedstawienia swej sprawy Cezarowi. Więzienie rzymskie (lata
61-63) było najłagodniejsze, Apostoł mieszkał w wynajętym domu, mógł
głosić nauki i przyjmować kogo zechciał. Ostatni raz został uwięziony
w roku 67 w Rzymie i jeszcze tego samego roku ścięty.

75



TŁO HISTORYCZNE

Pawłowi przyszło działać w czasach powszechnego upodobania ludzi
do okultyzmu i sztuk magicznych. W dodatku basen Morza Śródziemnego
był wówczas tyglem, w którym ścierały się różne kultury i systemy
religijne. Rodzinne miasto Apostoła Narodów (Tars liczył w czasach Pawła
pół miliona mieszkańców8), było zlepkiem różnych ras i kultur, współży-
jących ze sobą pokojowo pod skrzydłami Imperium Rzymskiego. Najwię-
cej mieszkało tam tubylców, czyli Cylijczyków, następnie szli Grecy,
Hetyci, Asyryjczycy, Persowie, Macedończycy, Żydzi, których osadził
w Tarsie król Antioch IV ok. 170 r. przed Chr. Naturalnie w Tarsie
czczono wiele bóstw, wśród nich najpopularniejszy był Baaltors (opiekun
miasta) oraz Sandon (bóg urodzajów i płodności). Z okultystycznej wiedzy
słynął Efez: to tam liczni magowie chwalili się, że są zaprzyjaźnieni
z «mocami i mocarstwami», czyli z siłami ciemności9.

Cały ateński Akropol pokryty był od wschodu kaplicami i świątyniami
bóstw wyrastającymi niczym grzyby po deszczu. To Ksenofont ironizował,
że Ateny są jednym wielkim ołtarzem dla bogów, a cyniczny Petroniusz
dorzucał, że w mieście łatwiej spotkać boga niż człowieka. Podobnie było
w Koryncie, gdzie panteon rzymski zmieszał się z greckim oraz wschod-
nim. I tak czczono tam Jowisza z Kapitolu, boginię miłości Wenus, rodzi-
mą boginię Astarte, jej grecką odmianę Afrodytę, Wielką Matkę Kybele,
Asklepiosa, Serapisa, obchodzono misteria Izydy. Nietrudno domyślić się,
że sporą rzeszę oddanych wielbicieli posiadała para Dionizos-Bakchus.
Czyż można dziwić się, że w tej sytuacji uznano Pawła i Barnabę (po
cudownym publicznym uzdrowieniu przez Apostoła w Listrze) za bogów
(konkretnie za Zeusa i Hermesa)10.

Z kolei w Efezie czczono szczególnie Artemidę i jej czarny posąg,
który „spadł z nieba”. Wiosną odbywał się wielki festiwal, przy okazji
szczyt sezonu handlowego dla złotników i twórców dewocjonaliów, posąż-
ków Artemidy. W roku 55 chętnych do czczenia Artemidy było mniej, co
zawistni złotnicy przypisali działalności Pawła11.

8 E. Dąbrowski, Święty Paweł. Życie i pisma..., s. 10.
9 J. Pollock, Paweł Apostoł..., s. 214.
10 Podobnie zachowali się Maltańczycy w roku 60, kiedy to św. Paweł trafił na wyspę

po rozbiciu się okrętu. Mieszkańcy uznali Apostoła za boga widząc, że bez szkody dla
zdrowia dotykał jadowitej żmii.

11 Por. szerzej na ten temat J. Pollock, Paweł Apostoł..., s. 250-254.

76



Apostołowi Narodów bardzo zależało na Atenach, które pretendowały
– nie bez podstaw – do miana intelektualnej stolicy świata. Niestety, nie
odniósł tam sukcesu. Po wspaniałej przemowie na areopagu nawróciła się
tylko mała garstka Ateńczyków z Dionizym i niewiastą o imieniu Damaris
na czele. Dionizy ów został powołany na urząd pierwszego chrześcijań-
skiego biskupa Aten12 (mylony później przez pewien czas z anonimowym
Pseudo-Dionizym Areopagitą, autorem sławnej summy angelologicznej
O hierarchii niebiańskiej). W Atenach Paweł otrzymał przezwisko „Słowo-
siewca” (John Pollock podaje adekwatniejszy termin „Zbieracz ziarn”)13.
Ateńscy filozofowie określenia tego używali w stosunku do hultajów
żerujących na poglądach innych ludzi – tych, którzy nie tworzyli własnych
koncepcji lub systemów religijno-filozoficznych, lecz zapożyczali się po
trochę od innych i tworzyli system eklektyczny14. Cóż, dla stoików
i epikurejczyków idea zmartwychwstania okazała się zupełnie niezrozu-
miała.

BYTY DUCHOWE W LISTACH APOSTOŁA NARODÓW

Listy Pawłowe odznaczają się niedbałym stylem, na co zwracali uwagę
już Ojcowie Kościoła, np. Ireneusz i Orygenes. Widoczne są w nich
wpływy różnych szkół filozoficznych, prądów religijnych i kulturowych.
Kazimierz Romaniuk wyróżnia następujące źródła poglądów teologicznych
Apostoła: (1) szkoła faryzejsko-rabinacka, (2) Stary Testament, (3) pisma
i poglądy esseńczyków z Qumran, z którymi Apostoł utrzymywał kon-
takty, (4) filozofia hellenistyczna, (5) objawienia prywatne, (6) tradycja
wczesnochrześcijańska, (7) doświadczenia apostolskie15. Dobrze byłoby
do tego dodać jeszcze (8) piśmiennictwo apokryficzne judaistyczne oraz
wczesnochrześcijańskie, aczkolwiek tu można zawęzić wpływy – podobnie
w przypadku hellenizmu – do zapożyczeń terminologicznych16 oraz typo-
wych motywów, wątków fabularnych.

12 Informację taką podaje, powołując się na Dionizego z Koryntu, Euzebiusz.
13 Por. J. Pollock, Paweł Apostoł..., s. 171.
14 E. Dąbrowski, Święty Paweł. Życie i pisma..., s. 93.
15 K. Romaniuk, Soteriologia św. Pawła, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa

1983, s. 18-32; por. także: K. Romaniuk, Św. Paweł. Życie i dzieło..., s. 186-193.
16 Hugolin Langkammer, Teologia Nowego Testamentu. Część druga: Paweł, Wydaw-

nictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej, Wrocław 1984, s. 54.

77



Aniołowie występują w większości pism św. Pawła. Tylko w Listach:
do Tytusa, do Filemona, do Filipian i drugim do Tymoteusza nie ma
mowy o duchach. Prześledźmy zatem, co Apostoł Narodów pisze o anio-
łach. Po każdym cytacie (zastosowałem układ chronologiczny) podaję
krótkie objaśnienie. Należy zdawać sobie sprawę, że bibliści (w tym
przypadku specjaliści od pism św. Pawła), w opracowaniach naukowych
zwykli nad jedną perykopą, zdaniem, a nawet słowem, wieść długie
dysputy, otaczać to słowo lub perykopę szerokim tłem historycznym,
lingwistycznym, komparatystycznym.

Nie zostanie tu omówiony List do Hebrajczyków, gdyż autorstwo św.
Pawła jest wątpliwe (uważa się od dawna, że są to myśli Apostoła zreda-
gowane na jego polecenie przez jednego z uczniów). Szeroko dyskutowane
jest także autorstwo listów pastoralnych (do Tymoteusza, do Tytusa),
a nawet Listu do Efezjan. Ze względu na poszanowanie długoletniej tra-
dycji, listy te zostały jednak uwzględnione.

1 Tes (1. List do Tesaloniczan)

• Sam bowiem Pan zstąpi z nieba na hasło i na głos archanioła, i na
dźwięk trąby Bożej... (4, 16) [Św. Paweł mówi o ponownym przyjściu
Chrystusa i powszechnym zmartwychwstaniu. Dokona się to w uroczysty
sposób: na głos archanioła, przy muzyce trąb. Listy do Tesaloniczan
(Tesalonia to obecnie Saloniki w Macedonii) napisane zostały w latach
50-51 w Koryncie i wiązały się z apatyczną postawą wiernych oczekują-
cych na rychły koniec świata, powtórne przyjście Chrystusa17].

2 Tes (2. List do Tesaloniczan)

• ...z nieba objawi się Pan Jezus z aniołami swojej potęgi w płomieni-
stym ogniu... (1, 7-8) [w 1 Tes 4, 16 w opisie powtórnego przyjścia Chry-
stusa mowa o głosie archanioła i trąbie Bożej. Tutaj Chrystus zstępuje
w blasku ognia wraz z aniołami potęgi – pomocnikami w wymierzaniu
ostatecznej sprawiedliwości. Wokół terminu „aniołowie potęgi” narosły
wśród egzegetów pewne niejasności; większość z nich uważa, że okreś-
lenie to nie oznacza osobnej kategorii bytów duchowych, lecz korespon-
duje z mocą Bożą i znaczy „aniołowie napełnieni mocą przez Boga”].

17 Szerzej na ten temat por. J. Steinmann, Paweł z Tarsu..., s. 67-74; K. Romaniuk,
Św. Paweł. Życie i dzieło..., s. 96.

78



1 Kor (1. List do Koryntian)

• Wydaje mi się bowiem, że Bóg nas, apostołów, wyznaczył jako
ostatnich, jakby na śmierć skazanych. Staliśmy się bowiem widowiskiem
światu, aniołom i ludziom (4, 9) [„Ostatnich” pod względem doznawanych
od świata i ludzi upokorzeń. Słowa te skierowane są przeciwko pysze,
pozbawiają złudzeń, uczą skromności innych apostołów. Słowa gorzkie,
odzwierciedlają doświadczenia misyjne św. Pawła, ciągłe utarczki i szy-
kany. 1. List do Koryntian pisany był z Efezu w roku 56. Aniołowie
spełniają tu w stosunku do ludzi rolę pasywnych obserwatorów, aktywni
są apostołowie. Duchy zwiastują, przygotowują drogę, inspirują, później
mogą tylko śledzić przebieg wydarzeń. Człowiek wypełnia plany Boże,
realizuje je w świecie materialnym18. Karl Barth wyciąga logiczny
wniosek z tej perykopy. Skoro aniołowie przypatrują się wydarzeniom
ziemskim niczym widowisku (theatron), oznacza to, że ich wiedza jest
niepełna19].

• Czyż nie wiecie, że będziemy sądzili także aniołów (6, 3) [Wielu
egzegetom wydawało się nie do pomyślenia, aby św. Paweł miał na myśli
wszystkich aniołów. Od początku interpretacja tego fragmentu zmierza
w dwóch kierunkach: 1. św. Paweł mówi o sądzie nad aniołami upadłymi
(Tertulian, Kajetan, Lombard, Jan Chryzostom i in.); 2. większość
egzegetów (Ambrozjaster, św. Tomasz z Akwinu, Mikołaj z Liry), mając
na względzie to, iż słowo „anioł” bez bliższych określeń nie oznacza
w Nowym Testamencie demonów, opowiada się za literalną wykładnią
tekstu. Również współcześni egzegeci są podzieleni. Bousset uważa, że
chodzi o aniołów upadłych20, Werner de Boor widzi tu wszystkie du-
chy21. Myśl o sądzeniu aniołów jest bliska literaturze późnego judaiz-
mu i piśmiennictwu apokryficznemu22. Perykopa ta jest jedynym tekstem
biblijnym, który mówi o sądzeniu aniołów w sposób jednoznaczny.
Szukając paralel biblijnych, Dibelius interpretuje „królów” i „czcigodnych”

18 Jan Anchimiuk, „Aniołów sądzić będziemy”. Elementy antropologii i angelologii
w pierwszym liście św. Apostoła Pawła do Koryntian, Chrześcijańska Akademia Teolo-
giczna, Warszawa 1981, s. 82-83.

19 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, 1961, III 3, s. 585.
20 W. Bousset, Der erste Brief an die Korinther, Leipzig 1917, s. 91.
21 Werner de Boor, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 1905,

s. 107-108.
22 Jean Hering, La premiere epitre de Saint Paul aux Corinthiens, Neuchatel 1959,

s. 45.

79



z Psalmu 149, 8 jako aniołów narodu23. O istnieniu aniołów-opiekunów
narodu wiemy z Księgi Daniela (10, 13-21). Jan Anchimiuk uważa, że
wypowiedź ta świadczy o wyższości odkupionej ludzkości (ludzi zbawio-
nych, świętych) nad aniołami. Duchy wykazują się pewną „niewiedzą”,
właściwie można mówić o ich podporządkowaniu ludziom: przecież im
służą24].

• Podobnie też mężczyzna nie został stworzony dla kobiety, lecz
kobieta dla mężczyzny. Oto dlaczego kobieta winna mieć na głowie znak
poddania, ze względu na aniołów (11, 9-10) [Aniołowie byli uważani za
stróżów porządku publicznego, zwłaszcza podczas liturgii. Ze względu na
nich kobieta winna nosić nakrycie głowy, a mężczyzna wręcz przeciwnie.
Św. Paweł argumentuje w sposób, który nie wzbudzi poklasku feministek
(aczkolwiek Apostoł Narodów zajadłym antyfeministą nigdy nie był):
głową mężczyzny jest Chrystus, a głową kobiety jest jej mężczyzna.
Kobiety mają nosić nakrycie głowy, ponieważ mają w swych aniołach
obserwatorów strzegących ich prawowierności w stosunku do mężów25.
Pogląd taki w czasach św. Pawła był wielce typowy. Zwrot „ze względu
na aniołów” (chodzi o dobre duchy), egzegeci (A. Robertson, A. Plummer)
wyjaśniają w ten sposób, że kobieta lekkomyślnie gorsząc mężczyzn,
gorszy również obecnych w świątyni aniołów. Steinmann szuka wyjaśnie-
nia w micie opisanym w Księdze Rodzaju (6, 1): mowa tam o aniołach
łączących się z córkami ludzkimi, w wyniku czego narodzili się Giganci.
Kobiety miałyby nosić zasłony na pamiątkę owego wydarzenia26. Wątek
ten stał się bardzo popularny w literaturze apokryficznej27 i doczekał się
szeregu komentarzy28].

• Gdybym mówił językami ludzi i aniołów, a miłości bym nie miał...
(13, 1) [Początek wspaniałego hymnu o miłości. W ówczesnych środowis-
kach judaistycznych wiele dyskutowano o mowie anielskiej, zgodnie
podkreślając jej wyższość nad mową ludzką. Egzegeci biblijni widzą tu

23 M. Dibelius, Die Geisterwelt im Glauben des Paulus, Göttingen 1909, s. 8.
24 J. Anchimiuk, Aniołów sądzić będziemy..., s. 17, 94.
25 Ph. Bachmann, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 1905,

s. 565-566.
26 J. Steinmann, Paweł z Tarsu..., s. 119.
27 Por. Księga Henocha, Testament XII Patriarchów, Księga Jubileuszów, Apokalipsa

Barucha.
28 O. Everling, Die paulinische Angelologie und Dämonologie, Göttingen 1888, s. 37;

M. Dibelius, Die Geisterwelt..., s. 20.

80



wyraźną aluzję do glosolalii: dar Ducha Świętego mówienia w nieznanych
sobie językach. Dar ten posiadali apostołowie wczesnego chrześcijaństwa
głoszący Dobrą Nowinę wśród różnych narodów].

• Wreszcie nastąpi koniec, gdy przekaże królowanie Bogu i Ojcu i gdy
pokona wszelką Zwierzchność, Władzę i Moc (15, 24) [Paweł, mówiąc tu
o zmartwychwstaniu i czasach ostatecznych, bez wątpienia ma na myśli złe
duchy. Egzegeci nie są jednak zgodni, czy chodzi o kategorię duchów, czy
o personifikację sił przyrody29. Karl Barth interpretuje tę perykopę w ten
sposób, że nie chodzi o zniszczenie duchów, tylko o pozbawienie władzy
– w tym sensie, że ich aktywna funkcja po nastaniu Sądu Ostatecznego
wygaśnie30].

2 Kor (2. List do Koryntian)

• I nic dziwnego. Sam bowiem szatan podaje się za anioła światłości
(11, 14) [Dla św. Pawła pozostaje oczywiste, iż zły duch może przybierać
dowolne postaci dla łatwiejszego osiągnięcia celu. Słudzy diabła (ludzie
służący złu) zwykli często podawać się za dobrodziejów ludzkości, ale
„skończą podług swych uczynków” – przestrzega apostoł, tzn. „po
owocach ich poznacie”].

Ga (List do Galatów)

• Ale gdybyśmy nawet my lub anioł z nieba głosili wam Ewangelię
różną od tej, którą wam głosiliśmy, niech będzie przeklęty! (1, 8) [Głę-
bokie przekonanie św. Pawła o nieomylności i ponadczasowości głoszonej
przez siebie Dobrej Nowiny. List do Galatów napisany z Efezu w roku 57
wiąże się z zagrożeniem młodej gminy przez nauki pregnostyków.
Równocześnie w innych gminach chrześcijańskich pojawiały się spekulacje
pseudofilozoficzne i pseudoteologiczne o bytach pośrednich między
Bogiem a człowiekiem. Te eklektyczne, zaczerpnięte z różnych religii
wątki nazywa się dziś pregnozą, gdyż gnoza chrześcijańska pojawiła się
w wieku II31].

29 Remigiusz Popowski, Struktura semantyczna neologizmów w listach św. Pawła
z Tarsu, KUL, Lublin 1978, s. 95.

30 K. Barth, Kirchliche Dogmatik..., III 3, s. 587.
31 Szerzej o gnozie por. np. Jerzy Prokopiuk, Gnoza i gnostycyzm, Firet & Daimonion,

Warszawa 1998.

81



• ...przekazane zostało przez aniołów (3, 19) [Chodzi o Prawo spod
Synaju: tradycja żydowska podaje, że przykazania zostały podane Mojże-
szowi przez aniołów].

• ...ale mnie przyjęliście jak anioła Bożego (4, 14) [Paweł dziękuje
w ten sposób Galatom, którzy zaopiekowali się nim podczas choroby].

Rz (List do Rzymian)

• I jestem pewien, że ani śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani Zwierzch-
ności, ani rzeczy teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce, ani co wysokie, ani
co głębokie, ani jakiekolwiek inne stworzenie nie zdoła nas odłączyć od
miłości Boga... (8, 38-39) [Terminy „zwierzchności”, „moce” są tu bez
wątpienia desygnatami osobowych bytów duchowych. List do Rzymian na-
pisany był w Koryncie w latach 57-58].

Ef (List do Efezjan)

• ...wskrzesił Go z martwych i posadził po swojej prawicy na wyżynach
niebieskich, ponad wszelką Zwierzchnością i Władzą, i Mocą, i Panowa-
niem, i ponad wszelkim innym imieniem wzywanym nie tylko w tym
wieku, ale i w przyszłym (1, 20-21) [Zauważmy, że imiona te mogą
oznaczać u św. Pawła również złe duchy: Chrystus panuje nad wszystkim,
nad całym światem bytów duchowych. Byty te nie muszą być uznawane
za sprawców zła w świecie ludzkim, aczkolwiek z drugiej strony od nich
pochodzi inspiracja32. Zakończenie perykopy („i ponad wszelkim innym
imieniem”) wydaje się uchylać jakiekolwiek spekulacje na temat imion lub
hierarchii bytów duchowych. List do Efezjan został napisany z więzienia
w Rzymie w latach 61-63. Uderza on w fałszywy mistycyzm i podobnie
jak List do Galatów zwalcza nauki pregnostyków. Najważniejsza, obok
Listu do Kolosan, wypowiedź św. Pawła o aniołach].

• ...mądrość Boga poprzez Kościół stanie się jawna Zwierzchnościom
i Władzom na wyżynach niebieskich (3, 10) [Wśród egzegetów przeważa
pogląd, że św. Paweł miał tu na myśli dobre duchy. Kościół jest narzę-
dziem ujawniania duchom mądrości Bożej: aniołowie dobrzy pragną takie-

32 K. Romaniuk, Soteriologia św. Pawła..., s. 172.

82



go poznania mądrości, ponieważ są zainteresowani losami Kościoła. Sta-
nowisko to reprezentują m.in. św. Hieronim oraz św. Tomasz z Akwinu,
a ze współczesnych egzegetów: J. Knabenbauer, M. Meinertz, E. Haupt,
K. Staab. Inny kierunek egzegezy zakłada, że fragment ten dotyczy złych
duchów, dostrzegających w mądrości Bożej kres swego panowania33].

• Nie toczymy bowiem walki przeciw krwi i ciału, lecz przeciw Zwierz-
chnościom, przeciw Władzom, przeciw rządcom świata tych ciemności,
przeciw pierwiastkom duchowym zła na wyżynach niebieskich (6, 12)
[Paweł mówi tym razem bez wątpienia o złych duchach].

Kol (List do Kolosan)

• ...bo w nim zostało wszystko stworzone: i to, co w niebiosach, i to,
co na ziemi, byty widzialne i niewidzialne, czy trony, czy panowania, czy
zwierzchności, czy władze (1, 16) [Paweł wskazuje na bezwzględny pry-
mat kosmologiczny Chrystusa. Powszechnie znany negatywny stosunek
Apostoła do przesadnego kultu anielskiego każe mu wyliczyć przykładowo
kilka kategorii bytów duchowych, co nie stanowi wyczerpującej ich listy.
Zauważmy, że wszystkie nazwy zbudowane są z rzeczowników abstrakcyj-
nych: tłumaczy to niechęć św. Pawła do precyzowania rzeczywistości
duchowej. Tylko tu i jedyny raz w całym Piśmie Świętym występują byty
anielskie określone jako „trony”. Rozróżnić dokładnie istotę, zakres
działania i różnice poszczególnych kategorii anielskich nie sposób. Wydaje
się, że taka była intencja św. Pawła. List do Kolosan we Frygii napisał św.
Paweł z więzienia w Rzymie w latach 61-63. Jest to drugi najważnieszy
angelologicznie list Apostoła Narodów].

• ...bo zostaliście napełnieni w Nim, który jest Głową wszelkiej
Zwierzchności i Władzy (2, 10) [Wyraźnie wyartykułowane („jest Głową”)
stwierdzenie, że Chrystus jest władcą wszystkich bytów duchowych].

• Po rozbrojeniu Zwierzchności i Władz, jawnie wystawił [je] na
widowisko... (2, 15) [Ponownie trudno jednoznacznie stwierdzić, o jakich
duchach pisze tutaj św. Paweł, aczkolwiek przychylam się do egzegetów
wskazujących na złe duchy tyranizujące ludzkość. Tylko te moce można

33 Por. Jan Stępień, Teologia świętego Pawła. Człowiek i Kościół w zbawczym planie
Boga, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1979, s. 429.

83



„rozbroić”, pozbawić groźnego oręża: Chrystus rozbrajający złe duchy
wystawia je na widowisko. Św. Paweł nawiązuje tu do rzymskiego rytuału
wjazdu triumfalnego, w którym triumfator jadący na kwadrydze pędził
przed sobą na oczach tłumu skutych łańcuchami jeńców-niewolników.
Możliwe również, że Apostoł mówiąc o potęgach duchowych nie chce
tutaj (oraz w innych przytoczonych perykopach) kwalifikować ich
moralnie34].

• Niechaj was nikt nie odsądza od nagrody, zamiłowany w uniżaniu
siebie, i przesadnej czci do aniołów, zgłębiając to, co ujrzał (2, 18)
[Św. Paweł był niechętny zbyt gorącemu kultowi dobrych duchów. Fał-
szywy kult aniołów traktował jako objaw pychy i realną groźbę utraty
łączności z Chrystusem-Głową Mistycznego Ciała. Fragment ten, jak i cały
List do Kolosan jest wymierzony przeciwko nauce gnostyków o bezwar-
tościowości ciała ludzkiego, przeciwko ich rozbudowanej i skomplikowa-
nej angelologii, w której Chrystus potraktowany został jako jedna z wielu
emanacji Boga].

1 Tm (1. List do Tymoteusza)

• Ten, który objawił się w ciele..., ukazał się aniołom (3, 16) [Podkreś-
lenie uniwersalizmu zbawienia: Chrystus ogarnia wszystko, aniołów i lu-
dzi. Ten ostatni chronologicznie list św. Pawła z wątkami anielskimi został
napisany z więzienia w Macedonii w roku 67. Adresatem był biskup
w Efezie Tymoteusz, ukochany uczeń św. Pawła, jego duchowy syn].

• Zaklinam cię wobec Boga i Chrystusa Jezusa, i wybranych aniołów...
(5, 21) [Określenie „wybrani aniołowie” należy rozumieć jako aniołowie
dobrzy, przeciwieństwo aniołów upadłych – trudno wszak podejrzewać
Apostoła, by pragnął przysięgi na aniołów upadłych. W takim znaczeniu
termin „wybrani aniołowie” często występuje w literaturze apokryficznej].

34 Szczegółowo pisze o tym Stanisław Chłąd w rozprawie doktorskiej Kościół widowis-
kiem aniołów, Kraków 1980 (maszynopis w Archiwum PAT).

84



PODSUMOWANIE

Z zamieszczonego zestawienia wynika, iż w Listach św. Pawła poja-
wiają się następujące terminy na określenie aniołów:

TERMIN ILE
RAZY

50-51 r.
1 Tes

50-51 r.
2 Tes

56 r.
1 Kor

57 r.
2 Kor

57 r.
Ga

57-58 r.
Rz

61-63 r.
Ef

61-63 r.
Kol

67 r.
1 Tm

anioł, anio-
łowie (ag-
geloi, agge-
los), anio-
łowie potę-
gi, anioł
światłości,
anioł Boży

13 1,7-8 4,9
6,3
11,9-
10
13,1

11,14 1,8
3,19
4,14

8,38-39 2,18 3,16
5,21

zwierzch-
ności
(archai)

8 15,24 8,38-39 1,20-21
3,10
6,12

1,16
2,10
2,15

władza
(eksousiai)

7 15,24 1,20-21
3,10
6,12

1,16
2,10
2,15

moce
(dynamis)

3 15,24 8,38-39 1,20-21

panowania 2 1,20-21 1,16

archanioł 1 4,16

trony 1 1,16

Z przytoczonych nazw w tradycji starotestamentowej wielokrotnie
spotykamy tylko aniołów (314 razy). Wcześniejsi autorzy biblijni nie
stosowali ż a d n e g o z pozostałych sześciu terminów do określania
bytów anielskich.

Nazwy stworzone przez Apostoła Narodów odnoszą się zarówno do
dobrych, jak i złych duchów, a ich świadomie założona abstrakcyjność
wynika z niechęci do zbyt daleko posuniętego precyzowania świata ducho-
wego. Zjawisko to jest także typowe dla greckiej literatury pozabi-
blijnej35. Św. Paweł nie mówi nic o godności, naturze i przywilejach
każdego nazwanego bytu, nie sposób powiedzieć jednoznacznie, czy

35 R. Popowski, Struktura semantyczna..., s. 95.

85



chodzi o 6 anielskich gatunków, rodzin, tzw. chórów, czy nazwy te mają
charakter imienny, czy też są kolejnymi parabolami przybliżającymi naturę
i zakres działania pozbawionej imion (w naszym rozumieniu) społeczności
anielskiej. Świadomie założony abstrakcyjny charakter imion można od-
czytać jako typowy, nie tylko dla judaizmu, lęk przed zbyt precyzyjnym
opisywaniem świata nadzmysłowego, ale w dużym stopniu wynika także
z innej, pragmatycznej przyczyny.

Dokładna analiza pism św. Pawła pozwala stwierdzić, że Apostoł
upatrywał w kulcie aniołów śmiertelnego niebezpieczeństwa. Zdobywające
wielką popularność pisma i nauki gnostyków, szczególnie wykorzystywa-
nie przez nich imion z Pisma Świętego do osobliwych genealogii eonów,
mogły doprowadzić do odrodzenia się w młodym chrześcijaństwie poli-
teizmu, w którym aniołowie staliby się pomniejszymi bóstwami. Św. Pa-
weł doskonale znał współczesną sobie literaturę judaistyczną o aniołach.
Obok aniołów Boga występowali tam aniołowie ognia, burzy, chmur, wia-
tru, ciemności, grzmotu, wiosny, błyskawicy, upału, zimy itd.36. Można
zatem powiedzieć, iż w późnym judaizmie doszło do personifikacji sił
przyrody37. Czyż nie dlatego Apostoł podał tak abstrakcyjne i seman-
tycznie bliskie sobie (praktycznie rzecz biorąc zwierzchności, władze,
panowania, moce to jedno to samo) imiona duchów, używając przy tym
liczby mnogiej?

Kłopoty z przełożeniem greckich bądź łacińskich nazw na języki
narodowe mieli tłumacze Pisma Świętego. W polskiej skromniutkiej litera-
turze angelologicznej znajdujemy np. dodatkowo przypisywane św. Pawło-
wi następujące nazwy chórów anielskich: „księstwa”, „państwa”, „mocar-
stwa”. Jest to naturalnie błąd tłumaczy, a dokładniej Jakuba Wujka, bo na
tym przekładzie oparta była kilkuwiekowa recepcja Pisma Świętego w kul-
turze polskiej. Wujek – tłumaczący Biblię ze wzorcowej łacińskiej Wulgaty
– nie miał tylko kłopotów z przełożeniem „throni” na „trony” oraz
„virtutes” na „moce” (raz tłumaczy jako „mocarstwa”). Termin „dominan-
tiones” przetłumaczył raz prawidłowo jako „panowania”, a za drugim
razem (Kol 1, 15) oddał go błędnie jako „państwa”. „Potestates” tylko dwa
razy przetłumaczył prawidłowo jako „władze”, w pozostałych sześciu
przypadkach spotykamy u Wujka „zwierzchności”. Z kolei termin „princi-
patus” (tłumaczony obecnie jako „zwierzchności”) Wujek oddał siedem

36 Por. Księga Jubileuszy, Księga Henocha, Apokalipsa Barucha, Wniebowstąpienie
Izajasza, Testament XII Patriarchów.

37 H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und Spätjudentum, Tübingen
1951, s. 102.

86



razy jako „księstwa”, a tylko raz jako „zwierzchności”. Najbardziej mylące
było to, że jedno słowo łacińskie (por. wzorcowe wydanie Wulgaty, np.
Biblia Sacra Vulgatae Editionis, Oeniponte MCMVI) Wujek oddawał
w różnych miejscach za pomocą dwóch innych słów. Rezultatem było
powstanie w języku polskim „nadprogramowych” chórów anielskich
„państw”, „księstw” oraz „mocarstw”. Te ostatnie były czasem prezentowa-
ne jako niezależny chór od „mocy” i ten błąd pojawiał się rzadko.
Przytaczanie natomiast nieistniejących chórów anielskich „państw” oraz
„księstw” jest w tradycji polskiej nagminne, o czym możemy przekonać
się zgłębiając współczesne polskie wydawnictwa o aniołach (powszechnie
mylone są „panowania”, „państwa” i „władze”), przedwojenne polskie
modlitwy do dobrych duchów (np. Westchnienia do dziewięciu chórów
anielskich, Koronka anielska) czy Boską komedię w popularnym tłuma-
czeniu Edwarda Porębowicza. Nie jest to zapewne błąd kardynalny,
wprowadza jednak niepotrzebny chaos: w popularnej do niedawna „Bry-
tyjce” (Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne, Warszawa 1984),
pojawia się w Rz 8, 38 termin „potęgi” (prawidłowo powinno być
„zwierzchności”). Nienaganna jest natomiast od tej strony trzecia redakcja
Biblii Tysiąclecia.

Egzegeci biblijni traktują czasem zwierzchności i władze św. Pawła
jako próbę opisania świata duchowego na wzór władz i zwierzchności
ziemskich. Najtrudniej, bez wątpienia, określić pod względem moralnym
moce i panowania, gdyż nie dokonał tego sam Apostoł. Najrozsądniejsze
podejście każe widzieć w nich dobre duchy tam, gdzie są wymieniani obok
aniołów. Tam natomiast, gdzie mowa tylko o mocach lub panowaniach,
św. Paweł używa tego terminu w znaczeniu pejoratywnym na określenie
złych duchów lub jako personifikację sił kosmicznych. Moce oraz panowa-
nia nigdzie w pismach św. Pawła nie występują w charakterze posłańców,
za to wyraźniej niż aniołowie odpowiadają za instytucje polityczne.

Wysoce abstrakcyjne pojęcie duchów w angelologii św. Pawła jako
duchowych energii, tajemniczych bytów nieogarniętych dla ludzkiego
rozumu i wyobraźni jest bliskie czasom nam współczesnym. Zasadniczo
jednak angelologia Apostoła Narodów wydaje się bliska wszystkim lu-
dziom myślącym i prowadzącym uczciwą refleksję nad bytem – niezależ-
nie od epoki. Św. Paweł, podobnie jak Chrystus, omija wszelkie szczeliny,
które mogłyby przyczynić się do skonwencjonalizowania i zalegoryzowa-
nia bytów duchowych w świadomości społecznej w wytarte, schematyczne
kalki wyobrażeniowe. Przecież Jezus Chrystus również ani razu nie opisał
anioła, jedynie kilkakrotnie i bardzo wyraźnie wspomina w Nowym
Testamencie, że aniołowie nie posiadają płci.

87



Wprowadzone przez Apostoła Narodów terminy okazały się bardzo
ważne w późniejszej angelologii chrześcijańskiej. Przez dodanie do nazw
św. Pawła znanych już ze Starego Testamentu cherubinów, serafinów oraz
„zwykłych” aniołów powstał kanon dziewięciu chórów anielskich. Kompi-
lacja ta oraz podział chórów na trzy hierarchie jest dziełem Pseudo-Dioni-
zego Areopagity. Tego anonimowego teologa (prawdopodobnie był Syryj-
czykiem i żył w drugiej połowie V wieku po Chr.) długo uważano błędnie
za ucznia św. Pawła. Nauka Pseudo-Dionizego o dziewięciu chórach
anielskich, uznana oficjalnie przez Sobór Konstantynopolitański II (553 r.),
nie jest dogmatem. Powstaje zatem wątpliwość, czy lista chórów jest
kompletna? Powstaje także pytanie o wiele ważniejsze: czy nauka o chó-
rach była zgodna z intencją św. Pawła? Zapewne kult aniołów i osób
świętych nie stanowił już u brzasku średniowiecza zagrożenia dla odro-
dzenia się politeizmu. Bez wątpienia plastyczna i cudownie przystająca do
kosmologii wieków średnich angelologia Pseudo-Dionizego doskonale
spełniła potrzeby duchowe i możliwości umysłowe człowieka średniowie-
cza. Po zmierzchu tej długiej epoki przez kolejne stulecia następowała
stopniowa i systematyczna alegoryzacja koncepcji Pseudo-Dionizego. Dziś
jest ona już do tego stopnia skostniała, iż powrót do wykładni św. Pawła
– tak czystej, cichej i prostej, a przez to uniwersalnej, ponadczasowej –
wydaje się ze wszech miar słuszny i wskazany.

* * *

Jaki generalny wniosek można wyciągnąć z pism św. Pawła, a dokład-
niej z perykop zawierających wątki anielskie? Aniołowie są bytami służeb-
nymi wobec kosmosu i człowieka. To człowiek, w którego wcielił się Bóg,
stanowi centrum kosmosu. Człowiek jest ostatecznym celem Boga na zie-
mi, aniołowie zaś zstępują na ziemię, by z niej odejść. Ludzkość w więk-
szym stopniu jest obrazem Boga niż społeczność anielska. Ziemska sy-
tuacja człowieka jest gorsza od anielskiej, ale odkupienie i zbawienie
zmienia te proporcje na korzyść człowieka.

88



WYBRANA LITERATURA

Anchimiuk J., „Aniołów sądzić będziemy”. Elementy antropologii i angelologii w pierwszym
liście św. Apostoła Pawła do Koryntian, Chrześcijańska Akademia Teologiczna,
Warszawa 1981.

Bietenhard H., Die himmlische Welt im Urchristentum und Spätjudentum, Tübingen 1951.
Caird G.B., Principalities and Powers, a Study in Pauline Theology, Oxford 1956.
Ch ąd S., Kościół widowiskiem aniołów [praca doktorska Papieskiej Akademii Teologicznej

w Krakowie na temat perykopy 1 Kor 4, 9], maszynopis, Kraków 1980.
Dąbrowski E., Święty Paweł. Życie i pisma, wyd. II, Pallottinum, Poznań 1952.
Ehrlich E., Portret Jezusa i jego Apostoła, Pallottinum, Poznań 1988.
Everling O., Die paulinische Angelologie und Dämonologie, Göttingen 1888.
Kluz W., Pawłowy siew. Zamyślenia, t. 1-4, Wydawnictwo Wroc awskiej Księgarni

Archidiecezjalnej, Wroc aw 1983.
Kurze G., Der Engel und Teufelsglaube des Apostels Paulus, Freiburg 1915.
Langkammer H., Teologia Nowego Testamentu, Wydawnictwo Wroc awskiej Księgarni

Archidiecezjalnej, Wroc aw 1984.
Langton E., The Angel Teaching of the New Testament, London 1937.
Martini C.M., Wyznania Pawła. Medytacje, WAM, Kraków 1987.
Piwowarczyk B., Nawrócenia. Prawo do prawdy. Prawo do błędu. Św. Paweł – Leszek

Kołakowski, Gorzowskie Wydawnictwo Diecezjalne, Gorzów Wielkopolski 1991.
Pollock J., Paweł Apostoł, PAX, Warszawa 1971.
Popowski R., Struktura semantyczna neologizmów w listach św. Pawła z Tarsu, KUL, Lublin

1978.
Rios de los E., S. Paulus de angelicis hierarchiis, „Verbum Domini”, nr 9 (1929), s. 289-297.
Romaniuk K., Soteriologia św. Pawła, ATK, Warszawa 1983.
Romaniuk K., Św. Paweł. Życie i dzieło, Księgarnia św. Jacka, Katowice 1995.
Romaniuk K., Uczniowie i współpracownicy Pawła, Wydawnictwo Archidiecezji Warszaw-

skiej, Warszawa 1993.
Schlier H., Die Engel nach dem Neuen Testament [w:] Bestimmung auf das Neuen Testa-

ment, Freiburg 1968, s. 160-175.
Schlier H., Mächte und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958.
Staniek E., Trzynasty Apostoł, Wydawnictwo Barbara, Kraków 1996.
Steinmann J., Paweł z Tarsu, Znak, Kraków 1965.
Stępień J., Eklezjologia św. Pawła, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań-Warszawa-Lublin

1972.
Stępień J., Teologia świętego Pawła. Człowiek i Kościół w zbawczym planie Boga, ATK,

Warszawa 1979.
Zdziarstek R.S., Chrystianologia świętego Pawła, Polskie Towarzystwo Teologiczne, Kraków

1989.

89



KRZYSZTOF RAFAŁ PROKOP

O muzyce anielskiej
w świetle ksiąg Pisma Świętego
Starego i Nowego Testamentu

Wątek muzykujących aniołów od stuleci obecny jest w wielu dziedzinach
sztuki i piśmiennictwa kręgu chrześcijańskiego, z tej też racji rzadko kiedy
nasza refleksja próbuje dociec źródeł czy pierwowzorów tego wyobrażenia.
Artystyczne przedstawienie śpiewającego czy też grającego na instrumen-
cie anioła nie wydaje nam się sprzeczne z ortodoksją, lecz przeciwnie –
zdaje się mieć za sobą atut wielowiekowej tradycji. Niewątpliwie tak jest,
trzeba jednak zadać sobie pytanie, jak faktycznie daleko w przeszłość sięga
owa tradycja, owo wyobrażenie. Tak postawiony problem jawi się dalece
złożonym, pociągając za sobą konieczność gruntownego przeanalizowania
zarówno źródeł cywilizacji (kultury) chrześcijańskiej, jak i jej wytworów
(dorobku) – przede wszystkim z okresu patrystycznego, ale nie mniej
i wieków średnich. Łatwo domyślić się, iż jest to zadanie wymagające
dużego nakładu czasu i pracy nie pojedynczej osoby, lecz całego grona
badaczy reprezentujących różne dyscypliny, a efekty tego rodzaju zbioro-
wego wysiłku intelektualnego trudno byłoby ująć na kartach chociażby
i najobszerniejszego woluminu.

Mając na względzie ukazane pokrótce powyżej uwarunkowania, w ni-
niejszym, z samego założenia ograniczonym objętościowo artykule, zamie-
rzamy ograniczyć się do przeanalizowania obecności wątku muzyki sfer
anielskich wyłącznie w księgach Pisma Świętego Starego i Nowego Tes-
tamentu. Stanowi to niewątpliwie punkt wyjścia dla wszelkiej analizy
zagadnienia związku bytów anielskich z muzyką, trudno bowiem o jakie-
kolwiek w tej materii wnioski i uogólnienia bez rozpoznania wpierw, czy

90



stanowiące fundament wiary chrześcijańskiej księgi natchnione dają
jakąkolwiek podstawę do łączenia niebiańskiej egzystencji aniołów z tąże,
bądź co bądź należącą do wymiaru ziemskiego, dziedziną sztuki. Z góry
możemy stwierdzić, iż konkluzje, do których doprowadzą nas poniższe
rozważania, być może nakazywałyby zmianę samego tytułu opracowania
(po lekturze całości łatwo domyśli się Czytelnik, dlaczego), zdecydowaliś-
my się jednak pozostać przy owym zaproponowanym przez organizatorów
sesji Aniołowie – duchowa osnowa świata, uznając, iż nie stoi on
w sprzeczności z tokiem naszych wywodów, jakkolwiek można by dopa-
trywać się w nim pewnej dozy nadinterpretacji. Przejdźmy zatem do
zasadniczej analizy, za podstawę której posłużyły łacińskie i polskie
tłumaczenia ksiąg biblijnych w wersjach: Nova Vulgata. Bibliorum Sacro-
rum editio1 i Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie
z języków oryginalnych (tzw. Biblia Tysiąclecia)2.

Od razu na samym początku naszych rozważań trzeba nam jednoznacz-
nie stwierdzić, iż w ani jednym miejscu Pisma Świętego nie napotykamy
na opis śpiewających aniołów, tym bardziej zaś akompaniujących sobie do
śpiewu na instrumentach muzycznych, a jedynie nowotestamentalne zapo-
wiedzi wydarzeń apokaliptycznych ukazują obraz Bożych posłańców z trą-
bami, w kontekście jednak dalekim od tego, jaki zwykliśmy łączyć z poję-
ciem musica coelestis. Jeśliby zatem zakres podjętej analizy zawęzić li
tylko do pytania, czy teksty biblijne wskazują na bezpośredni związek
pomiędzy bytami anielskimi a muzyką, odpowiedź byłaby zasadniczo ne-
gatywna i tym samym cały wywód moglibyśmy w tym miejscu zakończyć.
Akrybia badawcza nakazuje jednak wziąć pod rozwagę także wszelkie
przesłanki pośrednie, tych zaś Pismo Święte w odnośnej materii faktycznie
dostarcza. Zestawimy je tutaj zgodnie z kolejnością występowania w księ-
gach kanonicznych, wskazując na elementy wspólne, tudzież próbując
w oparciu o nie nakreślić, na ile to możliwe, logicznie spójną konkluzję
odnośnie do postawionego w tytule artykułu zagadnienia.

Deuterokanoniczna Księga Tobiasza (z około 200 r. p.n.e.) przedstawia
losy pobożnego Izraelity żyjącego w Niniwie w okresie niewoli babiloń-
skiej, który doświadczył niezwykłej łaski odbycia trudnej i nie pozbawio-
nej momentów niebezpiecznych podróży w towarzystwie przydanego mu
przez Boga za opiekuna anioła, z czego sam Tobiasz nie zdawał sobie

1 Nova Vulgata. Bibliorum Sacrorum editio. Editio typica altera, Città del Vaticano
1986.

2 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych,
Poznań-Warszawa 19984.

91



sprawy. W rozdziale 12. znajdujemy opis chwili, w której Boży posłaniec
ujawnił wobec Tobiasza i jego ojca (również Tobiasza) swoją tożsamość,
oznajmiając im: „«Ja jestem Rafał, jeden z siedmiu aniołów, którzy stoją
w pogotowiu i wchodzą przed majestat Pański»3, a gdy obaj przelękli się,
padając przed nim na twarz, rzekł: «Nie bójcie się! Pokój wam! Uwiel-
biajcie Boga po wszystkie wieki! To, że byłem z wami, nie było moją
zasługą, lecz było z woli Bożej. Jego uwielbiajcie przez wszystkie dni
i Jemu śpiewajcie hymn!»”4. Po czym autor księgi dodaje: „I uwielbiali
Boga i śpiewali hymny, i dziękowali Mu za tak wielkie Jego dzieła, że
ukazał się im anioł Boży”5. Przed naszymi oczyma zostaje tedy roztoczo-
ny przez natchnionego autora obraz archanioła Rafała6 wzywającego
i zachęcającego do uwielbiania Boga i oddawania Mu chwały przez śpie-
wanie hymnów, który tym samym pozwala ludziom poznać, iż wyrażanie
radości i wdzięczności względem Stwórcy poprzez śpiew jest miłe
Wszechmocnemu czy nawet jest przezeń w pewnej mierze oczekiwane.
W tym więc przypadku Boży posłaniec stał się sprawcą hymnu uwielbienia
ku czci Przedwiecznego, jakkolwiek nie znajdujemy tu nigdzie stwierdze-
nia, iż on sam przyłączył swój głos do śpiewu ludzi.

Z opisem zawartym w Księdze Tobiasza blisko koresponduje aklamacja
występująca w Psalmie Dawidowym 138 (137):

3 Tb 12, 15: „Ego sum Raphael, unus ex septem angelis sanctis, qui assistimus et
ingredimur ante claritatem Domini”.

4 Tb 12, 17-18: „Nolite timere; pax vobis; Deum benedicite in omnem aevum. Cum
essem vobiscum, non mea gratia eram vobiscum, sed voluntate Dei. Ipsi benedicite
omnibus diebus, d e c a n t a t e e i [podkr. K.R.P.]”.

5 Tb 12, 22: „Et benedicebant et d e c a n t a b a n t D e o [podkr. K.R.P.] et confi-
tebantur illi in omnibus his magnis operibus illius, quia apparuerunt illis angelus Dei”. Zob.
także: Pismo Święte Starego Testamentu, t. 6, cz. 1 – Księga Tobiasza. Wstęp – Przekład
z oryginału – Komentarz, oprac. S. Grzybek, Poznań 1963, s. 128-130; Die Neue Echter
Bibel. Altes Testament, z. 19 – Tobit. Judit, oprac. H. Gross, Würzburg 1987, s. 46-47.

6 O archaniele Rafale zob. m.in.: Bibliotheca Sanctorum, t. 10, Roma 1968, kol. 1357-
1368 (M.G. Mara); Enciclopedia della Bibbia, t. 5, Torino 1971, kol. 1153 (M. Grau);
M. Bednarz, Majestat Twój chwalą aniołowie [w:] G. Huber, Mój anioł pójdzie przed tobą,
Miejsce Piastowe-Struga Warszawska 1982, s. 124-125, 128-129; The Interpreter’s Dictio-
nary of the Bible, t. 4, Nashville 199119, s. 12 (S.B. Hoenig); P. Calvocoressi, Kto jest kim
w Biblii, Łódź 1992, s. 297n.; A.M. Komornicka, Słownik zwrotów i aluzji biblijnych, Łódź
1994, s. 35; Praktyczny słownik biblijny, pod red. A. Grabner-Haidera, Warszawa 1994,
kol. 1124; E.N. Testa, Nomi personali semitici biblici, angelici, profani. Studio filologico
e comparativo, Assisi 1994, kol. 420-421, także s. 578; M. Bocian, Leksykon postaci
biblijnych, Kraków 1996, s. 445-446; Słownik wiedzy biblijnej, pod red. B.M. Metzgera
i M.D. Coogana, Warszawa 1996, s. 677.

92



Będę Cię s awi , Panie, z ca ego mego serca,
bo us ysza eś s owa ust moich:
b ę d ę ś p i e w a C i w o b e c a n i o ó w
(w o b e c n o ś c i a n i o ó w)7 [podkr. K.R.P.].

Aniołowie zostają tu wezwani na świadków wielbienia Stwórcy przez
człowieka śpiewem. Są zatem świadkami, wciąż jednak nie uczestnikami
radosnego śpiewu ku czci Wszechmocnego, płynącego z ust Bożych stwo-
rzeń (ludzi).

O krok dalej zdaje się posuwać w interesującej nas materii Psalm Da-
widowy 148 (hymn), głoszący:

Alleluja!
Chwalcie Pana z niebios,
chwalcie Go na wysokościach!
Chwalcie Go, wszyscy Jego anio owie,
chwalcie Go, wszystkie Jego zastępy.
[...]
Pieśń pochwalna dla wszystkich Jego świętych,
synów Izraela – ludu, który mu jest bliski.
Alleluja!8

Zatem i aniołowie wzywani są przez psalmistę do wychwalania Boga.
Niejednoznacznie natomiast przedstawia się sprawa, w jaki sposób mają
to czynić. Nie pada tu wprost wezwanie: „śpiewajcie”, jakkolwiek i taka
interpretacja kontekstu przytoczonego fragmentu nie stałaby w sprzecznoś-
ci z sensem całości, zwłaszcza, gdy wziąć pod rozwagę przytoczony na
końcu, jakkolwiek dość odległy w stosunku do poprzedniego, werset, roz-
poczynający się od słów: „Pieśń pochwalna...”.

7 Ps 138 (137), 1: „Confitebor tibi, Domine, in toto corde meo, quoniam audisti verba
oris mei. In cospectu angelorum psallam tibi [...]”. Zob. także: Pismo Święte Starego
Testamentu, t. 7, cz. 2 – Księga Psalmów. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz –
Ekskursy, oprac. S. Łach i J. Łach, Poznań 1990, s. 555 (zwł. przyp. 3) i nn.; L. Jacquet,
Les Psaumes et le coeur de l’Homme. Etude textuelle, littéraire et doctrinale, t. 3 –
Psaumes 101 à 150, b.m. 1979, s. 595nn. Por. również: Św. Augustyn. Objaśnienia
Psalmów, oprac. E. Stanula [cz. 6] – Ps 124-150 (Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy,
t. 42, z. 1), Warszawa 1986, s. 160nn.

8 Ps 148, 1-2 i 14: „Alleluia. Laudate Dominum de caelis, laudate eum in excelsis.
Laudate eum, omnes angelis eius, laudate eum, omnes virtutes eius. [...] Hymnus omnibus
sanctis eius, filii Israël, populo, qui propinquus est ei. Alleluia”. Zob. także: Pismo Święte
Starego Testamentu, t. 7, cz. 2 – Księga Psalmów, s. 584 nn.; L. Jacquet, Les Psaumes...,
t. 3, s. 724nn. Por. nadto: Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów..., cz. 6, s. 369nn.

93



Wyraźną paralelę względem przywołanego tu fragmentu Psalmu 140
stanowi jeden z wersetów „Pieśni trzech młodzieńców” z 3. rozdziału
Księgi Daniela:

Anio owie Pańscy, b ogos awcie Pana,
chwalcie i wywyższajcie Go na wieki9.

I tu brak sformułowania wskazującego wprost na śpiew aniołów przed
obliczem Stwórcy, niemniej w pełni wyraźnie zaakcentowana została czyn-
ność uwielbiania i wychwalania Boga przez byty anielskie, mogąca wszak
przybierać postać (to już jednak tylko ludzki domysł, przenoszący zresztą
realia ziemskie na „wyżyny niebios”) śpiewu.

Przechodząc z kolei do ksiąg Nowego Testamentu stwierdzić możemy,
iż daje w nich znać o sobie ubogość tekstów pozwalających na łączenie
sfery bytów anielskich z muzyką. Jednakowoż te nieliczne, które się
pojawiają, przynoszą o wiele bardziej jednoznaczne konotacje, a wręcz
stwarzają podstawy dla próby pewnej generalizacji czy zgoła syntetyzują-
cego opisu tytułowego zagadnienia.

W literaturze przedmiotu zwracano uwagę na początkowy fragment
Ewangelii według św. Łukasza zawierający opis narodzin Jezusa Chrystusa,
a konkretnie na moment zwiastowania tego faktu przez anioła pasterzom.
Czytamy tam mianowicie: „I nagle przyłączyło się do anioła mnóstwo zas-
tępów niebiańskich, które wielbiły Boga słowami:

«Chwa a na wysokościach,
a na ziemi pokój
ludziom Jego upodobania»”10.

Są to bez wątpienia słowa hymnu uwielbienia, czy jednak był on
słyszany przez pasterzy w postaci (formie) śpiewu, tego już z narracji
Ewangelisty nie dowiadujemy się, stąd też uwaga jednego z angelologów,
iż w tym to opisie „aniołowie [...] śpiewają nad Jego [tj. Jezusa Chrystusa]
żłobkiem kantatę chwały”11, jest niewątpliwie nadinterpretacją.

9 Dn 3, 59: „Benedicite, angeli Domini, Domino, laudate et superexaltate eum in
saecula”. Zob. również: Die Neue Echter Bibel. Altes Testament, z. 30 – Daniel, oprac.
E. Haag, Würzburg 1993, s. 38nn.

10 Łk 2, 13-14: „Et subito facta est cum angelo multitudo militiae caelestis laudantium
Deum et d i c e n t i u m [podkr. K.R.P.]: «Gloria in altissimis Deo, et super terram pax
hominibus bonae voluntatis»”.

11 M. Bednarz, Majestat Twój chwalą aniołowie..., s. 118, 125, (rozdział: Pobożność
archanielska), gdzie w odniesieniu do archanioła Michała, tudzież semantycznego wymiaru
jego imienia, autor stwierdza: „Z imieniem św. Michała [hebr. Michael = któż jest jak Bóg]

94



Całkowicie odmienny gatunkowo obraz przynosi rozdział 24. Ewangelii
według św. Mateusza. Chrystus dokonuje wtenczas wobec uczniów zapo-
wiedzi swego powtórnego przyjścia (Paruzji), oznajmiając: „Wówczas uka-
że się na niebie znak Syna Człowieczego, [...] przychodzącego [...] z wiel-
ką mocą i chwałą. Pośle On swoich a n i o ł ó w z t r ą b ą o g ł o-
s i e p o t ę ż n y m [podkr. K.R.P.], i zgromadzą Jego wybranych
z czterech stron świata, od jednego krańca nieba do drugiego”12.

Ten sam wątek, nieporównanie obszerniej przedstawiony, znajdujemy
w Apokalipsie św. Jana w rozdziałach 8-11, w opisie dzieła zniszczenia
świata doczesnego, rozpoczynającym się od słów: „I ujrzałem siedmiu
aniołów, którzy stoją przed Bogiem, a dano im siedem trąb”13. Dźwięk
każdej z tych siedmiu trąb ściąga na Ziemię i Kosmos kolejne plagi,
unicestwiające stopniowo wszystko, co nie należy do Królestwa Wybra-
nych, ostatnia zaś z trąb obwieszcza „nastanie nad światem królowania
Pana naszego i Jego Pomazańca” (Ap 11, 15).

Komplementarne przedstawienia na kartach Ewangelii według św.
Mateusza i Apokalipsy św. Jana aniołów z trąbami, są jedynymi na kartach
Pisma Świętego opisami anielskich bytów posługujących się znanymi
z rzeczywistości ziemskiej instrumentami muzycznymi, zdają się jednak
przy tym mieć niewiele wspólnego z muzyką, a w każdym razie z tym jej
specyficznym gatunkiem, który zwykliśmy określać skądinąd dość enigma-
tycznym mianem muzyki anielskiej. Jaki bowiem rodzaj dźwięku wydawa-
ły owe instrumenty, o których mowa w księgach natchnionych, wiemy
dobrze z opisu zdobycia Jerycha przez Izraelitów, zawartego w Księdze
Jozuego, gdzie zresztą występuje tenże sam motyw siedmiu trąb (dmącymi
byli kapłani), odzywających się siedmiokroć, do którego zapewne świado-

ściśle możemy połączyć hymn chwały Bożej śpiewany przez aniołów nad stajenką betle-
jemską, a podjęty przez Kościół. Jest to hymn płynący z głębokiej potrzeby chwalenia
Boga, z potrzeby serdecznej ludzi i aniołów rozmiłowanych w majestacie wielkiego Boga:
«Chwała na wysokości Bogu... bo wielka jest chwała Twoja, Boże Ojcze, Synu Jednoro-
dzony, Baranku gładzący grzechy świata, Jezu Chryste z Duchem Świętym w chwale Boga
Ojca. Tylko Tyś jest święty, tylko Tyś jest Panem, tylko Tyś najwyższy!» Któż jak Bóg!”.

12 Mt 24, 30-31: „Et tunc parebit signum Filii hominis in caelo [...] et videbunt Filium
hominis venientem [...] cum virtute et gloria multa; et mittet a n g e l o s s u o s c u m
t u b a m a g n a [podkr. K.R.P.], et congregabunt electos eius a quattuor ventis,
a summis caelorum usque ad terminos eorum”. Zob. Pismo Święte Nowego Testamentu,
t. 3, cz. 1 – Ewangelia według św. Mateusza. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz,
oprac. J. Homerski, Poznań-Warszawa 1979, s. 315.

13 Ap 8, 2 oraz 8, 6nn. (zwł. 8, 7; 8, 8; 8, 10; 8, 12; 9, 1; 9, 13; także: 8, 13; 9, 14;
10, 7).

95



mie odwoływał się św. Jan w Apokalipsie. U końca odnośnej narracji
czytamy: „Gdy kapłani za siódmym razem zagrali na trąbach, Jozue
zawołał do ludu: «Wznieście okrzyk wojenny, albowiem Jahwe daje
miasto w moc waszą!». [...] Lud wzniósł okrzyk wojenny i zagrano na
trąbach. Skoro tylko usłyszał lud dźwięk trąb, wzniósł gromki okrzyk
wojenny i mury [Jerycha] rozpadły się na miejscu. [...] I tak zajęli miasto,
i na mocy klątwy przeznaczyli na śmierć ostrzem miecza wszystko, co
było w mieście: mężczyzn i kobiety, młodzieńców i starców, woły, owce
i osły”14.

Podobnie jak przy zdobywaniu Jerycha, dźwięk apokaliptycznych trąb,
w które dmą aniołowie, to nie żadna muzyka, lecz niszczycielski grzmot,
przynoszący śmierć i zagładę wszystkiemu i wszystkim, na których spo-
częła klątwa Boża.

Warto zwrócić uwagę na inną jeszcze analogię dostrzegalną pomiędzy,
przytoczonym tu we fragmencie, opisem zdobycia miasta Kananejczyków
a zapowiedzią zniszczenia świata doczesnego zawartą w Apokalipsie,
również dotyczącą aspektów „muzycznych”. Izraelici posłużyli się rykiem
trąb, ale także i dźwiękiem swych głosów. Tak też jest w Apokalipsie,
gdzie aniołowie niejednokrotnie wydają z siebie głosy, przez autora
natchnionej księgi określane zwykle mianem „donośnych”15. Podobny
passus znajdujemy i w Pierwszym Liście do Tesaloniczan św. Pawła Apo-
stoła, gdzie głos anielski i trąba zostały zestawione nawet razem: „Sam [...]
Pan zstąpi z nieba na hasło i n a g ł o s a r c h a n i o ł a, i n a
d ź w i ę k t r ą b y B o ż e j [podkr. K.R.P.]”16.

14 Joz 6, 16-21.
15 M.in.: Ap 5, 2: „I ujrzałem potężnego anioła obwieszczającego głosem donośnym”

(„Et vidi angelum fortem praedicantem voce magna”); Ap 5, 11; „I ujrzałem i usłyszałem
głos wielu aniołów dokoła tronu Boga” („Et vidi et audivi vocem angelorum multorum in
circuitu throni”); Ap 7, 2; „I ujrzałem innego anioła, [...] mającego pieczęć Boga żywego.
Zawołał on donośnym głosem” („Et vidi alterum angelum [...] habentem sigillum Dei vivi,
et clamavit voce magna”); Ap 14, 15: „I wyszedł inny anioł ze świątyni, wołając głosem
donośnym” („Et alter angelus exivit de templo clamans voce magna”); Ap 14, 18: „I wy-
szedł inny anioł od ołtarza [...] i donośnie zawołał” („Et alius angelus [exivit] de altari [...]
et clamavit voce magna”); Ap 19, 17: „I ujrzałem innego anioła stojącego w słońcu.
I zawołał głosem donośnym” („Et vidi unum angelum stantem in sole, et clamavit voce
magna”). Zob. także niżej przypis 17.

16 1 Tes 4, 16: „Ipse Deominus in iussu, i n v o c e a r c h a n g e l i e t i n
t u b a D e i [podkr. K.R.P.] descendet de caelo”. Zob. Pismo Święte Nowego Testamen-
tu, t. 9 – Listy do Tesaloniczan i Pasterskie. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz,
oprac. J. Stępień, Poznań-Warszawa 1979, s. 190-191.

96



We wszystkich wskazanych przykładach (szczególnie licznych w Apo-
kalipsie) czytamy wprawdzie o rozlegającym się głosie aniołów, nigdy
jednak o ich śpiewie. Tak jak zatem trąba anielska nie rozbrzmiewa grą,
lecz grzmotem, tak samo potok słów płynący z ust aniołów (o ile tylko na
tego rodzaju antropomorfizm możemy sobie w odniesieniu do tychże nie-
biańskich bytów pozwolić) nigdy nie przybiera formy śpiewu w opisach
zawartych w księgach natchnionych. Spróbujmy zastanowić się dlaczego?

Trudno jednoznacznie orzec, czy było intencją autorów ksiąg Pisma
Świętego dokonać świadomego rozróżnienia gatunkowego pomiędzy rodza-
jami uwielbienia Boga przez ludzi (człowieka) i przez aniołów. W każdym
razie w świetle wyżej przywołanych przykładów, formy oddawania chwały
Przedwiecznemu przez jednych i przez drugich nie są opisywane w sposób
jednakowy, a wręcz daje się zauważyć w tym względzie konsekwentne do
pewnego stopnia rozróżnienie. Nie napotykamy zatem nigdzie na wyrazy,
które „po ludzku” wskazywałyby na „muzykowanie” aniołów. Aniołowie
wielbią Boga, wychwalają Go, do ludzi znów przemawiają (w tym wzglę-
dzie „zniżenie się” do właściwych człowiekowi kategorii komunikacji być
może okazywało się nieodzowne dla samego zaistnienia kontaktu), nigdy
jednak nie śpiewają, tym bardziej zaś nie wtórują swemu głosowi akompa-
niamentem instrumentów muzycznych. Można przypuszczać, iż cześć, jaką
byty anielskie oddają Stwórcy, dlatego nie zostaje nigdy w Piśmie
Świętym określona mianem „śpiewu”, aby właśnie nie kojarzyła się
z formą uwielbiania Boga właściwą ludziom. Najdobitniej uwidocznia się
to w bezpośrednim zestawieniu obu tych wymiarów na kartach Apokalipsy.
Osobami śpiewającymi hymny i pieśni ku czci Baranka są wszelkie inne
stworzenia (zwierzęta, starcy, zbawieni), tylko nie aniołowie, którzy nawet
wysławiają Boga „mówiąc”, nie zaś „śpiewając”17. Modlitwa ludzi, istot

17 M.in.: Ap 5, 11-12; „I ujrzałem i usłyszałem głos wielu aniołów dokoła tronu [...],
m ó w i ą c y c h g ł o s e m d o n o ś n y m [podkr. K.R.P.]: «Baranek zabity jest
godzien wziąć potęgę i bogactwo, i mądrość, i moc, i cześć, i chwałę, i błogosławień-
stwo»” („Et vidi et audivi vocem angelorum multorum in circuitu throni [...] d i c e n-
t i u m v o c e magna [podkr. K.R.P.]: «Dignus est Agnus, qui occisus est, accipere
virtutem et divitias et sapientiam et fortitudinem et honorem et gloriam et benedictio-
nem»”); Ap 7, 11: „A wszyscy aniołowie stanęli wokół tronu Boga [...] i na oblicza swe
padli przed tronem i pokłon oddali Bogu, m ó w i ą c [podkr. K.R.P.]: «Amen. Błogosła-
wieństwo i chwała, i mądrość, i dziękczynienie, i cześć, i moc, i potęga Bogu naszemu na
wieki wieków! Amen.»” („Et omnes angeli stabant in circuitu throni [...] et ceciderunt in
conspectu throni in facies suas et adoraverunt Deum d i c e n t e s [podkr. K.R.P.]:
«Amen. Benedictio et gloria et sapientia et gratiarum actio et honor et virtus et fortitudo
Deo nostro in saecula saeculorum. Amen»”). Zob. J. Ratzinger, Służyć prawdzie. Myśli na
każdy dzień, Wrocław 1986, s. 241.

97



skalanych grzechem pierworodnym i własnymi uczynkami sprzecznymi
z Bożymi przykazaniami, nie może być bowiem stawiana na równi z mo-
dlitwą aniołów, istot czystych i wolnych od grzechu, zawsze posłusznych
woli Boga. Niemożliwy jest zatem, dopóki trwa świat doczesny, wspólny
śpiew ludzi i aniołów jednym głosem, a zatem i niestosowne byłoby
określanie dziękczynień zanoszonych przez jednych i drugich do Stwórcy
tymi samymi słowami (pojęciami). Kategoria śpiewu, w szczególności przy
akompaniamencie instrumentów, jest tedy w Piśmie Świętym przypisana
wyłącznie do sfery ludzkiej. Aniołowie wielbią Boga w sposób o wiele
doskonalszy, na określenie którego i oddanie jego specyfiki brak w zasobie
leksykalnym właściwym mowie człowieka, poszczególnym językom, ade-
kwatnego terminu, stąd księgi biblijne uciekają się do wyrazów zastęp-
czych, jak: „błogosławić”, „uwielbiać”, „wychwalać” czy po prostu
„mówić” (tak w szczególności w Apokalipsie)18. Konsekwentnie zatem
i muzyka właściwa rodzajowi ludzkiemu nie wydała się autorom Pisma
Świętego godna przeniesienia w realia Królestwa Wiecznego19, stąd też
w oparciu o teksty biblijne nie jesteśmy władni powiedzieć czegokolwiek
o tym wymiarze Wieczności, który w późniejszym piśmiennictwie zyskał
miano musica coelestis. Wiedzę o niej zawdzięczamy zasadniczo dopiero
wiekom średnim. W późniejszych jeszcze epokach potrafiono nawet –
przeciwnie, niż to wyżej ukazano – uznać cześć oddawaną Bogu przez
człowieka za zgoła cenniejszą niż adoracja ze strony aniołów, dowartościo-
wując tym samym i muzykę religijną, tworzoną na chwałę Stwórcy i ku
zbudowaniu ludzi pielgrzymujących przez doczesność20. Był to już
niemniej czas, kiedy przekonanie o istnieniu „wymiaru muzycznego”
(przeniesionego z realiów ziemskich) bytowania aniołów zostało poniekąd
powszechnie zaakceptowane, znajdując odbicie w sztukach pięknych

18 Zob. m.in.: Ps 148; Dn 3, 59; Łk 2, 13-14; Ap 5, 11-12; Ap 7, 11.
19 Swoją rolę mógł w tym względzie odegrać i możliwy pejoratywny aspekt ludzkiego

śpiewu, czy to jako przejawu upadku moralnego człowieka (np. Iz 23, 16: „Weźmij cytrę,
obejdź miasto nierządnico zapomniana! Zagraj dobrze, mnóż piosenki, ażebyś się przypom-
niała”), czy zgoła wyrządzającego krzywdę bliźniemu (jak w Lamentacjach Jeremiasza –
Lm 3, 14; „Drwią ze mnie wszystkie narody; jam stale treścią ich pieśni”), albo nawet
niosącego bluźnierstwo przeciw Bogu. Z drugiej znów strony Stary Testament bynajmniej
nie deprecjonuje wartości śpiewu jako takiego, a wręcz podkreśla jego eksponowane
znaczenie w kulcie świątynnym, jak to znajdujemy chociażby w Mądrościach Syracha:
„Postawił [Dawid] przed ołtarzem śpiewających psalmy i mile płynął dźwięk ich głosów”
(Syr 47, 9).

20 Zob. H. Oleschko, Aniołów dyskretny lot, Kalwaria Zebrzydowska 1996, ss. 134,
139-140.

98



i literaturze, mało kto zaś starał się dociec teologicznych podstaw tego
przeświadczenia.

Wciąż zatem pozostaje pytanie, czy i w którym momencie Pismo Świę-
te stworzyło przesłanki czy też dało bodziec ku późniejszemu odniesieniu
– w interesującej nas kwestii – realiów ludzkiej egzystencji do stanu
bytowania sfer anielskich. Otóż w samym powyższym pytaniu zawarty zo-
stał punkt wyjścia dla udzielenia odpowiedzi na nie. Chodzi właśnie
o aspekt przenoszenia zjawisk i faktów znanych człowiekowi i jego rodza-
jowi właściwych na rzeczywistości transcendentne, których nie jest on
w stanie ogarnąć, czy tym bardziej dokonać ich systematycznego opisu.
W komentarzu biblijnym do przywołanego tu uprzednio początkowego
fragmentu Psalmu 138 („będę Ci śpiewał w obecności aniołów”), zazna-
czono znamiennie, iż w sławnej dzięki odkryciom archeologicznym
z ostatnich dziesięcioleci wspólnocie esseńczyków z Qumran „panowało
przekonanie, że aniołowie uczestniczą w liturgii sprawowanej na Zie-
mi”21. Skoro więc sam fakt wielbienia Boga przez byty anielskie nie
podlega w świetle ksiąg Pisma Świętego wątpliwości (o czym wyżej),
a wręcz jeden z archaniołów wprost zachęcał i wzywał ludzi do wychwala-
nia Stwórcy przez śpiewanie hymnów (Tb 12, 18), to ta ostatnia czynność,
jako bez wątpienia miła Przedwiecznemu22, mogła zostać w wyobrażeniu
ludzkim przeniesiona i na rzeczywistość świata aniołów. Podstawę dla
takiego toku rozumowania stwarza zresztą i kilka dalszych tekstów
biblijnych, na które zwrócimy poniżej uwagę.

W spisanej na przełomie VII i VI w. p.n.e. Księdze Jeremiasza znajdu-
jemy następujące proroctwo – zapowiedź Nowego Jeruzalem, Miasta Boże-
go: „Oto przywrócę do poprzedniego stanu namioty Jakuba i okażę miło-

21 Zob. edycje Biblii Tysiąclecia. Także m.in.: O. Betz, R. Riesner, Jezus, Qumran
i Watykan. Kulisy trzeciej bitwy o Zwoje znad Morza Czarnego, Kraków 1994, s. 51 („wia-
ra w anioły [...] u esseńczyków odgrywała ważną rolę. [...] Wzorem dla sprawowania
nabożeństwa w gminie jest liturgia aniołów, o czym świadczą qumrańskie Pieśni ofiary
sobotniej”), ss. 56, 98, 135; J.C. Vanderkam, Manuskrypty znad Morza Czarnego, War-
szawa 1996, ss. 44-45, 68-69 („dokument, który opatrzono tytułem Liturgia anielska lub
Pieśń ofiary szabatowej, prezentuje trzynaście takich pieśni [...]. Pieśni ofiary szabatowej
wielbią Boga na rozmaite sposoby, wzywają wszystkich, by Go wysławiać i opisują, jak
należy to czynić. Wskazują także na podobieństwo liturgii sprawowanej przez anioły w nie-
biańskim sanktuarium do tej, którą odprawiają ludzie na ziemi”), s. 117; („członkowie No-
wego Przymierza [...] uważali za swój obowiązek sprawować kult i oddawać cześć Bogu,
albowiem czyniąc tak czuli się zbratani z aniołami biorącymi udział w niebiańskiej
liturgii”).

22 Por. Ps 40 (39), 4: „I włożył [Pan] w moje usta śpiew nowy, pieśń dla naszego
Boga”.

99



sierdzie nad jego siedzibami. Miasto zostanie wzniesione na swych rui-
nach, a pałace staną na swoim miejscu. R o z l e g n ą s i ę s t a m-
t ą d h y m n y p o c h w a l n e i g ł o s y p e ł n e r a d o ś c i
[podkr. K.R.P.]. [...] I wy będziecie moim narodem, a Ja waszym Bo-
giem”23.

Podobny obraz, lecz bardziej jednoznacznie odniesiony do wydarzeń
eschatologicznych, napotykamy w starszej o wiek Księdze Izajasza:
„Odkupieni przez Pana powrócą, p r z y b ę d ą n a S y j o n z r a-
d o s n y m ś p i e w e m [podkr. K.R.P.], ze szczęściem wiecznym na
twarzach: osiągną radość i szczęście, ustąpi smutek i wzdychanie”24.

I tu wprawdzie śpiew dziękczynny wydobywa się z ust osiągających
zbawienie ludzi, a nie aniołów, tym niemniej śpiew ów „wnoszony” jest
przez zbawionych w progi Królestwa Niebieskiego, przed oblicze Boga,
a tym samym i stworzeń anielskich (por. Ps 138 (137), 1: „będę Ci śpiewał
w obecności aniołów”).

Przytoczone słowa proroka Izajasza każą zwrócić uwagę na inny
jeszcze, istotny dla naszych rozważań, aspekt. Śpiew zostaje tu powiązany
z radością i szczęściem, a przeciwstawiony smutkowi i utrapieniu. Podob-
nie ukazuje rzecz apostoł Jakub, stwierdzając: „Spotkało kogoś z was
nieszczęście? Niech się modli! Jest ktoś radośnie usposobiony? Niech
śpiewa hymny!”25. A zatem śpiew podniesiony został tu niejako do rangi
synonimu radości, jakiej doznaje osoba pokładająca ufność w Bogu, gdy
doświadcza pomocy z Jego strony, zaznając pomyślności w życiu26.

23 Jr 30, 18-22: „Ecce ego convertam sortem tabernaculorum Iacob et tectis eius
miserebor, et aedificabitur civitas in ruinis suis, et arx in loco suo fundabitur; e t e g r e-
d i e t u r d e e i s l a u s v o x q u e l u d e n t i u m [podkr. K.R.P.]. [...] Et eritis
mihi in populum et ego ero vobis in Deum”. Zob. także: Pismo Święte Starego Testamentu,
t. 10, cz. 1 – Księga Jeremiasza. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz, oprac.
L. Stachowiak, Poznań 1967, s. 336 nn.; Die Neue Echter Bibel. Altes Testament, z. 9 –
Jeremia II (25, 15 – 52, 34), oprac. J. Schreiner, Würzburg 1984, s. 179n.

24 Iz 35, 10: „Et redempti a Domino revertentur. Et venient in Sion cum laude, et
laetitia sempiterna super caput eorum: gaudium et laetitiam obtinebunt, et fugient maeror
et gemitus”. Zob. Pismo Święte Starego Testamentu, t. 9, cz. 1 – Księga Izajasza I (1-39).
Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz, oprac. L. Stachowiak, Poznań 1996, s. 467-468.
Także: Die Neue Echter Bibel. Altes Testament, z. 32 – Jesaja II (13-39), oprac. R. Kilian,
Würzburg 1994, s. 201-202.

25 Jk 5, 13: „Tristatur aliquis vestrum? Oret. Aequo animo est? Psallat”. Zob. Pismo
Święte Nowego Testamentu, t. 11 – Listy Katolickie. Wstęp – Przekład z oryginału –
Komentarz, oprac. F. Gryglewicz, Poznań 1959, s. 133.

26 W odnośnym przedmiocie zobacz inspirujący komentarz św. Augustyna do Psalmu
33 (32), w którym czytamy m.in.: „«Śpiewajcie Panu pieśń nową, pięknie Mu śpiewajcie».

100



W sytuacji bólu i cierpienia Apostoł zachęca do innego rodzaju modlitwy,
jak można się domyślać – cichej, a w każdym razie nie będącej śpiewem.
Skoro tedy aniołowie, przebywając przed obliczem Najwyższego, nie
doświadczają jakichkolwiek nieszczęść, zła, lecz trwają w nieustającej
radości, ich hymn uwielbienia jest – odwołując się do kategorii zaczerp-
niętych z Listu św. Jakuba Apostoła – śpiewem. Od razu trzeba jednak
zastrzec, iż jest to śpiew anielski, i nie wolno nam – przynajmniej wprost
– dokonywać charakterystyki i oceny rzeczywistości transcendentnej
w kategoriach zjawisk ziemskich. Śpiew oznacza tu zatem bardziej stan
trwania w radości, aniżeli samą czynność fizyczną, związaną z fizjologicz-
nymi uwarunkowaniami materialnego ciała (konkretnie ludzkiego), które
wszak nie jest właściwe aniołom, a jedynie może zostać przez nich oka-
zjonalnie przybrane. Odniesienie natomiast zrozumiałego nam pojęcia
’radości’ do stanu bytowania aniołów jest jak najbardziej uzasadnione, sam
bowiem Chrystus – wedle świadectwa Ewangelii Łukaszowej – oznajmić
miał wobec faryzeuszów i uczonych w Piśmie: „[...] powiadam wam, ra-
dość powstaje u aniołów z jednego grzesznika, który się nawraca”27.

Zapyta ktoś, w jaki sposób ma śpiewać Bogu? Śpiewaj, ale nie fałszuj. Nie wolno ranić
Jego uszu. Śpiewajcie pięknie, bracia moi. Kiedy śpiewasz przed kimś, kto się zna na
muzyce, a powiedzą ci, śpiewaj tak, abyś spotkał się z uznaniem, wówczas nie mając
wykształcenia muzycznego, wzbraniasz się, abyś przypadkiem nie zasłużył na naganę
artysty. To bowiem, czego niedoświadczony nawet nie zauważy w twoim śpiewaniu, artysta
dostrzeże i zgani. A któż się podejmie śpiewać pięknie wobec Boga, wobec Tego, który
w taki właśnie sposób ocenia śpiewającego, który dostrzega wszystko, który wszystko
słyszy? Kiedyż potrafiłbyś okazać taką doskonałość śpiewu, aby w niczym nie urazić tak
doskonałych uszu? Otóż Bóg sam wskazuje ci niejako sposób śpiewania. Nie szukaj słów,
jak gdybyś był w stanie wyrazić to, w czym Bóg znajduje upodobanie. Śpiewaj z okrzy-
kami radości. Śpiewać pięknie Bogu, to znaczy śpiewać z radością. Co znaczy śpiewać
z radością? Znaczy to, aby rozumieć, że nie można wyrazić słowami tego, co śpiewa się
sercem. Bo też ci, którzy śpiewają czy to w czasie żniwa, czy winobrania, czy też podczas
jakiejś napełniającej radością pracy, z początku wyrażają swą radość w słowach, ogarnięci
jednak niewypowiedzianą radością, porzucają słowa i wydają okrzyki radości. Okrzyk
radości wskazuje, że serce wypełnione jest uczuciem, którego nie można wypowiedzieć.
Komuż może się ono należeć najbardziej, jeśli nie niewysłowionemu Bogu. Niewysłowio-
nym bowiem jest Ten, którego nie możesz zamknąć w słowach. Jeśli zaś nie potrafisz Go
wypowiedzieć, a nie wolno ci milczeć, cóż innego pozostaje, jak wznieść okrzyk wesela?
Niech więc twe serce raduje się bez słów, niech bezgraniczna twa radość nie zamyka się
w granicach słów. «Śpiewajcie pięknie z okrzykami radości»”. – Liturgia godzin.
Codzienna modlitwa Ludu Bożego, t. 4 – Okres zwykły. Tygodnie XVIII-XXXIV, Poznań
1988, s. 1377. Toż także w: św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów, oprac. E. Stanula [cz.
1] – Ps 1-36 (Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy, t. 37), Warszawa 1986, s. 302-303.

27 Łk 15, 10: „Ita dico vobis: Gaudium fit coram angelis Dei super uno peccatore
paenitentiam agente”.

101



Co się tyczy z kolei śpiewu liturgicznego, św. Paweł Apostoł nie waha
się nazwać w Pierwszym Liście do Koryntian umiejętności śpiewania hym-
nów darem Bożym, stawiając ją na równi z innymi uzdolnieniami otrzy-
mywanymi od Stwórcy, potrzebnymi do wzrostu duchowego zarówno po-
jedynczego człowieka, jak i całej wspólnoty ludu wierzącego, a tym
samym budowania Królestwa Bożego28.

Czas na podsumowanie. Już na samym wstępie podkreślone zostało, iż
Pismo Święte nie pozwala nam wprost na łączenie aniołów z muzyką,
śpiewem czy tym bardziej z ziemskim instrumentarium – wyobrażeniami
znanymi z szeregu arcydzieł sztuki europejskiej, od Średniowiecza poczy-
nając. Z drugiej jednak strony niesłusznym byłoby twierdzenie, iż brak
w zupełności w księgach natchnionych przesłanek, z których rozwinąć się
mogło w późniejszych wiekach rozkwitu chrześcijaństwa przekonanie
o bliskim czy zgoła integralnym związku pomiędzy muzyką a sferami
anielskimi, jakkolwiek większy wpływ na wykrystalizowanie się tego
wyobrażenia posiadała pogańska filozofia starożytna – w szczególności
pitagoreizm z jego koncepcją harmonii świata – muzyki sfer niebieskich
(harmonia mundi). Już niemniej w apokryficznym Liście Apostołów
z II (ewentualnie III) wieku n.e., przynoszącym rzekome teksty rozmów
Jezusa Chrystusa (po zmartwychwstaniu) z apostołami, znajdujemy w jed-
nej z dwóch zachowanych wersji (mianowicie koptyjskiej, gdy natomiast
w etiopskiej go brak) znamienny, a przy tym istotny dla tytułowej
problematyki fragment, w którym w usta Zbawiciela włożone zostały
następujące słowa: „Zaistniałem w niebie [jak] archaniołowie z aniołami.
Przeszedłem [niebiosa] w ich kształcie, będąc jednym z nich. Władzą
i mocą przewyższałem ich, posiadając mądrość Tego, który mnie posłał.
Naczelnym zaś wodzem aniołów jest Michał z Gabrielem, z Urielem,
z Rafałem. Oni zaś szli za mną aż do piątego firmamentu nieba, myśląc
w swym sercu (umyśle), że jestem ja jednym z nich. Ojciec zaś dał mi
moc, którą przywiodłem. I owego dnia p r z y s t r o i ł e m a r c h a-
n i o ł ó w w c u d o w n y g ł o s [podkr. K.R.P.], aby przybyli do
ołtarza Ojca; oni posługują i służą, aż ja wrócę do Niego”29. A zatem swe

28 1 Kor 14, 26: „Kiedy się razem zbieracie, ma każdy z was już to d a r ś p i e w a-
n i a h y m n ó w [podkr. K.R.P.], już to łaskę nauczania albo objawiania rzeczy
skrytych, lub darów języków albo wyjaśniania: wszystko [to] niech służy zbudowaniu”.

29 Apokryfy Nowego Testamentu, pod red. M. Starowieyskiego, t. 1 – Ewangelie apo-
kryficzne, cz. 2, Lublin 1980, 19862, s. 536. Owo istotne dla naszych rozważań sformuło-
wanie nie występuje – co już zaznaczono – w wersji etiopskiej tegoż apokryfu, w której
miast wzmianki o „przystrojeniu” archaniołów w cudowne głosy, znajdujemy następujący
tekst: „Potem sprawiłem słowem, że archaniołowie przelękli się i poszli do ołtarza Ojca,

102



cudowne głosy, którymi wielbią nieustannie Przedwiecznego w nigdy nie
kończącej się liturgii, mieliby zawdzięczać archaniołowie samemu Synowi
Bożemu.

Przywołując apokryficzny List Apostołów wkroczyliśmy na pole litera-
tury starochrześcijańskiej, tym samym przekraczając ramy przyjęte w tytule
dla niniejszego opracowania, a otwierając z kolei zagadnienie obecności
wątku muzyki sfer anielskich w piśmiennictwie okresu patrystycznego,
które to niewątpliwie zasługuje na szczegółowe rozpatrzenie, niemniej
w osobnym artykule, czy zgoła monografii.

Podsumowując nasze rozważania w możliwie najkrótszy sposób, stwier-
dzić możemy, iż w świetle tekstów Pisma Świętego Królestwo Boże, nie-
wątpliwie, rozbrzmiewa radosnym hymnem uwielbienia nieustającej liturgii
niebiańskiej, nie jest to jednak śpiew ani muzyka odpowiadająca ludzkim
wyobrażeniom o nich.

aby służyć Ojcu swym działaniem aż do czasu, gdy wrócę do Niego” (Apokryfy Nowego
Testamentu..., t. 1, cz. 2, s. 524).

103





II
Patrystyka





Chrześcijańska nauka o aniołach jest integralną częścią naszej doktryny wiary. Jej
początki należy umiejscowić w czasach Ojców Kościoła, przez kilka wieków
kształtowała się ona w atmosferze zagrożenia ze strony innych prądów religijnych.
Najniebezpieczniejszy dla młodego jeszcze wówczas i doktrynalnie słabego
chrześcijaństwa był bujnie rozwijający się gnostycyzm. Ojcowie Kościoła, skon-
solidowani w walce przeciwko gnostyckiej herezji i obfitej twórczości apokryficz-
nej, nie stworzyli jakiegoś zamkniętego i pełnego systemu angelologicznego.
W związku z tym ich opinie odnoszące się do dobrych duchów czasami wyklucza-
ją się wzajemnie, ustawicznie wpadają w przeróżne pułapki wynikające z niedo-
magań metodologicznych lub innych. Jak stwierdziliśmy, w Piśmie Świętym dane
dotyczące duchów są skąpe. Przestały one wystarczać dociekliwym umysłom
Ojców. Przyjrzyjmy się, w jaki sposób przekazy biblijne zostały wykorzystane
i poszerzone, jak wolno i uporczywie rozwijały się wyobrażenia o aniołach.

Za duchowego patrona Ojców Kościoła należy uznać z jednej strony Biblię,
a z drugiej pisma wielkich filozofów greckich: głównie Arystotelesa, Platona,
neoplatoników. Autorytety te były tak silne, że przez całe wieki uprawianie nauki
polegało najpierw na tłumaczeniu dzieł wielkich Greków na łacinę, a następnie na
pisaniu do nich komentarzy. Dotyczyło to praktycznie każdej dziedziny ówczesnej
wiedzy: dla tworzących zręby chrześcijańskiej angelologii Ojców Kościoła poglądy
greckich filozofów na temat duchów nie mogły pozostawać obojętne. W związku
z tym zagadnieniu temu poświęcony został osobny artykuł. Łatwiej zrozumiemy
dzięki temu fundamenty angelologii patrystycznej.

Uważa się, iż pierwsze kilka wieków chrześcijaństwa to czasy głębokiej wiary,
heroicznych czynów prowadzących nieraz do męczeńskiej śmierci, a zarazem nis-
kiego poziomu intelektualnego. Stereotypowi temu przeczą zaskakujące nie tylko
żarliwością wiary, ale również logiką argumentacji i rozsądkiem dzieła myślicieli
chrześcijańskich działających w wiekach II-VI po Chr. (schyłek epoki patrystycz-
nej wyznacza w Europie osoba papieża, św. Grzegorza I Wielkiego, na Wschodzie
ostatnim był św. Jan z Damaszku), a określanych przez historię nie zawsze
adekwatną nazwą „Ojcowie Kościoła”. Niestety, na ogół obfita spuścizna Ojców
– ta nieoceniona skarbnica duchowa i intelektualna chrześcijaństwa – bliska jest
obecnie (poza wyjątkami) wyłącznie znawcom patrystyki.

Wypowiedzi Ojców dotyczące duchów zdumiewają nas dzisiaj trzeźwością
obserwacji i rozsądkiem, przenikliwością i dociekliwością umysłu. Zajmowali się
przede wszystkim stosunkiem aniołów do ludzi, nie mieli najmniejszych wątpli-
wości co do istnienia bytów anielskich. Powszechne było wśród nich zarazem

107



przekonanie, że dogłębne poznanie natury duchów przez umysł ludzki nie jest
możliwe, a ludzka prawda obejmuje jedynie cząstkę pełnej wiedzy o aniołach.

Wypowiedzi Ojców Kościoła o aniołach porozrzucane są w różnych listach,
homiliach, komentarzach i traktatach. Żaden z nich nie napisał niczego, co
moglibyśmy nazwać dziś summą angelologiczną.

W patrystycznej angelologii swoje osobne i bezprecedensowe miejsce zajmu-
je, żyjący w II w. po Chr., Hermas, wyzwoleniec, kupiec rzymski, autor traktatu
Pasterz wzorowanego na żydowskich apokalipsach. Dzieło to jest istną perłą
anielską, dlatego należy poświęcić mu kilka osobnych zdań. Autor omawia spo-
soby rozeznawania dobrych i złych duchów, w metaforycznych wizjach przedsta-
wia misję dobrych aniołów. Na czele hierarchii anielskiej znajduje się Anioł
Najświętszy, występujący w dziele pod różnymi imionami: anioł Wspaniały Mi-
chał, anioł Wspaniały Syn Boży, Anioł Pański. Utożsamiając anioła Michała
z Synem Bożym, prawowierny i uznawany przez niektórych Ojców Kościoła za
księgę natchnioną Pasterz postawił patrologów w kłopotliwej sytuacji. Obecnie
wyjaśnienia wskazują na typowy dla żydowskiej i chrześcijańskiej literatury
apokryficznej zabieg nadawania Synowi Bożemu przydomków: jednym z najpopu-
larniejszych był do IV wieku przydomek „Anioł”. Aniołowi Najświętszemu po-
dlega sześciu aniołów Wspaniałych (występują jako młodzi budowniczowie mi-
stycznej wieży), im zaś podlega niezliczona (myriades) rzesza aniołów noszących
kamienie-dusze ludzkie oraz wykonujących inne funkcje: anioł pokuty, anioł kary,
anioł rozkoszy i obłędu.

Wszystkie antyczne poglądy dotyczące substancji czystych zebrał w V wieku
po Chr. Pseudo-Dionizy Areopagita: łącząc neoplatonizm z krytycznie opracowa-
nymi źródłami biblijnymi zbudował angelologię, która stała się fundamentem dla
następnych pokoleń. Autorytet Pseudo-Dionizego wzmacniało dodatkowo błędne
przekonanie, że był uczniem św. Pawła. Przez całe wieki wybitni teolodzy, ze św.
Tomaszem na czele, będą zatem nawiązywać do traktatu Pseudo-Dionizego Hie-
rarchia niebiańska, najbardziej niezwykłej książki, jaką o aniołach kiedykolwiek
napisano. Formalnie rzecz biorąc, winniśmy dzieło to zaklasyfikować do literatury
patrystycznej. Problem w tym, że ani utwór, ani jego autor nie byli w ogóle znani
Ojcom Kościoła, a recepcja dzieła rozpoczęła się na dobre dopiero w X wieku po
Chr. Szczegółowo pisze o tym w naszym tomie Maria Dzielska – wybitny znawca
i tłumacz pism Pseudo-Dionizego.

Co pewien czas powraca fala wzmożonego zainteresowania religiami i kultu-
rami Wschodu. Najczęściej jest ono powierzchowne, koncentruje się na ze-
wnętrznej oprawie, rytuale, technikach medytacji, odżywiania się. Czasem wszakże
usiłuje dotrzeć głębiej do samego jądra i, ochłonąwszy już po pierwszej fascynacji,
umysłowość człowieka wyrosłego w kulturze Zachodu konstatuje lodowate piękno
tych systemów, które okazują się nieprzyswajalne przez obcą mentalność. Za-
chodnia psychika została ukształtowana przez kulturę, w której wszystko jest
osobowe: Bóg w trzech osobach, święci ludzie o konkretnych biografiach,
aniołowie – mimo duchowości to także byty skończenie osobowe. Nie ma w niej

108



miejsca na zdepersonalizowane wiatry i ognie, nawet mistyk chrześcijański
roztapiając swoje „ja”, rozlewa się w osobowym Bogu, a nie w pustce. Zaintereso-
wanie to jest być może następstwem pragnień odświeżenia duchowego, wyjścia
poza chrześcijaństwo odczuwane dziś przez wielu jako krępujący gorset. Nauka
Ojców Kościoła o aniołach zawiera szereg rozbieżności, generalnie cechuje się
jednak rozsądkiem. Nie tylko w chrześcijańskiej angelologii, ale i w całej
doktrynie wiary, obfita spuścizna Ojców jest dziełem fundamentalnym, gruntem
przygotowanym dla następnych pokoleń, i bez tego podłoża nie mogłyby powstać
późniejsze dojrzalsze doktryny.

109





KS. TOMASZ STĘPIEŃ

Neoplatońska koncepcja emanacji
a hierarchiczność społeczności anielskiej

Filozofowie neoplatońscy przykładali bardzo wielką wagę do wyjaśniania
tego, jak powstaje świat intelektualny. Zajmując się tym zagadnieniem
posługiwali się teorią emanacji, w myśl której cały świat ponadzmysłowy
wypływa ze źródła, którym jest najwyższa Jedność. Choć u twórcy teorii
emanacji – Plotyna owo wypływanie odbywało się w trzech zasadniczych
etapach, od Jedni poprzez Intelekt aż po Duszę, to kontynuatorzy jego
myśli wyróżniali ich znacznie więcej. W ten sposób powstaje hierarchia
składająca się z bytów oddalających się od Absolutu i przez to coraz mniej
doskonałych. Tak opisywany świat intelektualny nie pozostaje jednak tylko
czysto badawczym spojrzeniem, lecz zyskuje wymiar religijny. W późnym
platonizmie wszystkie poziomy świata intelektualnego zaczęły być wiązane
z konkretnymi greckimi bóstwami. Dzięki temu upadająca grecka religia
zyskiwała filozoficzną podbudowę i stawała się bardziej pociągająca dla
elit intelektualnych.

Myśl średniego i późnego platonizmu bardzo wcześnie zaczęła służyć
jako narzędzie pomagające w uprawianiu chrześcijańskiej teologii. W ten
sposób pogańskie przedstawienia świata stawały się częścią doktryny
pisarzy patrystycznych. Nie mogli oni jednak zgodzić się na zasiedlanie
intelektualnego świata przez bogów. Chrześcijański obraz świata, mający
swoje źródło w Biblii, ma przecież własnych mieszkańców ponadzmysło-
wej rzeczywistości. Są nimi aniołowie. U większości pisarzy patrystycz-
nych spotykamy wzmianki na ich temat, lecz wśród chrześcijańskich
autorów szczególne miejsce zajmuje Pseudo-Dionizy Areopagita. On to,
jako pierwszy, uporządkował chóry anielskie układając je w porządek

111



hierarchiczny1. Hierarchiczność zaś, jak to jeszcze będzie wykazane,
w ścisły sposób łączy się z teorią emanacji. Autor Corpus Dionysiacum nie
waha się więc wprowadzić neoplatonizmu do chrześcijańskiej teologii wraz
z jego wszystkimi konsekwencjami. Co więcej jego dzieła są próbą poka-
zania, że prawdziwym rozwinięciem i pogłębieniem myśli neoplatońskiej
jest ubogacenie jej przez objawione prawdy chrześcijańskiej wiary2.
Jednak takie połączenie niesie ze sobą bardzo poważne problemy. Najważ-
niejszy z nich to uzgodnienie koncepcji emanacji i łączącej się z nią
hierarchiczności z biblijnym tłumaczeniem powstania świata poprzez
stwarzanie. W naszych rozważaniach zajmiemy się najpierw wzajemnymi
odniesieniami hierarchiczności i emanacji, aby następnie zastanowić się,
w jaki sposób można rozwiązać problemy wynikające z tak radykalnego
włączenia neoplatońskich teorii do chrześcijańskiego systemu. To z kolei
doprowadzi nas do zrozumienia, jaka jest zasada porządkowania aniołów
u Pseudo-Dionizego Areopagity.

1. EMANACJA I HIERARCHICZNOŚĆ

Aby zrozumieć wzajemne zależności zachodzące pomiędzy hierarchicz-
nością i teorią emanacji, musimy sięgnąć aż do pism Platona. Już bowiem
w jego wizji świata pojawia się pewien układ, w którym jeden element stoi
wyżej od drugiego. I tak na samym szczycie występuje Dobro-Jedno oraz
„Diada nieokreślona”, będąca zasadą zróżnicowania. Potem kolejno poja-
wiają się poziomy: idei, bytów matematycznych wraz duszami i duszą
świata w ogóle oraz poziom świata zmysłowego3. Zauważmy, że porządek
tych poziomów jest hierarchiczny, a więc taki, że każdy element ma obok
siebie dwa inne, które z nim sąsiadują. Jeden z nich stoi wyżej, a drugi
niżej. Oczywiście w miarę postępowania w górę napotykamy byty coraz
doskonalsze. Skoro tak, to musi istnieć jakaś zasada, która pozwala na
uznanie czegoś za bardziej lub mniej doskonałe. Zasada ta wynika z teorii
bytu, którą przyjmuje Platon. Dla niego bowiem być bytem oznacza być
jednością, a zatem jego metafizyka to metafizyka bytu jako jedności. Jest
tak, ponieważ podstawowym warunkiem istnienia jest bycie ze sobą toż-

1 Por. Andrew Louth, Denys the Areopagite, London 1990, s. 37.
2 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma Teologiczne, Kraków 1997, wstęp, s. 15-17.
3 Dokładny opis poziomów Platońskiego świata zamieszcza G. Reale, Historia filozofii

starożytnej, t. II, s. 157-163.

112



samym4. To, co jest tożsame, może istnieć, ponieważ się nie zmienia i nie
staje się czymś innym. W ten sposób Platon opisuje idee jako to, co może
być bytem, ponieważ istnieje w sposób trwały. Jednak świat idei zostaje
przez Platona wykryty poprzez przeciwstawienie go temu, co postrzegalne
zmysłowo. Świat zmysłowy nie może „naprawdę istnieć”, ponieważ się
zmienia, jednak mimo tego w jakimś stopniu istnieje. Dlatego właśnie to,
co „jakoś istnieje”, zostaje odróżnione od tego, co „istnieje naprawdę”, czy
– jak określił to sam Platon – jest „rzeczywiście rzeczywiste”. W doktrynie
Platona i jego spadkobierców nie chodzi więc o odróżnienie tego, co
istnieje i nie istnieje, lecz tego, co istnieje „bardziej” bądź „mniej”5.
Oczywiście to, co istnieje „bardziej”, jest zarazem bardziej doskonałe,
a więc wyżej stojące w hierarchii. Zauważmy, że te rozważania pozwalają
nam zobaczyć w pełni rozbudowany hierarchiczny układ świata już w filo-
zofii Platona. Oznacza to, że teoria emanacji – która powstała kilka
wieków później – została wbudowana w, już istniejący hierarchicznie,
uporządkowany świat. Plotyn naturalnie przekształcił świat Platona,
dodając niektóre elementy, lecz główny trzon pozostał niezmieniony. Co
więcej, mimo ubogacenia tej doktryny o poglądy Arystotelesa, nie zmieniła
się także teoria bytu, która w dalszym ciągu pozostała metafizyką bytu
jako jedności. Na szczycie w dalszym ciągu pozostawała Jednia, potem
Intelekt będący siedliskiem idei, a najniżej Dusza także występująca
u Platona. Jednak Plotyn wprowadza bardzo istotną nowość. Teoria ema-
nacji tłumaczy to, co było niejasne w myśli Platona – tłumaczy, jak
powstaje świat intelektualny. Emanacja jest więc nieustannym procesem
tworzenia, wiecznym i koniecznym, który odbywa się pomiędzy Jednią,
Intelektem i Duszą. Jednia jest nadpełnią wszystkiego i dlatego w sposób
spontaniczny wylewa się, udziela tego, czym sama jest w nadmiarze6.
Dzieje się to jednak w taki sposób, że Jedność jest zawsze taka sama
i nigdy nie zostaje w żaden sposób umniejszona. Raczej wszystko od niej
odchodzi, ulegając stopniowej degradacji7. Oddalając się od źródła, byty
stają się więc coraz mniej doskonałe – stają się wielością. Do Jedni
stopniowo dodawane jest coraz więcej składników, co powoduje utratę
jedności, a więc – zgodnie z Platońską ontologią – bycie w coraz mniej-
szym stopniu bytem. Zauważmy, że następcy Plotyna, rozwijając jego

4 Por. E. Gilson, Byt i istota, tł. P. Lubicz i J. Nowak, Warszawa 1963, s. 22-24.
5 E. Gilson, Byt i istota..., s. 28.
6 Por. Dobrochna Dębińska-Siury, Byt i istnienie w filozofii Plotyna, Warszawa 1978,

s. 62.
7 Por. D. Dębińska-Siury, Plotyn, Warszawa 1995, s. 31.

113



myśl, dodawali coraz to nowe stopnie hierarchii. Tłumaczenie powstania
jakiegoś bytu odbywa się przez odniesienie go do Jedności. Jednak pomię-
dzy Jednością i wielością jest wielka odległość. Dlatego neoplatonicy
nieustannie dodają pośrednie elementy. Wyjaśnienie dwóch wystarczająco
odmiennych od siebie bytów zaczyna polegać na znajdowaniu jakiegoś
trzeciego, który jest pomiędzy nimi. W ten sposób hierarchia zaczyna
coraz bardziej się powiększać, a w świecie ponadzmysłowym zaczynają
mnożyć się byty. Dzieje się to zawsze w układzie kolejnych triad. Jest
bowiem element wyższy, niższy i pośredni znajdujący się pomiędzy nimi.
Triady zaś są układane w enneady, z których każda składa się z trzech
triad. I znowu mamy triadę pierwszą, ostatnią i łączącą je triadę pośred-
nią. Taki enneadyczny układ ponadzmysłowej rzeczywistości znajdziemy
w najbardziej rozwiniętej postaci u Jamblicha i Proklosa8. Porządek triad
i ennead jest więc najbardziej charakterystyczną cechą hierarchicznego
świata późnych neoplatoników.

Przyjrzyjmy się więc jeszcze raz wzajemnym odniesieniom emanacji
i hierarchii. Nasze rozważania pokazują, że hierarchiczność wynika niejako
w sposób konieczny z platońskiej metafizyki bytu jako jedności. Teoria
emanacji stworzona przez Plotyna jest potwierdzeniem takiego właśnie
tłumaczenia świata. Jest dodaniem procesu do istniejącej hierarchii.
Jednocześnie jednak sama emanacja, która w konsekwencji prowadzi do
tworzenia układu triad i ennead, sama przyczynia się do rozbudowania
hierarchii. Ostatecznie więc nie można przyjąć hierarchiczności w rozu-
mieniu neoplatońskim, pomijając proces emanacji. Pseudo-Dionizy więc
musi nieuchronnie przyjąć wszystkie konsekwencje uporządkowania spo-
łeczności aniołów przy pomocy enneadycznego schematu.

2. EMANACJA BYTU I WIEDZY

Jednak przedstawione wyżej rozważania nie pokazują bardzo ważnego
elementu, który pojawia się najwyraźniej u Proklosa. Ten bardzo istotny
dla nas element to teoria opatrzności. Zauważmy, że już sam Plotyn
mówiąc o emanacji, traktował ją jako jeden z etapów aktywności intelek-
tualnego świata. Wszystko najpierw spoczywa w Jedni. Następnie z niej
emanuje, aby w końcu zwrócić się do swego źródła powracając do niego.

8 Por. Tomasz Stępień, Jednia i egzystencja. Filozoficzne aspekty egzystencjalne
w „Traktatach teologicznych o Trójcy Świętej” Mariusza Wiktoryna, Warszawa 1998, s. 28-
30.

114



To zwrócenie się do Jedni polega najpierw na kontemplacji i to dopiero
dzięki owej kontemplacji wyemanowana hipostaza zyskuje swoje bytowe
ukonstytuowanie9. Zaznacza się tutaj religijny akcent plotyńskiej doktryny,
o ile bowiem dla Platona Bogiem był przede wszystkim konstruujący świat
Demiurg10, to u Plotyna Bogiem jest Jednia. Przestaje ona być jedynie
zasadą rozumienia i powstawania świata idei, lecz jest przedmiotem reli-
gijnego dążenia, z którym można się zjednoczyć i który można oglądać
w stanach ekstazy11. Jednia sama pociąga ku sobie wszystkie hipostazy,
które z niej powstały, tak aby mogły dzięki temu najpierw ukonstytuować
się jako byty, a następnie dążąc do niej osiągnąć szczęście. Proces
powrotu, tak ważny dla całości systemu Plotyna, został w pewien sposób
zagrożony u jego następców. Niższa hipostaza, zgodnie z zasadami rządzą-
cymi hierarchią, ma kontakt z Jednią jedynie poprzez wszystkie hipostazy,
które są powyżej niej samej. Poprzez mnożenie kolejnych hipostaz odle-
głość pomiędzy Jednią a niższymi bytami stała się zbyt duża, tak że coraz
bardziej zatarte staje się owo pociąganie najniższych bytów do dążenia
w kierunku Jedni. Tutaj właśnie pojawia się teoria opatrzności. Opatrzność
to pewna forma łączności Jedni z niższymi hipostazami. Proklos wywodził
grecki termin oznaczający Opatrzność – pronoia z pro nou, czyli pra-
intelektu albo pramyślenia. Uważał, że Opatrzność to jakby transcendentna
forma inteligencji, którą możemy znaleźć pomiędzy wszystkimi hiposta-
zami hierarchii. To jakby prarozumowanie, a wszystkie myśli i rozumienia
w intelektach niebiańskich czy ludzkich są jego echem. Opatrzność zawiera
w sobie rozumienie, które w intelektach rozpraszane jest poprzez myślenie
i rozumowanie. Ostatecznie więc Opatrzność jest udzielaniem wiedzy
wszystkim hipostazom. Jednia emanuje wiedzę, która ostatecznie objawia
ją samą niższym bytom. Porządek opatrzności staje się więc porządkiem
teofanii12. W taki właśnie sposób przedstawia swój świat Pseudo-Dionizy,
wielokrotnie nazywając Boskie udzielanie się „opatrznościowym”13. Pro-
blem rozumienia Opatrzności jest dla nas bardzo ważny, gdyż, jak się
wydaje, jest on kluczem do rozumienia całego systemu Pseudo-Dionizego.

9 Por. D. Dębińska-Siury, Plotyn..., s. 25.
10 Por. G. Reale, Historia filozofii starożytnej..., t. II, s. 186-188.
11 Por. D. Dębińska-Siury, Plotyn..., s. 27; por. także: Plotyn, Enneady, Warszawa

1959, wstęp A. Krokiewicza, t. 1, s. XLIV.
12 Por. A. Louth, Denys the Areopagite..., s. 93; T. Stępień, Problem orzekania

negatywnego w Corpus Areopagiticum, „Warszawskie Studia Teologiczne”, VII, 1994,
s. 241.

13 Określenia te widać najwyraźniej we fragmencie mówiącym o Dobru jako imieniu
Boga, por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie IV, 2.

115



Tak więc widzimy wyraźnie, że u późnych platoników obok emanacji
bytu, dzięki której wszystko powstaje, jest jeszcze jedna – emanacja
wiedzy. Ta druga emanacja polega na jakiejś formie opieki sprawowanej
przez Jednię wobec niższych hipostaz, co dokonuje się poprzez objawienie
im prawdy o sobie, a zarazem prawdy o całej rzeczywistości14. To zaś
w konsekwencji nieustannie pobudza niższe byty w dążeniu do ekstatycz-
nego zjednoczenia z Absolutem.

3. EMANACJA BYTU I HIERARCHIA ANIOŁÓW

Możemy teraz powrócić do hierarchii aniołów. Kiedy analizujemy
pisma Corpus Dionysiacum widzimy wyraźnie, że świat intelektualny
przedstawiany przez Pseudo-Dionizego ściśle odpowiada schematom
neoplatońskim, a dokładniej hierarchii, którą znajdziemy u Proklosa15.
Jest tu obecny enneadyczny układ, dziewięć chórów uporządkowanych jest
w trzy triady. Cała enneada i każda hierarchia mają elementy krańcowe
i środkowy, który im pośredniczy. Pseudo-Dionizy poświęca także bardzo
dużo miejsca wykazaniu, że ci, którzy są niżej, mają kontakt z Bogiem
tylko poprzez stojących o jeden stopień wyżej. Widać to wyraźnie, kiedy
stara się odpowiednio do swojej teorii zinterpretować fragmenty Pisma
Świętego, mówiące o bezpośrednim objawieniu się ludziom aniołów
z wyższych chórów16. Autor wykazuje, zgodnie z zasadami rządzącymi
hierarchią, że nie mógł to być anioł z któregokolwiek wyższego chóru,
lecz z ostatniego, który jest najbliżej hierarchii kościelnej. Jednym słowem
Pseudo-Dionizy, porządkując aniołów w hierarchię opartą na neoplatoń-
skich wzorach, przyjmuje wszystkie tego konsekwencje, usiłując nawet
nagiąć Pismo Święte, aby nie przekroczyć przyjętych zasad. Zgodnie
z tym, co powiedziano wyżej o związku hierarchiczności i emanacji,
oznacza to, że musi on także przyjąć samą teorię emanacji. Rodzą się więc
tutaj pytania dotyczące zgodności neoplatońskiej teorii z chrześcijańską
prawdą o stworzeniu. Zapytajmy wprost: czy aniołowie wyemanowali
z Boga? Jeśli tak, to jak rozumieć stworzenie u Pseudo-Dionizego, które

14 Pamiętajmy, że Jednia jako najwyższa przyczyna (arche), nie tylko tłumaczy
powstanie świata, lecz także pozwala rozumieć całą rzeczywistość.

15 Por. R. Roques, L’Univers Dionysieysien, Paris 1976, s. 68-76.
16 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia niebiańska, XII, Pseudo-Dionizy inter-

pretuje w tym rozdziale fragment z Księgi Izajasza (6, 6-7), w którym prorok został
oczyszczony przez serafina.

116



zawsze jest rozumiane jako akt wolnej woli Boga. Emanacja zaś jest – po
pierwsze – procesem, nie aktem, a więc nieustannie się dzieje. Wszystko
pozostaje w Jedności, emanuje i do niej powraca. Po drugie – jest pro-
cesem koniecznym, a więc wykluczającym wolną wolę17. Pseudo-Dionizy
opisując powstanie hierarchii aniołów musi stanąć przed tymi trudnościa-
mi. W IV rozdziale Imion Boskich przedstawia on Dobro jako najważniej-
sze imię Boga. Dobro tworzy wszystko w sposób bezwiedny – zupełnie
tak, jak z Jedni wszystko emanuje. Jak pisze sam Pseudo-Dionizy: „przez
sam fakt istnienia (jako dobro w swej istocie) wylewa swoją dobroć na
wszystkie byty”18. Dobro roztacza swoje promienie, dzięki którym
powstają wszystkie substancje intelektualne i inteligibilne. Z Dobra także
wywodzą się „ponadziemskie hierarchie”, czyli cała społeczność aniel-
ska19. Jasne jest więc, że hierarchia niebiańska powstaje w wyniku
procesu emanacji opisywanego i rozumianego tak, jak to czynili neoplato-
nicy pogańscy. Jest jednak bardzo istotna różnica. U Pseudo-Dionizego
Dobro tożsame z Jednią (opisywaną później w XII rozdziale Imion Bos-
kich) nie jest najwyższym punktem rzeczywistości. Autor Corpus Diony-
siacum nie utożsamia Dobra z Bogiem chrześcijan, jak to czyniła więk-
szość filozofujących pisarzy patrystycznych. Bóg jest u niego kimś jeszcze
wyższym niż Jednia czy Dobro, po prostu stojąc ponad nimi. To „nadsub-
stancjalna substancja”, „nadsubstancjalna dobroć”20 i „Prabyt”21, który
jest do tego stopnia ponad wszystkim, że Pseudo-Dionizy nie waha się
powiedzieć, iż nie posiada istnienia, będąc jego miarą22. Dobro czy byt
to jedynie imiona Boga, które pokazują aspekty działania Tego, który jest
niewyrażalny i nienazwany. Owe imiona stają się jakby odrębnymi bytami,
są miarą świata intelektualnego, zasadą tworzenia wszystkiego, co istnieje.
Imiona te są także bardzo często nazywane „opatrznościami”, co przywo-
łuje wspominaną już emanację wiedzy, którą jeszcze będziemy mieli
okazję rozważyć. Bóg więc zostaje wyniesiony ponad cały wszechświat,
możliwy do uchwycenia przez ludzki intelekt i nie kontaktuje się ze

17 Por. D. Dębińska-Siury, Plotyn..., s. 25: „Po pierwsze wyłanianie się bytów jest
p r o c e s e m, nie zaś aktem. Trwa wiecznie, bez początku, bez końca i dokonuje się
bezustannie. Jego skutkiem jest nie tyle powstanie i ustanowienie bytów, co ich powsta-
wanie i ustanawianie. Można powiedzieć, że byty zawsze, z konieczności, ciągle wyłaniają
się z siebie i następują po sobie”.

18 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, IV, 1.
19 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, IV, 2.
20 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, V, 1-2.
21 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, IV, 5.
22 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, V, 8.

117



światem inaczej jak tylko poprzez swoje imiona. W ten sposób otrzymuje-
my jakby dwa poziomy emanacji. Najpierw emanują z Boga jego Imiona,
a następnie z owych imion powstaje hierarchia aniołów i cały kosmos. Ta-
kie przedstawienie świata może być właśnie pewną próbą pogodzenia wizji
pogańskiej i chrześcijańskiej. Jednak jest także możliwe, że Pseudo-Dio-
nizy podąża drogą wyznaczoną przez następców Plotyna: aby wyjaśnić
powstanie świata coraz bardziej rozbudowuje neoplatońską hierarchię.

Tak więc poprzez odsunięcie Boga poza zasięg jakiejkolwiek percepcji
intelektualnej, w sposób mniej lub bardziej udany zostają rozwiązane
dylematy powstające przy włączeniu emanacji w ramy chrześcijańskiego
systemu. Wypada jeszcze zapytać, czy aniołowie mają jakichś bezpośred-
nich odpowiedników w późnoplatońskich systemach pogańskich. Wydawać
by się mogło, że są nimi po prostu wspomniani wcześniej greccy bogowie.
Jednak sam Pseudo-Dionizy pisze w wyraźnie polemicznym fragmencie V
rozdziału Imion Boskich: „Nie utrzymujemy tutaj, że jednym jest dobro,
a czymś innym jest byt, życie czy mądrość ani też, że jest wiele przyczyn
i wiele bóstw wyższego i niższego rzędu, które wytwarzają inne byty.
Twierdzę natomiast, że wszelkie rozprzestrzenianie się dobra i wysławiane
przez nas boskie imiona odnoszą się do jednego Boga; niektóre z nich
wyrażają pełną Opatrzność jedynego Boga, gdy tymczasem inne odnoszą
się do jej bardziej szczegółowych lub ogólniejszych przejawów”23.
Fragment ten pokazuje wyraźnie, że to, co u Dionizego nazywane jest
porządkiem imion boskich czy opatrzności odpowiada greckim bogom
z systemu Proklosa24. Cóż więc odpowiada aniołom? Z pomocą w odpo-
wiedzi na to pytanie przychodzi nam Filon z Aleksandrii, myśliciel z I w.,
który będąc Żydem i jednocześnie filozofem po raz pierwszy połączył
platonizm ze światem biblijnym. Pisze on, że: „jest zwyczajem Mojżesza
dawać imię aniołów tym, których inni filozofowie nazywają demona-
mi”25. Demony zaś w filozofii greckiej były istotami, które spełniały rolę
pośredników pomiędzy ludźmi i bogami26. Kiedy sięgniemy do dzieł

23 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, V, 2.
24 Opatrzności są opisywane w taki sam sposób i spełniają taką samą rolę, jak bogowie

w świecie Proklosa. Są miarą wszystkich substancji wszystkich rzeczy, przyczynami ich
powstania. Por. P. Bastid, Proclus et le crépuscule de la pensée grecque, Paris 1969,
s. 257.

25 De gigantibus 6, [w:] Philon d’Alexandrie, Les oeuvres, Paris 1963, t. 7-8, s. 25.
26 Por. Platon, Uczta, 202 E; przykładem takiego ducha jest tutaj Eros, który: „... jest

tłumaczem pomiędzy bogami a ludźmi: on od ludzi bogom ofiary i modlitwy zanosi, a od
bogów przynosi ludziom rozkazy i łaski, a będąc pośrodku pomiędzy jednym a drugim
światem wypełnia przepaść pomiędzy nimi i sprawia, że się to wszystko razem jakoś
trzyma” – tł. Wł. Witwicki.

118



Proklosa znajdziemy w nich aniołów umieszczonych na jednym z najniż-
szych stopni świata intelektualnego, właśnie poniżej triad złożonych
z bogów27. Tak więc hierarchia bogów z greckich systemów późnego ne-
oplatonizmu odpowiada u Pseudo-Dionizego hierarchii imion Bo-
ga28. Hierarchia aniołów zaś koresponduje z triadą demonów, aniołów
i herosów.

4. EMANACJA WIEDZY I HIERARCHIA ANIOŁÓW

Jak wyżej zauważyliśmy hierarchia aniołów należy do porządku intelek-
tualnego, ale wcale nie znajduje się na jego szczycie. Pierwsze w świecie
ponadzmysłowym są boskie imiona. Aniołowie bezpośrednio nie kontak-
tują się z Bogiem, lecz widzą Go i dążą do Niego poprzez Jego opatrznoś-
ci. To spostrzeżenie dokładnie odpowiada roli, jaką Opatrzności przypisał
Proklos. Miała ona być formą łączności Jedni z niższymi hipostazami,
pewną formą wiedzy, dzięki której Jednia objawia się niższym stopniom
hierarchii. Aniołowie więc zarówno powstają, jak i dążą do Boga za
pośrednictwem Jego pierwszej emanacji – porządku opatrzności, jednak
właśnie dzięki opatrznościom widzą samego Boga w takim stopniu, w ja-
kim są w stanie Go zobaczyć. Bardzo znamienna jest pewna zmiana kąta
widzenia, którą obserwujemy u Pseudo-Dionizego. W traktacie Imiona
Boskie opisuje emanację bytu, pokazując, jak wszystko powstaje z Dobra.
W traktacie Hierarchia niebiańska boskie, intelektualne światło nie jest już
obrazem emanacji bytu, ale objawieniem się Boga, który pociąga aniołów
do zjednoczenia ze sobą. Jeżeli autor mówi tu o emanacji, to najczęściej
ma na myśli właśnie emanację wiedzy. Rozumienie i właściwa interpreta-
cja traktatu Hierarchia niebiańska, jak to wielokrotnie podkreśla Rene
Roques, jest więc oparte o zagadnienie wiedzy29. Bóg nieustannie objawia

27 Proklos przedstawia dokładnie układ triad w komentarzu do platońskiego dialogu
Parmenides, aniołowie są tu umieszczeni w jednej triadzie pomiędzy demonami i herosami.
Por. P. Bastid, Proclus et le crépuscule..., s. 98.

28 Mimo iż Pseudo-Dionizy nie pozostaje wierny hierarchicznym schematom przedsta-
wiając boskie imiona, to jednak z układu kolejnych rozdziałów widać wyraźnie, że mamy
tu do czynienia z przejściem od tego, co najbardziej ogólne, do tego, co szczegółowe,
a więc jest to jakaś postać hierarchii. Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma Teologicz-
ne..., wstęp, s. 23-25.

29 Por. R. Roques, L’Univers..., ss. 88-90, 117-131, 154-157. Dodajmy, że dokładnie
tak samo jest w przypadku najniższej z hierarchii – hierarchii kościelnej. Jej zróżnicowanie
i aktywność także opiera się na boskiej wiedzy.

119



się aniołom, pociągając ich do zjednoczenia. Jednak każdy jest w stanie
przyjąć to boskie światło jedynie na miarę swojej natury i właśnie to
przyjęcie objawienia jest ostateczną zasadą różnicowania się hierarchii.
Najwyższy chór i najwyższa triada charakteryzuje się zjednoczeniem (he-
nosis czy teleiosis) z inteligibilnym światłem, środkowa jest oświecana
(photismos), najniższa zaś oczyszczana (katharsis)30. Nawet oczyszczenie
polega w hierarchii anielskiej nie tyle na oczyszczeniu moralnym, które
możemy przypisywać jedynie ludziom, ale na oczyszczeniu z niewie-
dzy31. Oświecenie to kolejny etap, w którym członkowie hierarchii są
„przepełniani boską światłością i wyniesieni przez najczystsze widzenie
oczu ich intelektów”32, a więc chodzi tu znów o pewien rodzaj poznania
polegającego na jakimś trwałym uchwyceniu w kontemplacji boskiej wie-
dzy33. Natomiast ten, który dostępuje zjednoczenia, dostępuje także pełnej
wiedzy i najwyższego oglądania świętych tajemnic34. A więc widzimy,
że boska działalność polega na przekazywaniu wiedzy. To dzięki wiedzy
Bóg czyni członków hierarchii czystymi, oświeconymi i doskonałymi35.
Warto dodać, że dwa wyższe stopnie odpowiadają pewnym typom wiedzy
wśród samych aniołów. Oświeceniu odpowiada kontemplacja (theoria),
która jest wiedzą jakby zakrytą i charakteryzującą się niejasnością
i niepełnością w jej uchwyceniu. Zjednoczeniu odpowiada wiedza (episte-
me), która jest pewna i jest atrybutem doskonałości36.

Dzięki temu możemy wyraźnie zauważyć, że tak samo jak emanacja
bytu, emanacja wiedzy posiada zasadnicze fazy emanacji i powrotu.
Emanacji wiedzy odpowiada oczyszczenie, oświecenie i zjednoczenie.
Etapowi powrotu zaś modlitwa, kontemplacja i wiedza.

30 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia niebiańska, III, 3.
31 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia kościelna, VI, 3, 6.
32 Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia niebiańska, III, 3.
33 Por. P. Rorem, Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and Introduction to

Their Influence, Oxford 1993, s. 59.
34 Por. Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia niebiańska, III, 3.
35 „Nie będzie więc rzeczą niestosowną, jeżeli pokrótce powiemy, że razem wzięte

i oczyszczenie, i oświecenie, i udoskonalenie są niczym innym jak uczestnictwem
w tearchicznej wiedzy, która oczyszcza od wszelkiej niewiedzy...”. Hierarchia niebiańska,
VII, 3.

36 Por. R. Roques, L’Univers..., s. 126-127. Oczyszczeniu w pewnym stopniu
odpowiada modlitwa (euche), która jakby stawia w strumieniu boskiego światła i umożliwia
jakiekolwiek inne działanie i rozpoczęcie zdobywania boskiej wiedzy, jednak Pseudo-Dio-
nizy mówi o niej raczej w odniesieniu do hierarchii kościelnej. Por. R. Roques,
L’Univers..., s. 129.

120



5. PODSUMOWANIE

Podsumowując nasze rozważania przypomnijmy legendarną wręcz trud-
ność i zawiłość pism Pseudo-Dionizego. Wyłuskiwanie znaczeń i rozumień
z Jego tekstów, trzeba zawsze opierać o neoplatońską tradycję, zwłaszcza
pisma Proklosa. Wydaje się jednak, że dostateczne uzasadnienie znajduje
podział emanacji na emanację bytu i wiedzy. To właśnie emanacja wiedzy
jest w traktacie Hierarchia niebiańska zasadą układu hierarchicznego.
Emanacja bytu jest opisywana w traktacie Imiona Boskie i dotyczy po-
wstawania porządku Opatrzności. Przypomina ona pierwotną koncepcję
sformułowaną przez Plotyna i mającą swoje źródło jeszcze w dialogach
Platona. Wydaje się, że hierarchia aniołów powstaje w wyniku emanacji
bytu, lecz w jej drugiej fazie, emanując nie bezpośrednio z Boga, ale
z Jego opatrzności. Emanacja bytu nie powoduje także pełnego zróżnico-
wania kolejnych chórów. Hierarchia anielska tworzy się poprzez zwrócenie
się do Boga będące odpowiedzią na emanację wiedzy. Jest to także rozwi-
nięcie koncepcji Plotyna, u którego kolejne hipostazy konstytuowały się
jako byty właśnie w wyniku kontemplacyjnego zwrócenia się w kierunku
Jedni. Jednak u Pseudo-Dionizego, ze względu na dużą odległość od
źródła, Bóg może pociągać niższe hipostazy do owej kontemplacji jedynie
dzięki Opatrzności. Wśród niższych hierarchii mamy zatem do czynienia
z emanacją wiedzy, która jest przez aniołów przyjmowana na miarę natury
każdego z nich. Ostatecznie więc możemy powiedzieć, że Pseudo-Dionizy
Areopagita używa neoplatońskiej koncepcji emanacji w jej rozwiniętej
postaci, aby wyjaśnić sposób powstania hierarchii aniołów, wprowadzając
do niej tylko nieznaczne modyfikacje.

121



MARIA DZIELSKA

Porządek anielski w Hierarchii niebiańskiej
Pseudo-Dionizego Areopagity

Św. Grzegorz Wielki, egzegeta i pisarz, twórca jednej z teorii anielskich
epoki patrystycznej, znamienity biskup Rzymu w latach zmagań z barba-
rzyńcami (590-604), gdy przybył do nieba roześmiał się zawstydzony
błędnością swojej koncepcji świata anielskiego. Zobaczył bowiem, że
struktura rzeczywistości anielskiej odpowiada dokładnie temu, co opisuje
w swoim traktacie Hierarchia niebiańska Pseudo-Dionizy Areopagita.
O tym głębokim rozczarowaniu Grzegorza Wielkiego donosi nam Dante
Alighieri w swojej Boskiej Komedii, w 28 księdze Raju – i wizją swojego
geniuszu poetyckiego i teologicznego potwierdza prawdziwość odkrycia
Pseudo-Dionizego. Ponadto Dante dodaje, że Pseudo-Dionizy Areopagita
znał rzeczywistość anielską z objawienia, które przekazał mu jego na-
uczyciel św. Paweł. A więc św. Paweł, Grzegorz Wielki, Dante Alighieri!
Nie potrzeba nam już znamienitszych nazwisk bywalców nieba, by utwier-
dzić nas w niepodważalnym przekonaniu, że topografia świata anielskiego
– wyznaczona przez Pseudo-Dionizego – jest w gęstwinie problemów
teologii przynajmniej tą jedną rzeczą, która nie budzi w nas rozdarcia.
Zanim jednak przyjrzymy się jej uporządkowaniom musimy zatrzymać się
na chwilę przy losach tej zagadkowej postaci, która posiadła pewną
odpowiedź na temat rezydentów niebiańskich przestrzeni.

Dante Alighieri (1265-1321) nie miał wątpliwości, jak zresztą
i średniowieczni teologowie, szczególnie pomiędzy XII i XIV wiekiem, że
autorem Hierarchii niebiańskiej, jak i innych traktatów składających się na
Corpus Dionysiacum (a więc Imion Boskich, Teologii mistycznej, Hierar-
chii kościelnej i Listów) był nawrócony przez św. Pawła w Atenach,

122



w czasie jego II podróży misyjnej, Dionizy – członek ateńskiego Areopagu
(Dz 17, 34), uważany później za pierwszego biskupa Aten. W okresie
rozkwitu średniowiecza przekonanie, że to właśnie Dionizy Ateńczyk był
autorem tych pism, było już niezachwiane. Opierało się ono bowiem na
opiniach wcześniejszych, tak wybitnych teologów Wschodu i Zachodu jak
Jan ze Scytopolis, Maksymus Wyznawca czy Grzegorz Wielki i autorytecie
soborów Kościoła (w Konstantynopolu (680/681) i w Nicei (787)), gdzie
ostatecznie potwierdzono ortodoksyjność myśli Dionizego. Krążyły wtedy
liczne komentarze do jego pism, i to nie tylko do Imion Boskich – jego
głównego dzieła, lecz także do Hierarchii niebiańskiej. Głosiły one
doniosłość idei uporządkowania nieba, piórami takich wybitnych filozofów
jak Hugo ze św. Wiktora (1096-1141), Piotr z Lombardii (ok. 1095-1160),
Jan Saracenus (zm. ok. 1167), Robert Grosseteste (ok. 1175-1253), Tomasz
Gallus z Vercelli (zm. ok. 1246), Albert Wielki (ok. 1200-1280), wreszcie
Tomasz z Akwinu (1225-1274), który w swojej Summie Teologicznej
utwierdził tryumf angelologii Dionizego nad innymi, dotychczasowymi
dokrynami nieba.

Zawarta w Hierarchii niebiańskiej estetyka, a mianowicie teoria
symbolu materialnego Areopagity i dalej metafizyka i symbolika światła,
zainspirowały w XII w. opata Saint-Denis Sugera do przebudowy kościoła
opactwa w zupełnie nowym stylu, który został nazwany stylem gotyckim.
Krótko mówiąc był to okres, w którym tylko Pismo Święte swoim autory-
tetem wyprzedzało doktrynę teologiczną Dionizego.

Sytuacja ta zmieniła się dość radykalnie w renesansie. Kontrowesje co
do historyczności postaci Dionizego i autentyczności jego pism wysunęli
Lorenzo Valla (1407-1457) i Desiderius Erasmus (1466-1536), a następnie
przedstawiciele reformacji. To oni zakwestionowali właśnie to, co autor
sam o sobie opowiadał w Imionach Boskich i Listach, że jest Dionizym,
sędzią ateńskiego Areopagu (Imiona Boskie 2 11; Listy 7 3), uczniem św.
Hieroteusza, ucznia z kolei św. Pawła (Imiona Boskie III 2), że adresatem
jego traktatów jest Tymoteusz – współtowarzysz św. Pawła, a znowu
Listów Tytus – przyjaciel św. Pawła, czy św. Jan, Gajusz lub Polikarp ze
Smyrny, że był świadkiem śmierci Matki Bożej wraz z Apostołami Pio-
trem i Jakubem – „bratem Pana” (Imiona Boskie III 2), i zaćmienia słońca
w momencie śmierci Chrystusa, które – jak twierdził – oglądał w Helio-
polis (Listy VII 3), etc.

Ostatecznie w końcu XIX wieku uczeni niemieccy Hugo Koch i Joseph
Stiglmayr dowiedli, że autor Corpus Dionysiacum nie pochodził z czasów
apostolskich, lecz był żyjącym na przełomie V i VI wieku po Chr. wybit-
nym pisarzem i teologiem chrześcijańskim, filozofem późnego platonizmu,

123



kontynuatorem i miłośnikiem myśli Proklosa, ostatniego wybitnego filo-
zofa greckiego i kierownika Szkoły Platońskiej drugiej połowy V wieku.
Od tego czasu autor ten nazywany jest Pseudo-Dionizym Areopagitą,
a badania nad jego dziełem prowadzi się do dnia dzisiejszego w wielu
aspektach: teologicznym, filozoficznym, historycznym, lingwistycznym.
Kim jednak naprawdę był ten wielki filozof, wizjoner i mistyk prawdopo-
dobnie nigdy się nie dowiemy i tym samym nie rozstrzygniemy tej najbar-
dziej może zagadkowej i jakże twórczej w dziejach chrześcijaństwa
mistyfikacji. Ukrył się bowiem przed nami bardzo dokładnie. Ronald
F. Hathaway – jeden z badaczy dzieł Pseudo-Dionizego – już w 1969 roku
zebrał 22 propozycje imion wybitnych myślicieli chrześcijańskich, od III
do końca V wieku, które zdaniem różnych uczonych mogłyby pasować do
tej postaci i utaić się pod pseudonimem Pseudo-Dionizego Areopagity.

Powszechnie panujące obecnie przekonanie, że był on tworzącym na
Wschodzie mnichem syryjskim (ze względu na opis liturgii Kościoła
syryjskiego zawarty w Hierarchii kościelnej) nie wnosi wiele nowego do
tych dociekań. Wydaje się, że należy raczej podążać w kierunku wskaza-
nym przez francuskiego uczonego H. Dominique Saffreya i mocniej połą-
czyć anonimowego autora Corpus Dionysiacum z późnoplatońskim środo-
wiskiem Szkoły Ateńskiej drugiej połowy V wieku. Jego doskonała wiedza
filozoficzna o platonizmie, niesłychanie trudna terminologia neoplatończy-
ków, którą posługuje się w swoich pismach, właściwe dla późnego
platonizmu konstrukcje myślowe, czy nawet kalki fragmentów dzieł
Proklosa (jak z De malorum subsistentia w IV rozdziale Imion Boskich)
utwierdzają nas w przekonaniu, że był on – pochodzącym może z Syrii –
studentem Szkoły Platońskiej w tym czasie, gdy scholarchą Szkoły
Platońskiej był Proklos (ok. 437-485). Studiował może jeszcze wcześniej
za jego poprzednika Syrianusa. Jego miłość do platonizmu wskazuje na to,
że mógł należeć po studiach najpierw do kręgu tzw. boskich mężów,
późnohelleńskich myślicieli i mistyków uprawiających platońską egzegezę
i pitagorejski styl życia, wrogich w większości chrześcijaństwu (jak m.in.
właśnie Proklos), a następnie nawrócić się, powrócić może do rodzinnej
Syrii i stać się tam mnichem. W Imionach Boskich i Hierarchii niebiań-
skiej powołuje się wielokrotnie na swojego znamienitego, natchnionego
mistrza św. Hieroteusza, autora Elementów Teologii (taki tytuł nosi
najważniejsze dzieło Proklosa), który miał przekazać mu wiedzę o imio-
nach boskich i strukturach anielskich. Najwyraźniej więc – jak się wydaje
– składa on w ten sposób hołd swojemu nauczycielowi Proklosowi, chry-
stianizuje i jego samego, i jego filozofię dla uzasadnienia swego życio-

124



wego zamierzenia, jakim było wprowadzenie ortodoksyjnej, późnopla-
tońskiej filozofii – którą najbardziej ukochał, i uważał za najwyższe
osiągnięcie ducha greckiego – do nauki chrześcijańskiej.

Ten „chrześcijański Proklos” dzieli więc, wzorem swojego mistrza,
z matematyczną dokładnością, wszechrzeczywistość na określone porządki
bytów układające się w triady. To on wprowadza po raz pierwszy do
języka greckiego pojęcie „hierarchia” (hieros i arche) na zdefiniowanie
właśnie owego uporządkowania wszechświata, które nazywa świętym
(taksis hiera), nałożonego z miłości do stworzenia, przez Tego, który jest
jego jedyną, ponadsubstancjalną Przyczyną, Zasadą i Zwierzchnością.
Hierarchiczny świat Pseudo-Dionizego jest światem jednorodnym, dosko-
nałym i zupełnym. Wszystko dojrzewa w nim do swojej własnej pełni, bo
każdy jego element, pod wpływem działania boskiej światłości i miłości
oczyszcza się, oświeca, udoskonala i zyskuje, każdy na swoją miarę,
w zależności od stopnia zajmowanego w swojej własnej hierachii, święte
poznanie i upodobnienie do Boga (HN III 1; 2). Hierarchia jest więc
u Pseudo-Dionizego nie tylko świętym porządkiem, ale także wiedzą
(episteme) i działalnością (energeia). A ostatecznym celem hierachicznej
wiedzy i aktywności jest przebóstwienie (theosis), uczestnictwo w boskiej
Jedności tak aniołów, jak i rozumnych bytów ludzkich.

W tej zhierarchizowanej rzeczywistości, którą zwieńcza niedostępna dla
wszelkiego poznania Tearchia – Boska Zwierzchność w triadzie swych
Osób, istnieją trzy rodzaje szeregów hierarchicznych, które interesują
Dionizego, różniące się od siebie stopniem oddalenia od Boga. Tworzą je:
inteligibilna hierarchia boskich opatrzności (pronoiai), inaczej energii
(energeiai), mocy (dynameis), które emanują z Boga, jak Dobro, Jedno,
Doskonałość, Byt, Moc, Życie etc., którym Dionizy poświęca swój wielki
traktat Imiona Boskie; hierarchia aniołów, a więc substancji, które „żyją
życiem doskonale intelektualnym” i, stojąca na niższym poziomie, hierar-
chia kościelna, czyli ziemska, obejmująca świat ludzki, składająca się
z triady sakramentów, duchowieństwa i laikatu. Najniższymi hierarchiami
tego doskonale uformowanego świata, łącznie z jego ostatnimi bytami,
które zaledwie wykazują jakąś zdolność do istnienia, Pseudo-Dionizy
głębiej się nie zajmuje.

Tak więc to nie ludzi, ale aniołów podobieństwo do Boga jest najdos-
konalsze. Bo te ponadniebiańskie substancje (hyperouranion ousiai) czy
ponadniebiańskie intelekty (hyperouranion noon), czy inaczej jeszcze
henady (jedności) świętych mocy anielskich są „energiami lub darami
najbardziej niepojętego i nieskończenie świetlistego Dobra” (Imiona Boskie
I 5), tego Dobra, które jest pierwszym opatrznościowym, nasyconym

125



miłością, wylewem Boskiej Zwierzchności, zrębem, „samą egzystencją”
Boskości (Imiona Boskie IV 1-7; XII 1-2).

„Ukształtowany na wzór Boga anioł – mówi dalej Pseudo-Dionizy –
jest więc zwiastunem boskiej dobroci, posłańcem Dobra, wizerunkiem
Boga (eikon theou), manifestacją tej najbardziej ukrytej i niepojętej Świa-
tłości, zwierciadłem czystym i najbardziej przejrzystym, nienaruszonym,
bez skazy i plamy, w którym odbija się – jeśli można tak powiedzieć –
w całym bogactwie piękność boskiego kształtu, odciśnięta w dobru i, na
ile jest to możliwe, czysta światłość dobroci tego Milczenia, które mieści
się w najbardziej niedostępnych przybytkach” (Imiona Boskie IV 22).

Inteligibilne substancje, posiadające boskokształtną postać aniołów, te
święte i najstarsze moce, nieskalane, bezcielesne i niematerialne, wolne od
wszelkiego zniszczenia i śmierci, od powstawania, niestałości i płynności,
zawsze żyjące i nieśmiertelne (choć wobec tej Przyczyny, która tworzy
i zachowuje każde życie, są śmiertelne), obdarzone stałym i niezniszczal-
nym ruchem, otrzymują błogosławione poznanie bezpośrednio od boskiej
Mądrości, która jest przyczyną wszelkiej mądrości: „One nie uzyskują tak
jak my boskiej wiedzy we fragmentach, wywodząc ją z części, z wrażeń
czy z logicznych dowodów, ani nie budują swojej wiedzy za pomocą cze-
goś, co jest wspólne z tym, co wyżej wymienione, lecz raczej pojmują
inteligibilnie aspekty tego co boskie, intelektualnie, niematerialnie
i jednolicie, sposobem oczyszczonym z wszystkiego co materialne i od
każdej wielości. Moc ich intelektów i zdolność działania błyszczy nieska-
laną i nieskażoną czystością i pozwala dostrzegać bezpośrednio boskie
myśli, ponieważ jest wzorowana, na tyle na ile jest to możliwe, na prze-
kraczającym wszelką mądrość intelekcie i rozumie Boga, jako niepodziel-
na, niematerialna, boskokształtna jedność” (Imiona Boskie VII 2).

Hierarchia anielska jest zorganizowana w trzy zastępy (też można
nazywać je hierarchiami), podzielone na trzy chóry. Choć imię „angelos”
dotyczy ostatniego chóru, to jednak określa się tym terminem również
wszystkie porządki niebiańskie ze względu na ich wspólną zdolność upo-
dobniania się do Boga oraz przyjmowania i przekazywania świateł Boskiej
Zwierzchności. Ale jednocześnie należy pamiętać o tym, że zdolność ta nie
jest jednakowa na wszystkich poziomach hierarchicznych. Najniżsi anio-
łowie nie posiadają mocy i wiedzy tych aniołów, którzy górują nad nimi,
podczas gdy ci najwyżsi władają w pełni potęgami niskimi. Wszyscy ucze-
stniczą więc w boskim świetle na zasadzie analogii (ulubione pojęcie
Pseudo-Dionizego) na miarę miejsca, które jest im przypisane, a więc jedni
w obfitości, inni cząstkowo, jedni w szerokim, a inni w skromnym
zakresie.

126



Pomimo tego, że Pismo wymienia pewne liczby dotyczące aniołów (mi-
riady miriad, tysiące tysięcy), to jednak ilość ich jest niepoliczalna. Ich
właściwą liczbę zna tylko Boska Zwierzchność, podobnie jak tylko Ona
zna ich dokładne powołania. Wprowadzając imiona dziewięciu chórów
anielskich Pseudo-Dionizy posługuje się nazewnictwem, znanym ze Sta-
rego i Nowego Testamentu, natomiast odkrycie enneadycznej struktury
świata anielskiego przypisuje swojemu wielkiemu, natchnionemu przez
Ducha Świętego, mistrzowi Hieroteuszowi (Hierarchia niebiańska VI 2),
pod którym kryje się – jak już sugerowaliśmy – najprawdopodobniej filo-
zof Proklos.

W tym oryginalnym i nowym, na tle dotychczas proponowanych –
i w Biblii, i przez Ojców Kościoła – układzie porządków anielskich, odpo-
wiadającym w obrazie świata Proklosa pierwszej, poniżej Jednego, triadzie
greckich bogów inteligibilnych, inteligibilno-intelektualnych i intelektual-
nych, albo triadzie demonów, aniołów i herosów pierwszy zastęp stanowią
serafiny (Serafim), cherubiny (Cherubim), trony (Tronoi). Serafiny, jak
wskazuje ich hebrajska nazwa, płoną i gorzeją; cherubiny – pełne wiedzy
o Bogu, kontemplujące piękno Boskiej Zwierzchności, „rozlewają mą-
drość”, a imię tronów oznacza ich trwałe osadzenie przy Tym, który jest
„prawdziwie Najwyższym” i ich zdolność do noszenia w sobie Boga
i otwierania się z największą żarliwością na boskie dary.

Serafiny, które jak cherubiny i trony, trwają w wiecznym i nieprzer-
wanym obrocie wokół boskich rzeczywistości, oznaczane zawsze u Dioni-
zego przez gorejącą potęgę ognia, wypełnione są szczególnym żarem nigdy
nieustającej miłości do Boga, posiadają umiejętność oczyszczania przy
pomocy ognia i nie dającą się ugasić zdolność przechowywania i udziela-
nia światła. W Piśmie Świętym przydaje się im liczne twarze i mnogość
stóp. Ich nigdy nieustającą aktywność i inteligibilną obrotność wokół
najbardziej niewysłowionych tajemnic obrazuje sześć par skrzydeł: z sza-
cunku dla rzeczy boskich najwyższymi zakrywają twarze, najniższymi
nagość swoich nóg, a wznoszą się w górę tylko środkowymi skrzydłami,
co pokazuje, że i te najdoskonalsze substancje są zdolne do oglądania
Boga tylko w odpowiedniej mierze, że i ich pojmowanie boskich świateł
jest ograniczone (Hierarchia kościelna IV 7-8).

Te mieszkające na samych wyżynach nieba święte intelekty pierwszej
hierarchii, w swoim najwyższym uczestnictwie w Bogu i tęsknocie do
Niego śpiewają – głosem „podobnym do szumu wielu wód” – nieustający
i najczcigodniejszy hymn uwielbienia: „Święty, święty jest Pan Zastępów.
Cała ziemia pełna jest Jego chwały” i „Niech będzie chwała Bogu,
w miejscu, gdzie przebywa”.

127



Pierwszy zastęp substancji niebiańskich, posadowiony – jak powiada
Dionizy – w przedsionku Boga, mający dostęp do Boga w Jego opatrznoś-
ciach, upodobnia się inteligibilnie do boskiego wzoru i w sposób kontem-
placyjny wnika w wizerunek ponadsubstancjalnego i jaśniejącego w Trzech
Osobach Piękna. Oczyszczony, oświecony i udoskonalony darem pierwot-
nego poznania i wiedzy, w swojej dobroczynności, przekazuje dalej środ-
kowemu zastępowi intelektów niebiańskich wiedzę o Boskiej Zwierzch-
ności, że jest Ona „Monadą i Jednym w Trzech Osobach”, o tajemnicy
wcielenia Jezusa i Jego bosko-ludzkich dokonaniach, o boskiej przyczyno-
wości i cudach.

Tę pośrednią hierarchię tworzą – omawiane w VIII rozdziale traktatu
– Panowania (Kyriotetes), Moce (Dynameis), Władze (Eksousiai). Imię
„Panowań” nie oznacza wcale ich rządów nad innymi, lecz ich doskonałe
panowanie nad sobą, niezależność i wolność od wszelkich ziemskich
pożądań i niewzruszoność wobec tyranii tych sił, które zatraciły podobień-
stwo do Boga. Moce ukazują swoją nieprzezwyciężoną i niezachwianą
cnotę męstwa w naśladowaniu boskich dzieł, a Władze odsłaniają wszyst-
kim szeregom hierachicznym prawdę o Pryncypium wszelkiej władzy,
które jest źródłem każdego władania.

Środkowy zastęp, wypełniając swoją pośredniczącą rolę, balansuje
pomiędzy najwyższą i najniższą hierarchią. Bez niego światła wiedzy
o Boskiej Zwierzchności nie mogłyby dotrzeć do najniższych chórów
anielskich, a dalej do świata ludzkiego. Poświęcając dużo miejsca działaniu
środkowych stopni hierarchii anielskiej Pseudo-Dionizy prezentuje nam
– na przykładach z Pisma Świętego – piękno funkcjonowania porządku
anielskiego, polegające na przekazywaniu świętych objawień i poleceń
Boga od aniołów wyższego rzędu do niższych szeregów, a od tych do
świata ludzkiego.

Ostatni zastęp (rozdz. IX) składa się ze Zwierzchności (Archai),
archaniołów (Archangeloi), aniołów (Angeloi). Archaniołowie u Dionizego,
w przeciwieństwie do tego co zwykło się uważać, i co mówi nam Biblia,
apokryfy, pisma apokaliptyczne i różnego typu tradycja mistyczna
przestają być najwyższymi dostojnikami wśród niebian, usługującymi
samemu Bogu, a pełnią tylko rolę pośredników, mediatorów, przekazują-
cych światło boskich tajemnic od Zwierzchności – które sprawują hege-
monię w obrębie tego świętego stopnia – do aniołów, zamykających
wszystkie stany niebiańskich intelektów. I chociaż aniołowie są tymi,
którzy posiadają w najniższym stopniu własności anielskie, Pseudo-Dio-
nizy poświęca im tak samo dużo miejsca jak serafinom. Serafinom dlatego,
że przebywają zawsze w bliskim sąsiedztwie Boskości i pierwsze są

128



dopuszczone do udziału w niewysłowionych dziełach Boskiej Zwierzch-
ności; aniołom dlatego, że są docierającymi do nas zwiastunami przed-
wiecznych świateł, przekazanych im od bezpośrednio poprzedzających ich
potęg.

Tajemnica wcielenia Jezusa została najpierw objawiona aniołom, a za
ich pośrednictwem ta łaska przyszła na nas. Przez aniołów zostało nadane
nam Prawo, oni czuwali nad postępowaniem proroków, udzielali im wi-
dzeń, przekazywali im boskie przepowiednie. Teofanie, których doznawali
pewni święci, były zawsze dziełem aniołów – tworzonymi przez nich tylko
pewnymi podobiznami Boga – bo Boga w Jego nieodgadnionej naturze,
jakakolwiek by ona była „nikt nigdy nie widział i nigdy nie zobaczy” ani
anioł ani człowiek. To anioł Gabriel przekazał Zachariaszowi, a potem
Maryi boską tajemnicę miłości Jezusa do ludzi, w którą najpierw został
wprowadzony przez wyższe potęgi. Aniołowie towarzyszyli zawsze Jezu-
sowi od narodzin do Jego agonii i przekazywali Mu życzenia Ojca. Każdy
człowiek posiada swojego anioła, który idzie przed nim. Aniołowie,
bowiem, znają ekonomię naszego zbawienia, mają za zadanie nam ją
objawiać i zwracać nas do Jedności (jednakże problemu aniołów Stróżów
Pseudo-Dionizy szerzej nie podejmuje).

My poznajemy anioły od naszych świętych mistrzów (jak Pseudo-Dio-
nizy od św. Hieroteusza), ale przede wszystkim z objawienia Pisma
Świętego. To ono ukazuje nam najszczęśliwsze hierarchie anielskie w roz-
licznych obrazach i symbolicznych formach: np. pod postacią ognia (ogni-
ste koła, błyskawice, rzeki ognia, płonące szaty), przy pomocy innych
żywiołów, w figurach ciała ludzkiego, w postaciach zwierząt, skał, kamieni
szlachetnych, drogocennych metali i w innych materialnych wizerunkach
(rozdz. XV). I choć Dionizy rozumie, że jest rzeczą niemożliwą, by nasz
intelekt „w jakiś ponadmaterialny sposób podniósł się do naśladowania
i oglądania hierarchii niebiańskich bez oparcia się o tego rodzaju mate-
rialne rękojmie odpowiadające naszej, zależnej od materii, wrażliwości
zmysłowej, zupełnie obcej dla tych bezcielesnych intelektów” (Hierarchia
niebiańska I 3; II 4), to jednocześnie zdaje sobie sprawę, że umysły
niedoświadczone w kontemplacji, mogą ulec zwodniczej sile oddziaływa-
nia tych symboli, zapomnieć o ich analogicznej roli, wiodącej do prawdzi-
wie rzeczywistego świata, i uwierzyć, że portretowane w Piśmie Świętym
substancje inteligibilne „są jakimiś istotami ze złota i świetlistymi mężami,
promieniejącymi blaskiem i urodą, odzianymi w przebogate szaty, pałają-
cymi ogniem, który nie czyni szkody, lub że posiadają różne inne, podob-
nie piękne kształty i atrybuty” (Hierarchia niebiańska II 3).

129



Stąd też Pseudo-Dionizy uważa, że bezpieczniejszą rzeczą jest obrazo-
wanie rzeczywistości anielskiej przy pomocy symboli niepodobnych, a nie
tych bardziej uduchowionych i szlachetnych, czyli symboli podobnych. Te,
bardziej szpetne i niedorzeczne formy nie pociągają bowiem trwale mate-
rialnej strony naszej duszy ku sobie (co dostrzegli już, posługujący się tak
często nimi, mądrzy autorzy Pisma Świętego), lecz każą jej duchowej
stronie, przez samo grubiaństwo tych figur, odrywać się od rzeczy widzial-
nych, budzą w duszy pożądanie rzeczy wyższych i wznoszą ją w górę, do
pozaświatowych wyniosłości. W ten sposób, dzięki tym niestosownym ana-
logiom, odwracamy się od wielości świata materialnego, oczyszczamy się,
i kierujemy się ku prostym szczytom hierarchii niebiańskich. Taka jest
bowiem – jak mówi Pseudo-Dionizy – natura światła spływającego na nas
w darze dobroci od Ojca Światłości, że wznosi nas, w swojej jednoczącej
mocy na powrót w górę i zwraca do jedności i boskostwórczej prostoty
Ojca, skupiającego w sobie wszystko. Bo przecież, jak mówią święte słowa
Pisma: „Z Niego i dla Niego jest wszystko”.

130



HENRYK PIETRAS SJ

Aniołowie w teologii Ireneusza z Lyonu
na tle tradycji judeochrześcijańskiej

Omawianie angelologii św. Ireneusza wymaga uzasadnienia. Wieloma te-
matami teologicznymi zajmował się on bowiem znacznie szerzej, na temat
aniołów nie napisał wiele, rzadko więc można znaleźć jego imię w antolo-
giach i opracowaniach na temat aniołów. Istnieje jednak kilka fragmentów
w jego dziełach, którym warto się przyjrzeć z następujących powodów.

1. Ireneusz żył i tworzył w Galii, pochodził jednak ze Wschodu, z Azji
Mniejszej. Urodził się tam około roku 130-140. Sam pisze, że znał i słu-
chał słynnego biskupa Polikarpa ze Smyrny, a także odwołuje się do Pa-
piasza, ponoć ucznia Jana Apostoła. Jest on więc jednym z pierwszych
świadków azjatyckiej tradycji teologicznej (oprócz Teofila z Antiochii),
która dobrze znana jest nam dopiero od IV wieku.

2. Teologia Ireneusza jest silnie antygnostycka. Można więc nauczyć
się od niego, jakie były punkty zapalne doktryny gnostyckiej, jaka jej
percepcja, przed jakimi niebezpieczeństwami teologicznymi i ideologiczny-
mi Kościół się bronił, jaki sposób mówienia o Bogu przecierał sobie drogę
poprzez mity.

3. Nasz autor wywodził się z kręgów bliskich judeochrześcijaństwu,
o czym świadczy jego przywiązanie do tradycji Janowej, używanie Czwar-
tej Ewangelii, wcześniej na Zachodzie prawie że nieznanej, oraz obrona
wobec biskupa Rzymu tych chrześcijan, którzy chcieli świętować Wielka-
noc w dzień Paschy żydowskiej. Niektórzy podejrzewają wręcz, że sam był
Żydem1. Musiało to mieć wpływ na jego teologię.

1 J. Bernardi, L’étymologie du nom d’Origène, BLE, nr 87 (1986), s. 91.

131



Ireneusz interesuje się światem od kiedy on istnieje. Wbrew pozorom
nie jest to stwierdzenie banalne. Nie spekuluje bowiem na temat preegzy-
stencji, intencjonalnego istnienia świata, Boga i tego, czym się zajmował
przed stworzeniem czegokolwiek, nie interesuje się działalnością Syna
Bożego przed stworzeniem świata, ani nawet tym, jak to się stało, że
istnieje. Opisuje ten świat takim, jakim go widzi, a raczej jakim wierzy,
że jest. Podobnie jest z aniołami, w istnienie których wierzy nie widząc
potrzeby dowodzenia tego faktu.

Jeden z podstawowych tekstów, na które warto zwrócić uwagę (Epid2

9) przedstawia się następująco: „Świat otoczony jest przez siedem niebios,
w których mieszkają niezliczone moce, aniołowie i archaniołowie służąc
wszechmogącemu i Stwórcy wszystkich, Bogu, nie jakoby tego potrzebo-
wał, ale aby nie byli bezczynni i niepotrzebni [i niewdzięczni]3. I dlatego
Duch Boży działa wielorako. A prorok Izajasz wylicza siedem sposobów
działań, które znajdują spoczynek na Synu Bożym, to jest na Słowie,
w jego przyjściu jako człowieka. Mówi bowiem «spocznie na nim duch
boży, duch mądrości, rozumu, duch mocy i męstwa, duch wiedzy i poboż-
ności, wypełni go duch bojaźni bożej». Pierwszym niebem, które jest
ponad innymi, jest (niebo) mądrości, drugim po nim niebo rozumu, trzecim
rady, czwartym, licząc od góry, niebo męstwa, piąte wiedzy, szóste
pobożności, siódme zaś to firmament nad nami, pełne bojaźni tego ducha
oświecającego niebiosa. Jako wzór tego otrzymał Mojżesz świecznik
siedmioramienny, stale płonący w miejscu świętym, bowiem wzór niebios
otrzymał dla nabożeństwa według tego, co mówi Słowo: «uczynisz wszyst-
ko według wzoru tego, co widziałeś na górze»”.

Aniołowie „mieszkają”, to znaczy zajmują miejsce w odpowiednich
niebiosach. Ireneusz wiedział, że istnieje siedem niebios, gdyż tak
wiedzieli prawie wszyscy, choć różnie te niebiosa nazywano i dzielono.
Innym przykładem takiego odliczania może być Wniebowzięcie Izajasza,
apokryficzna opowieść z mniej więcej połowy II wieku, w której prorok
jest prowadzony przez anioła-przewodnika do siódmego nieba, przecho-
dząc przez sześć niższych. W każdym widzi chóry aniołów oddających
chwałę Bogu (rozdz. VII i VIII). Również Henoch był prowadzony przez
dwóch aniołów, „mężów ogromnych”, jakich nigdy nie widział na ziemi4.

2 Tytuły dzieł Ireneusza skracam następująco: Epid – Epideixis, to jest Wykład nauki
apostolskiej (tłum. W. Myszor, ŹMT, nr 9, WAM, Kraków 1998); AH – Adversus
Haereses (brak polskiego tłumaczenia).

3 Dodatek na podstawie tekstu etiopskiego. Włoskie tłumaczenie daje „przeklęci” (ma-
ledetti).

4 Księga tajemnic Henocha lub Księga Henocha słowiańska, lub II Księga Henocha

132



Apokryf o tym opowiadający był bardzo sławny od II wieku i nie raz
jeszcze znajdziemy w nim współbrzmienie z twierdzeniami Ireneusza. Jest
on chrześcijańską przeróbką hebrajskiej Księgi Henocha, pewnie z III w.
przed Chr., uchodzącą za pierwowzór literatury apokaliptycznej5. Zacho-
wany w przekładzie starosłowiańskim tekst jest konkretniejszy w opisach,
zwłaszcza w opowiadaniu o zajęciach aniołów poszczególnych niebios;
widać także nie dopuszczał ich bezczynności. W pierwszym niebie miesz-
kają – jak pisze – aniołowie rządzący gwiazdami (w liczbie dwustu), są
tam też depozyty wody, śniegu, chmur, mgły itd., którymi zawiadują inni
aniołowie. W drugim niebie znajdują się upadli aniołowie, w trzecim – raj,
piękny i urodzajny, który po wypędzeniu Adama czeka na sprawiedliwych,
oraz – na północnej stronie tego nieba – straszne miejsce dla potępionych.
W czwartym niebie są gwiazdy, Księżyc i Słońce, większe od niego sie-
dem razy. Aniołowie mają za zadanie odbieranie od Słońca korony, gdy
zachodzi, aby mogło po ciemku wrócić na wschód. Tam dostaje koronę na
powrót i znowu wędruje świecąc. Oprócz tego grają i śpiewają na chwałę
Bożą. W piątym niebie mieszkają Grigorii – jak podaje słowiański rękopis
– stróże olbrzymiego wzrostu. To oni mieli dzieci z kobietami i z tych
związków porodziły się giganty. Są smutni i milczący, gdyż czują się
karani przez Boga, a równocześnie solidaryzują się z upadłymi aniołami
z II nieba. Czekają na nich. Poprosili Henocha, by modlił się za nimi, ten
jednak przekonał ich, by nie czekali, ale by wzięli się za śpiewanie chwały
Bogu. Zaczęli zatem grać i śpiewać pod jego wpływem. W szóstym niebie
mieszka siedmiu wspaniałych aniołów rządzących wszystkim, a także sie-
dem Feniksów, siedem cherubinów i siedem serafinów. Feniksy dostały się
tam zapewne z mitu helleńskiego, cherubini i serafini byli już w wersji
żydowskiej. W siódmym niebie jest wielu aniołów, archaniołów, duchów,
a także Ofanimowie, koliste istoty z wizji Ezechiela. Tam też jest tron
Boga6. Współbrzmi to z wieloma pismami rabinów.

Skoro aniołowie zajmują miejsce, muszą mieć jakieś ciała. Rozróżnić
jednak trzeba caro i corpus. Zdaniem Ireneusza nie mają tego ciała, które
określa wyraz caro7. A corpus? Tacjan Syryjczyk wyobrażał to sobie jako

(w odróżnieniu od starszej żydowskiej, zachowanej po etiopsku), rozdział I. Dalej cytuję
II Henoch i numer rozdziału, a w przypadku dłuższych rozdziałów podaję również nume-
rację stron i linii wydania: Le Livre des secrets d’Hénoch, tekst słowiański i tłumaczenie
francuskie A. Vaillant, Institut d’Études Slaves, Paris 1952.

5 Por. A. Paul, Le judaisme ancien et la Bible, Desclée, Paris 1987, s. 270nn.
6 Opis niebios w II Henoch 3-9.
7 AH III, 20, 4.

133



jakąś strukturę duchową na podobieństwo ognia lub powietrza8. Na jakiejś
też starej tradycji opierał się pewnie średniowieczny autor słowiański uzu-
pełniający Księgę Henocha (rękopis R, zwany dłuższą wersją). W tekście
tym mówi Pan: „...z kamienia wyprowadziłem wielki ogień, a z ognia zro-
biłem stworzenia bezcielesne, tysiące tysięcy aniołów, i ich oręż z ognia,
i ich szaty z ognia palącego, i rozkazałem, aby każdy zachowywał swoją
rangę”9.

Ireneusz nie pisze szczegółowo o naturze ciał anielskich, powtarza
jednak gdzie indziej, że przed potopem upadli aniołowie współżyli z ko-
bietami, które następnie zrodziły gigantów10; widzieliśmy, że według
tradycji, która znalazła odbicie w Księdze Henocha, nie byli oni tak bardzo
upadli jak potępieni aniołowie, skoro mogli jeszcze śpiewać na chwałę
Boga. Tradycja na ich temat nie była jednoznaczna. Biblijne określenie
„synowie Boży” z Rdz 6, 2 próbowano złagodzić na różne sposoby. Tar-
gum Palestyński zmienił na „synów sędziów” lub – w innym manuskrypcie
– „synów możnych”11, za czym poszli rabini. Septuaginta przełożyła na
„aniołów”, Józef Flawiusz pisze również o aniołach12, Testament Neftale-
go (III, 5) dodaje, że aniołom zmieniła się na okoliczność tego upadku
natura i stąd mogli się rozmnażać13.

Ireneusz, w kontekście ciągłej walki z mitologią gnostyczną, nie używa
takich określeń. Celem istnienia wszystkich aniołów jest wychwalanie
Boga, a dowodem na istnienie hierarchii siedmiu niebios – siedem darów
Ducha Świętego. Bardzo interesujący jest podany przez Ireneusza powód
takiego porządku: „aby nie byli bezczynni i niepotrzebni, i niewdzięczni”.
Ojciec Antonio Orbe zauważył, że może to być aluzją do zdania Justyna
na temat wybrania narodu Izraela przez Boga. Pójdźmy tym tropem. Justyn
pisał: „spośród wszystkich wybrał sobie jeden [naród]... rodzaj niepoży-
teczny, nieposłuszny i niewierny”14.

8 Tacjan, Do Greków 15.
9 II Henoch (R) 11 [49, 20nn.].
10 Epid 18; AH IV, 36, 4; V, 29, 2; również Justyn (Apologia II, 4, 3nn.) i Tertulian,

(Apologetyk 22, 3) o tym piszą, z tą różnicą, że dziećmi z tych związków miałyby być
demony.

11 Por. Sch 245, 112.
12 J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela I, 3, 1 (73).
13 Por. J. Bonsirven, Le judaïsme palestinien au temps de Jésus-Christ: sa théologie,

Beauchesne, Paris 1939, I, s. 227; J. Bonsirven, Textes rabbiniques des deux premiers
siècles chrétiens, Pontificio Istituto Biblico, Roma 1954, s. 54, nr 242. Por. I Henoch 6-10;
12-16; 19.

14 Justyn, Dialog z Żydem Tryfonem 130, 3. Por. A. Orbe, Supergredientes angelos
(S. Ireneo, Adv. Haer. V, 36, 3), „Gregorianum”, nr 54, 1973, s. 18.

134



Trzy określenia narodu pochodzą odpowiednio z Oz 8, 8; Iz 30, 9; Pwt
32, 20. Trudno powiedzieć, czy na pewno Justyn pierwszy je połączył,
choć nigdzie indziej takiej zbitki nie udało mi się znaleźć. Jeśli więc
Ireneusz rzeczywiście nawiązuje do wybrania narodu i do przymierza
z nim, prawdopodobnie opiera się na nim, a zdanie o aniołach można zro-
zumieć następująco:

Istnieje analogia między wybraniem Izraela a ustanowieniem aniołów
w siedmiu niebiosach. Bóg uczynił z nich swoją własność, część stworze-
nia zarezerwowaną dla siebie. Gdyby nie Bóg, naród byłby narodem byle
jakim, nieprzydatnym z punktu widzenia Bożych planów, obdarowywanym
co prawda jak wszystkie stworzenia, ale niewdzięcznym, niewiernym, czy
wręcz przeklętym, gdyż nie uświadamiałby sobie Bożego obdarowania.
Aniołowie zostali przez Boga postawieni w swoich „mieszkaniach” –
niebiosach, aby ich istnienie miało sens. Ani naród (wszyscy ludzie), ani
aniołowie nie potrafiliby usensownić swego istnienia samodzielnie.
Realizują się poprzez wierność przymierzu (naród) oraz przez wierność
ustanowieniu jako sługi Boga (aniołowie). To wybranie i ustanowienie jest
wolnym darem Boga, jego realizacja zależy jednak od wybranych i usta-
nowionych. To oni winni się starać, by być „pożytecznymi, posłusznymi
i wiernymi”. Jaki jest pożytek z wybrania narodu dla historii zbawienia?
Miał on wydać Mesjasza, „światło na oświecenie pogan”. A aniołowie?
Jak widzimy w analizowanym fragmencie, reprezentują oni „siedem
sposobów działań, które znajdują spoczynek na Synu Bożym, to jest na
Słowie w jego przyjściu jako człowieka”. Oba więc wybrania czy
ustanowienia mają jeden cel: wypełnienie misji mesjańskiej przez Słowo,
które ma się stać człowiekiem. Bóg od początku świata przygotowuje to
wydarzenie. Aniołowie mają je wspomóc „odgórnie”, naród wybrany –
„oddolnie”. Naród i anioły łączy od początku, czyli od stworzenia aniołów
i od wybrania narodu, cześć oddawana Bogu. Kult na ziemi jest odbiciem
kultu aniołów, a znakiem tego podobieństwa jest siedmioramienny świecz-
nik. Siedem jest niebios, siedem też chórów anielskich i siedem darów
Ducha Świętego. Ireneusz liczy niebiosa od góry, to znaczy od najgodniej-
szych chórów i najważniejszych – jego zdaniem – darów: niebo mądrości
(1), rozumu (2), rady (3), męstwa (4), wiedzy (5), pobożności (6), bojaźni
(7). Znikąd nie wynika, by te dary naruszały równość natury aniołów:
chóry anielskie są sobie równe, tylko inaczej obdarowane. Można by
powiedzieć, że każdy z nich otrzymuje jedną siódmą pełni Ducha – jeśli
w ogóle wypada tak matematycznie do rzeczy duchowych podchodzić.
Wszystkie te dary Ducha mają się połączyć w Jezusie. Zdaniem Ireneusza
dokona się to w czasie chrztu w Jordanie: „Teraz, jako że Słowo Boże

135



było człowiekiem, urodzonym z pnia Jessego i synem Abrahama, Duch
Boży spoczął na Nim i został On konsekrowany, by nieść dobrą nowinę
maluczkim. [...] Tak więc na Niego zstąpił Duch Boga, Duch Tego, który
przez proroków zapowiedział Jego konsekrację, abyśmy zostali zbawieni
uczestnicząc w wielkości tej konsekracji”15.

Istnienie aniołów ma więc ścisły związek z Duchem Świętym i z Sy-
nem Bożym. We wspomnianym już Wniebowzięciu Izajasza ten związek
również istnieje, choć inaczej jest wyrażony. Od samego początku wizji
Izajasz słyszy zapowiedź, że ujrzy kogoś większego niż anioł i jeszcze
kogoś godniejszego (7, 7n.). W czterech głównych rękopisach przekazują-
cych ten tekst istnieją rozbieżności uniemożliwiające dokładną identyfika-
cję tych osób: Syn i Ojciec? Anioł Ducha Świętego i Syn? Wiadomo już
jednak od początku, że w niebie, oprócz Boga, nie mieszkają sami anioło-
wie16. W poszczególnych niebiosach mieszkający tam aniołowie oddają
też chwałę nie tylko Bogu. W pierwszym niebie śpiewają na cześć Boga
i Jego Umiłowanego (7, 17), o Umiłowanym wspomina anioł również
w innych niebiosach17. Wreszcie w siódmym niebie (9, 2nn.), obok tronu
Boga, Izajasz widzi Syna w anielskiej postaci oraz anioła Ducha Świętego.
Pozostawiając na boku szczegóły pozostańmy przy twierdzeniu podporząd-
kowania aniołów tym dwom Postaciom.

U Ireneusza powołanie aniołów i narodu wybranego zrealizuje się
w momencie chrztu Jezusa, ale jeszcze nie definitywnie: można by powie-
dzieć, że będzie to początek tej realizacji. Kult niebiański i ziemski,
symbolizowany przez liczbę „7”, znajdzie przedłużenie czy rozwinięcie
w nowym kulcie zainicjowanym przez Chrystusa. W tradycji judeochrześ-
cijańskiej wyraża się to w chrzcie członków Kościoła. W sekcie elkasaitów
na świadectwo przbaczenia grzechów wzywano „7 świadków”: niebo, wo-
da, święte duchy, anioł modlitwy, olej, sól i ziemia18. Ireneusz nawiązuje
do eucharystii i znowu pojawia się „bezużyteczność” i „niewdzięczność”:

Zachęcając swoich uczniów do ofiarowania Bogu pierwocin Jego stworzenia, nie
dlatego, by mia ich potrzebować, lecz by oni nie byli bezużyteczni i niewdzięczni

15 AH III, 9, 3. Por. Epid 41.
16 Odnoszę się tu do pracy magisterskiej Rafała Zarzecznego SJ, AGAPETOS jako tytuł

Chrystusa preegzystującego w „Ascensio Isaiae”, Bobolanum 1999, PWT Warszawa.
Polskie wyd. tego apokryfu: Apokryfy Nowego Testamentu. Listy i apokalipsy chrześcijań-
skie, WAM, Kraków 2000, s. 134-168.

17 7, 21; 7, 32; 8, 7; 8, 18; 8, 25.
18 Philosophoumena IX, 15; por. J. Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme,

Desclée, Tournai 1958, s. 77.

136



(nec infructuosi nec ingrati), wzią chleb pochodzący ze stworzenia i dzięki czyni
mówiąc: «To jest cia o moje...»19.

Bóg więc nie potrzebuje dla siebie ani kultu aniołów, ani czci
oddawanej mu w Świątyni, ani kultu eucharystycznego. Czemu to zatem
ma służyć? Odpowiedź wydaje się brzmieć: By ludzie, uczniowie Jezusa,
zrealizowali cel życia. Wszystkie moce Ducha, które aniołowie otrzymali
tylko częściowo, uczniowie dostają w pełni. Zostają przez to wywyższeni
ponad aniołów. Rozwijając analogię „aniołowie – naród wybrany” można
by też powiedzieć, że uczniowie przewyższają również wybranie narodu.
Ustanowienie aniołów i wybranie narodu okazują się być służebne wzglę-
dem obdarowania Duchem Świętym wierzących w Chrystusa. Ale czy
akurat to jest Bogu potrzebne? Ireneusz pisze, że Bóg stworzył człowieka,
ut haberet in quem collocaret sua beneficia – by mieć kogo obdarować
swoimi darami20. Darem tym ostatecznie jest pełnia Ducha Świętego.
Współdziałanie człowieka polegać zaś by miało na „ofiarowaniu Bogu
pierwocin Jego stworzenia”, którymi jest materialny chleb oznaczający
Ciało Chrystusa. Z takiego sformułowania zdaje się płynąć wniosek, że
ziemia jest ważniejsza od niebios: zwróćmy uwagę, że pierwocinami jest
„chleb pochodzący ze stworzenia”, ten do łamania i jedzenia, a nie jakaś
rzeczywistość czysto duchowa. Jeśli zaś ziemia miałaby być ważniejsza od
niebios, to i człowiek od aniołów, i ciało od ducha...

Znajduje to potwierdzenie w innych tekstach Ireneusza. Czytamy:

To On przez S owo ustanowi ca y świat, a na tym świecie są i anio owie i ustanowi
prawo dla ca ego świata, żeby każdy trwa w swoim (zakresie) i nie przekracza
ustalonej przez Boga granicy spe niając nakazane każdemu dzie o21.

I dalej:

Wielkość tego stworzenia, uczyniona przez Boga przed ukszta towaniem cz owieka,
zosta a dana cz owiekowi jako miejsce (jego) pobytu, a obejmowa a wszystko. Byli
bowiem na tym miejscu i anio owie, s udzy tego Boga, który wszystko stworzy
i zarządca, który panowa nad tym miejscem, który by ustanowiony nad tymi
s ugami. S ugami byli anio owie, a zarządcą archanio 22.

Porządek jest więc taki: świat dla człowieka, wokół niego niebiosa
z aniołami jako sługami Boga. Całość, ziemia i niebiosa, jest miejscem

19 AH IV, 17, 5.
20 AH IV, 14, 1; por. 17, 5; 18, 6.
21 Epid 10.
22 Epid 11.

137



pobytu człowieka. Można więc pomyśleć, że to aniołowie żyją w świecie
ludzi, a nie ludzie w świecie aniołów. Taki stan rzeczy jest trwały i nie-
zmienny. Człowiek nie stanie się nigdy aniołem, ani anioł człowiekiem.
Nie wydaje się też, by Ireneusz dopuszczał możliwość „awansu” aniołów
z jednego chóru do wyższego, wiązałoby się to bowiem z otrzymaniem
więcej darów Ducha Świętego, a to zdaje się być niemożliwe. Podobnie
pisał też Atenagoras w Prośbie za chrześcijanami: „żaden element świata
nie przekracza porządku, który został mu wyznaczony”23. Aniołowie
posiadają po jednym darze Ducha i tak już pozostanie. Mogą dzielić się
tym, co posiadają, mogli więc inspirować na różne sposoby proroków
i innych sprawiedliwych Starego Testamentu, nie mogli jednak uświęcać.
Stałość ustalonego porządku zdaje się też wykluczać możliwość przedsię-
bierania jakichkolwiek inicjatyw przez anioły pochodzące z różnych nie-
bios. Jest to myśl analogiczna do zawartej we wspominanym już Wniebo-
wzięciu Izajasza. Również tam między poszczególnymi niebiosami istnieją
granice nieprzekraczalne dla zamieszkujących je aniołów. Izajasz może
przez nie przechodzić, gdyż został specjalnie zaproszony do siódmego
nieba. O aniołach tego nie powiedziano: mają służyć Bogu na swoim
miejscu. Ponad nimi ustanowił Bóg archanioła, o którym Ireneusz mówi,
że „panował nad tym miejscem”, to znaczy nad miejscem przeznaczonym
dla ludzi. Mistrz Ireneusza, Papiasz, będący dla niego autorytetem w wielu
sprawach, uczył podobnie, idąc za tradycją hebrajską: Bóg ustanowił pew-
nych aniołów jako zarządców na ziemi24. Chrześcijański autor Księgi
Henocha jest jeszcze lepiej poinformowany, gdyż zna ich imiona: są to
Arioch i Morioch, ustanowieni na ziemi „by ją strzegli i rządzili rzeczami
doczesnymi”25.

Czy ci aniołowie panowali także nad ludźmi? Wydaje się, że archanioł
mógł panować nad światem tylko przed stworzeniem człowieka. Nie
jednak jako jego pan absolutny, gdyż świat ten został stworzony dla ludzi
i dla nich powinien go zachować. Zdaje się też, że zdaniem Ireneusza
powinien on jeszcze czuwać nad światem jakiś czas po stworzeniu Adama,
gdyż Adam od razu nie potrafił: „Gdy (Bóg) uczynił człowieka panem
ziemi i tych wszystkich bytów, które są na niej, ustanowił go także
potajemnie panem i tych, którzy są sługami na ziemi. Jednak oni byli już
doskonali, pan zaś, to jest człowiek, był mały. Był bowiem dzieckiem
i trzeba było, aby wzrastając doszedł do doskonałości”26.

23 Atenagoras, Prośba... 25.
24 Por. J. Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme..., s. 146.
25 II Henoch 11 [17, 9n.].
26 Epid 12.

138



Wincenty Myszor w opracowaniu polskiego tłumaczenia tekstu Ireneu-
sza tak komentuje to miejsce: „«Potajemnie» może mieć dwa odniesienia:
potajemnie dla człowieka, który jako dziecko jeszcze nie wiedział, że jest
panem także aniołów i do tej wiedzy miał dopiero dorastać, albo potajem-
nie dla aniołów, którzy panując nad światem nie widzieli, że mają być
sługami człowieka. Ta ostatnia myśl może być wspólna z ideą gnostycką,
według której aniołowie-archonci nie wiedzieli, że w człowieku istnieje
wielkość boskiego pochodzenia, która ich przewyższa”27. Przypuszczam,
że chodzi o oba znaczenia równocześnie: Bóg uczynił człowieka panem
aniołów, ale nie wiedzieli o tym od początku ani aniołowie, ani człowiek.
Człowiek miał świadomość dziecka, które nie bardzo jeszcze wie, kim jest,
w jego niewiedzy nie ma zatem nic dziwnego; również Teofil z Antiochii
pisze o dzieciństwie Adama i konieczności jego rozwoju28. Dlaczego
jednak miałoby to być zakryte przed aniołami, które temu człowiekowi
miały służyć? Groziło to nieporozumieniami, które zresztą nie dały na
siebie długo czekać.

Gdy Bóg stworzył człowieka, aniołowie zobaczyli, że jest jak małe
dziecko. Mimo to jednak Ireneusz pisze o szatanie, „że z powodu wielu
darów bożych, danych człowiekowi, zazdrościł mu i okazawszy się w ten
sposób złym, także człowieka uczynił grzesznikiem namawiając go do nie-
posłuszeństwa przykazaniu bożemu”29. Czego jednak mogli aniołowie za-
zdrościć człowiekowi? O jakie dary chodzi? Gdzie indziej napisze, że anioł
„pozazdrościł naszego życia”30. Czego jednak konkretnie?

Zazdrość jako motyw odstępstwa szatana jest obecna w wielu pismach
starochrześcijańskich i gnostyckich31. Trudno jednak sprecyzować przed-
miot tej zazdrości. Ojciec Orbe uważa, że chodzi o takie dary jak
podobieństwo Boże, nieśmiertelność i panowanie nad światem dane
Adamowi jako ciału ulepionemu rękami Boga32. Czy jednak aniołowie
mogli wiedzieć o tym wszystkim? Byli w swojej naturze doskonali, mieli
zaszczytne miejsca w niebiosach, byli obdarzeni poszczególnymi darami
Ducha Świętego. Boże postanowienie, że człowiek – to małe dziecko – ma

27 Por. W. Myszor, Gnostycyzm w tekstach z Nag Hammadi, „Studia Antiquitatis
Christianae”, 1, 2 (1977), s. 175-182.

28 Teofil z Antiochii, Do Autolyka II, 25.
29 Epid 16.
30 AH IV, pref. 4; por. V, 24, 4.
31 Np. Tertulian, De anima 20, 5; 39, 1; Nowacjan, De Trinitate I, 6; Cyprian,

O zazdrości i zawiści 4.
32 A. Orbe, Antropología de san Ireneo, BAC, nr 286, Madrid 1969, s. 267n.

139



być ich panem, było – wedle wszelkiego prawdopodobieństwa – dla nich
zakryte. Spróbujmy więc poszukać dalszych precyzacji.

Co aniołowie mogli wiedzieć? Albo raczej: Co Ireneusz mógł wiedzieć
na temat świadomości i wiedzy aniołów? W tradycji hebrajskiej są teksty
świadczące o niewiedzy aniołów na temat przyszłości. Świadczą o tym
teksty dotyczące składania Izaaka w ofierze przez Abrahama. Według
midraszu Bereszit Rabbah aniołowie lamentowali widząc, że Abraham
związał Izaaka na ołtarzu ofiarnym33. Został on spisany dopiero w V wie-
ku, ale zapewne jest świadectwem starszej tradycji. Według żyjącego
w I wieku rabbiego Eleazara również „aniołowie służebni podnieśli krzyk
i lament” i prosili Boga, by ze względu na swe miłosiedzie ulitował się
nad Izaakiem34. Wynika z tego, że nie wiedzieli, jakie są Boże plany
względem Izaaka i ich wiedza obejmowała tylko to, co widzieli. Podobnie
we Wniebowzięciu Izajasza aniołowie nie wiedzą nic o Bożych tajemni-
cach. Dopiero przy wniebowstąpieniu zdają sobie sprawę z tajemnicy
zbawienia i dziwią się: „(23) i ujrzeli go wszyscy aniołowie firmamentu
i Szatan, i adorowali go. (24) I była tam wielka żałość, kiedy mówili:
«Jakże nasz Pan zstąpił do nas i nie pojęliśmy chwały, która była na nim,
którą widzieliśmy spoczywającą na nim (począwszy) od szóstego nieba?».
(25) I wstąpił do drugiego nieba i nie przemienił się, lecz wszyscy anioło-
wie, którzy byli po prawicy i po lewicy, i tron, (który) był pośrodku, (26)
adorowali go i oddawali mu chwałę i mówili: «Jakże Pan był ukryty kiedy
zstępował, i nie pojęliśmy?». (27) I w ten sam sposób wstąpił do trzeciego
(nieba), i w ten sam sposób wychwalali go i mówili; (28) i w czwartym
niebie, i w piątym, i mówili w ten sam sposób”35.

Z tego tekstu zdaje się wynikać, że aniołowie nawet w czasie ziemskie-
go życia Jezusa nie znali Jego tajemnicy, nie wiedzieli, że to On jest
Synem Bożym. Można wiąc przypuszczać, że w środowisku, w którym ten
apokryf powstał uważano, że aniołowie widzą tyle, ile aktualnie się dzieje
i ile mogą oglądać. Jest inną sprawą, jakimi zmysłami aniołowie mogą ob-
serwować sprawy tego świata, to jednak zdaje się nie zajmować chrześci-
jan z II wieku. Według Henocha aniołowie nie wiedzą nawet, ile ich
jest36, i w przeciwieństwie do Henocha Bóg nie objawił im ani swych ta-

33 Midrasz Bereszit Rabbah 56, 5. 8.
34 Rozdziały Rabbi Eleazara 31, 3. Dzieło skompilowane w IX wieku na podstawie

wcześniejszej tradycji.
35 Wniebowzięcie Izajasza XI, tłum. R. Zarzeczny.
36 II Henoch 13 [20, 9n.].

140



jemnic, ani niepoliczalnego stworzenia, ani nawet tajemnicy ich własnego
bytowania37.

Dodatkowym argumentem za niewiedzą aniołów było zdanie z 1 P 1,
12: „Wejrzeć w te sprawy pragną aniołowie”. Sprawy te, to rzeczywistości
zapowiadane przez proroków, a spełniające się w chrześcijanach. Anioło-
wie chcieliby też te rzeczy poznać, ale nie mogą. Ireneusz z sarkazmem
wypomina gnostykom, że uzurpują sobie poznanie rzeczy, których nawet
aniołowie nie wiedzą, choć chcieliby38. Gdzie indziej pisze, że Chrystus
przyniósł ludziom zapowiedziane dary, które chcieliby poznać aniołowie:
chcieliby, ale widocznie nie mogli39. Według Epistula Apostolorum
aniołowie chcieliby zobaczyć Chwałę Ojca, ale nie jest im to dane. Mówi
Jezus do uczniów: „zaprawdę mówię wam, jesteście mi braćmi i przyja-
ciółmi, gdyż ma upodobanie mój Ojciec w was i w tych, którzy przez was
uwierzą we mnie. Zaprawdę mówię wam, taką i tak wielką radość przygo-
tował Ojciec mój, że aniołowie i władze pragnęli i pragną oglądać
i widzieć, lecz nie dozwolono im widzieć wielkości mego Ojca40.

Nie ma podstaw sądzić, że chodzi w tym miejscu o aniołów upadłych:
wszyscy aniołowie są pozbawieni wiedzy na temat Bożych tajemnic.
Tradycja hebrajska na ten temat nie była jednomyślna. Na przykład według
Księgi Jubileuszy, Henocha i IV Ezdrasza aniołowie posiadają wiedzę
o Bożych tajemnicach, ale tylko dlatego, że Bóg im je objawił. Sami przez
się, z natury, raczej takiej wiedzy nie posiadają. Wyjątkiem mogą ewen-
tualnie być cherubini albo najwyższy Anioł Pański, ale o nich będziemy
mówić później. Objawiać zaś Bóg może swoje tajemnice, komu zechce,
także ludziom, nie wynika więc znikąd, by aniołowie mieli być wyżsi od
człowieka. Midrasz Rabba do Księgi Rodzaju podaje wręcz, że są niżsi,
gdyż zawsze stróż jest mniej ważny od tego, u kogo stróżuje41.

Są jednak teksty biblijne, według których aniołowie wiedzą sporo. Na
przykład Mt 18, 10: aniołowie oglądają oblicze Ojca. Dla Ireneusza jedyne
co jest do oglądania w Bogu to Jego Syn: „Ojciec jest niewidzialnością
Syna, a Syn jest widzialnością Ojca”42. Tyle samo widzą anioły dobre

37 II Henoch 1 [14, 7nn.].
38 AH II, 17, 9.
39 AH IV, 34, 1.
40 Ep. Apost. 19 (wersja etiopska); M. Starowieyski, Apokryfy Nowego Testamentu,

s. 524.
41 Por. J. Bonsirven, Le judaïsme..., I, s. 229. Jest to jednak późne świadectwo, gdyż

dopiero z początku V wieku; por. Madeleine Taradach, Le midrash, Labor et Fides, Genève
1991, s. 185.

42 AH IV, 6, 6.

141



i upadłe, tyle że nie jednakowo wierzą. Nic więcej nie da się powiedzieć,
gdyż nie pozostał nam żaden fragment, w którym Ireneusz ustosunkowy-
wałby się do tego zdania z Ewangelii, jeśli nie liczyć przedstawienia
przewrotnych, jego zdaniem, interpretacji gnostyków43.

Zakładając ignorancję aniołów, musieli jednak Ojcowie ustosunkować
się jakoś choćby do Anioła Pańskiego, który ukazał się Mojżeszowi
w krzaku gorejącym (Wj 3, 2), oraz do archanioła Gabriela, który zapo-
wiedział Maryi Pannie narodziny Jezusa (Łk 1, 26). Ireneusz na ten temat
nie pisze nic. O krzaku w ogóle nie wspomina, a o Gabrielu powtarza to,
co przyczytał w Ewangelii. Zobaczmy zatem gdzie indziej. Justyn pisał,
że Anioł Pański z krzaka to ktoś, kto równocześnie jest i aniołem, i Bo-
giem, gdyż jako taki się przedstawia. Nie o anioła więc chodzi, ale o Boski
Logos44. Anioł zresztą to także gdzie indziej u Justyna jedno z określeń
Syna Bożego45. Jego zdaniem można więc podejrzewać, że jeśli jakiś
anioł coś objawia, jest to w rzeczywistości Syn Boży. W cytowanej już
Epistula Apostolorum aniołowie i archaniołowie nie uświadamiają sobie,
że Syn Boży zstępuje na ziemię, gdyż przechodząc przez poszczególne
niebiosa upodobniał się do nich. Jezus mówi: „Wydawałem im się jednym
z nich”46. Archanioł Gabriel nie jest więc wyjątkiem, gdyż w rzeczywi-
stości to nie on zwiastował narodzenie Jezusa. Tak bowiem mówi: „«Czy
wiecie, jak anioł Gabriel przyszedł i zwiastował Maryi?». Powiedzieliśmy
mu: «Tak, Panie». Odpowiedział i rzekł nam: «Czy nie przypominacie
sobie, że przedtem powiedziałem wam, że stałem się dla aniołów jak
anioł?». Powiedzieliśmy mu: «Tak, Panie». Rzekł nam: «Wtedy w postaci
archanioła Gabriela ukazałem się Maryi Dziewicy i mówiłem do niej, a jej
serce przyjęło, uwierzyła, uśmiechnęła się, a ja, Słowo, wszedłem do niej
i stałem się ciałem, i ja sam byłem wysłannikiem siebie samego, w postaci
anioła tak czyniłem; a potem poszedłem do Ojca mego»”47.

Wyjątkiem może być archanioł Vreveil (lub Vereveil), po grecku
pewnie Brebeel, który Henochowi opowiadał o wszystkich dziełach
pańskich, a ten spisał je w 360 księgach48. Skoro opowiadał, to zapewne
wiedział. Nie jest to jednak oczywiste, gdyż w następnym rozdziale (11)
Pan mówi do Henocha, że to On sam mu wszystko objawia. Być może

43 AH I, 13, 3; 14, 1.
44 Justyn, Dialog 59-63.
45 Np. Justyn, Dialog 34, 2; 59, 1; 128, 1.
46 Ep. Apost. 13 (24).
47 Ep. Apost. 14 (25). Tekst polski [w:] M. Starowieyski, Apokryfy Nowego Testamentu,

II, s. 524.
48 II Henoch 10.

142



zatem, że jest to sytuacja analogiczna do tego, co Epistula Apostolorum
mówi o Gabrielu: Matce Bożej wydawało się, że widzi Gabriela, w rzeczy-
wistości był to zaś sam Chrystus. Tutaj zaś Vreveil byłby tym, którego
Henoch widzi, ale w rzeczywistości objawia sam Bóg.

Mamy więc dostatecznie dużo wskazówek, że dla chrześcijan II wieku
aniołowie nie mieli wiedzy na temat Bożych tajemnic zbawienia. Skoro
zatem aniołowie nie wiedzą nic na temat przyszłego losu człowieka ani
wywyższenia człowieczeństwa w Chrystusie, czego zazdroszczą stworzone-
mu co dopiero Adamowi?

Zwraca uwagę następujący tekst: „Diabeł, który był jednym z aniołów
ponad duchem powietrza, jak wykazał Paweł w Liście do Efezjan (2, 2),
zazdroszcząc człowiekowi, stał się odstępcą od Bożego prawa; zazdrość
bowiem jest obca Bogu”49.

Pomińmy mityczne duchy powietrza, gdyż nie o nich w tym artykule
mowa. Ważniejsze jest sformułowanie Ireneusza, że diabeł stał się odstęp-
cą od Bożego prawa. Wcześniej Ireneusz zacytował Platona, że Bóg karze
tych, którzy sprzeciwiają się Jego prawom50, oraz że ten, który jest dobry
nie ma nic wspólnego z zazdrością51. Być może należałoby jednak przede
wszystkim odnieść się do zdania już cytowanego powyżej: „... [Bóg] usta-
nowił prawo dla całego świata, żeby każdy trwał w swoim (zakresie) i nie
przekraczał ustalonej przez Boga granicy spełniając nakazane każdemu
dzieło”52.

Jedynym prawem nadanym aniołom przez Boga było ustalenie ich
dziedziny na takie, a nie inne niebo; nie ma mowy o jakimkolwiek prawie
pozytywnym, które byłoby im nadane, jak później człowiekowi odnośnie
do jedzenia owoców z wszystkich drzew ogrodu z wyjątkiem jednego.
Związanie aniołów z jednym konkretnym niebem było pewnym ogranicze-
niem, gdyż – jak już zauważyliśmy – nie dawało możliwości rozwoju. Nim
powstał człowiek nie stanowiło to jednak żadnego problemu. Istnieli anio-
łowie, rzeczy, rośliny i zwierzęta, wszystko było na swoim miejscu i tak
miało pozostać. Wszystko było bowiem wykończone. Pojawił się jednak
człowiek, który „był mały” i miał się rozwijać. Na dodatek „Słowo Boże
przechadzało się stale i rozmawiało z człowiekiem zapowiadając rzeczy
przyszłe, które mają nastąpić, ponieważ będzie zamieszkiwało i rozmawia-

49 AH V, 24, 4.
50 Platon, Prawa IV, 715e.
51 Platon, Timaios 29e. Oba zdania w AH III, 25. 5.
52 Epid 10.

143



ło z nim i będzie z ludźmi, ucząc ich sprawiedliwości”53. Adam był więc
coraz mądrzejszy i być może – wyobrażano sobie – to właśnie mądrzenie
się Adama wydało się niektórym aniołom niebezpieczną konkurencją.

Przy okazji warto wspomnieć o hipotezie proponującej tłumaczenie
wiersza Rdz 2, 25 („chociaż mężczyzna i jego żona byli nadzy, nie odczu-
wali wobec siebie wstydu” – BT wyd. 3) w taki oto sposób: „Obydwoje
byli mądrzy, mężczyzna i jego żona, dlatego nie hańbili się”54. Opiera się
ona na innej wokalizacji tych samych spółgłosek i uzasadnia tradycją he-
brajską, według której nagość jest nie do pogodzenia z godnością stworzo-
nego człowieka. Zainteresowanych odsyłam do cytowanego artykułu, prag-
nę jedynie zauważyć, że taka tradycja bardzo ładnie pasowałaby do opisu
Adama w dziele Ireneusza. „Hańba”, o której mowa, odnosi się do kultów
bałwochwalczych, tak więc zapis o „nie hańbieniu się” pierwszych ludzi
jeszcze bardziej podkreślałby godność i wielkość człowieka w przeciwień-
stwie do tych aniołów, którzy właśnie mają zamiar odwrócić się od Boga
i sprowadzić człowieka na złe drogi. Oczywiście Ireneusz w Septuagincie
czytał o nagości i wstydzie, nie o mądrości i kultach pogańskich. Tradycja
judaistyczna, nawet jeśli równoległa do tekstu biblijnego, nie była mu
jednak obca.

Powodem zazdrości niektórych aniołów wydaje się być właśnie ta
możliwość rozwijania własnej mądrości, której aniołowie nie posiadali,
oraz zażyłość ze Słowem Bożym. Aniołowie nie mogli raczej wiedzieć, co
z tego wyniknie. Widzieli jednak kogoś, kto nie był poddany prawu stabi-
litas loci jak oni, kto nie był przypisany do określonego nieba czy do
miejsca na ziemi, gdyż Bóg na ziemi go co prawda stworzył, ale potem
przeniósł do raju55. No i stawał się coraz mądrzejszy. Takiego życia
pozazdrościli i skłonili człowieka do grzechu.

Pierwszym grzechem ludzi, do którego zostali sprowokowani przez
szatana, zajmuję się w innym miejscu56, wróćmy zatem do aniołów i ich
losów. Najpierw krótko do upadłych, gdyż o nich Ireneusz pisze więcej:

...anio odstępca, który doprowadzi cz owieka do niepos uszeństwa i uczyni go
grzesznikiem, sta się przyczyną wyrzucenia go z raju, nie zadowoli się pierwszym
i pope ni drugie z o wśród braci. Kain przeniknięty jego duchem dopuści się
bratobójstwa57.

53 Epid 12.
54 Por. J. Sulowski, Dwie mądrości – z Bogiem i bez Boga [w:] Miłość jest z Boga,

Studium ofiarowane ks. J. Łachowi, ATK, Warszawa 1997, s. 381.
55 Epid 12.
56 Henryk Pietras, Pierwszy grzech ludzi według św. Ireneusza (Adv. Haer. V, 23, 1-2)

[w:] Grzech pierworodny, ŹMT, nr 12, WAM, Kraków 1999, s. 25-39.
57 Epid 17; por. Rdz 4, 8; 1 J 3, 12; Teofil, Do Autolyka II, 29.

144



Pochód zła posuwał się coraz dalej:

Lecz z o rozszerzając się ogarnę o ca y rodzaj ludzki tak, że pozosta o bardzo ma e
plemię sprawiedliwych wśród nich. Także nielegalne58 wymieszania pojawi y się na
ziemi. Wymieszali się bowiem anio owie z córkami ziemskimi, a te urodzi y im dzieci,
które dla swojego ogromnego wzrostu zosta y nazwane gigantami. Anio owie zaś
przynieśli swoim żonom jako dary niegodziwe nauki. Pouczyli je bowiem o mocy ko-
rzeni i zió , farbowaniu, zdobieniu, o (uczuciach) nienawiści, mi ostkach, namiętności,
o przynętach do mi ości, o więzach trucicielskich, o wszelkim wróżeniu i o wstrętnym
Bogu ba wochwalstwie59.

Skutkiem anielskiej apostazji od Bożego prawa stał się nieporządek.
Aniołowie upadli odeszli od przypisanego im miejsca i wbrew Bożemu
ustanowieniu wymieszali się z ludźmi. Porodziły się hybrydy, na dodatek
też rozprzestrzenili różne nauki i praktyki, które pogłębiają – zdaniem
Ireneusza – nieporządek.

Oczywiście ci aniołowie, którzy pozostali na swoim miejscu, dalej służą
Bogu. Ireneusza ciągle bardziej interesują ludzie niż aniołowie, parę razy
jednak o nich pisze. Nawiązując do wizyty trzech mężów u Abrahama
w Mamre (Rdz 18), precyzuje:

Dwaj zatem z trzech to byli anio owie, jeden zaś z nich to Syn Boży i z nim
rozmawia Abraham wstawiając się za sodomitami... A gdy ci rozmawiali, dwaj
anio owie zstąpili do Sodomy...60.

Znacznie ważniejsze jest dla Ireneusza objawienie się Abrahamowi
Syna Bożego, niż towarzyszący mu aniołowie, stąd też nic więcej na ten
temat nie znajdujemy.

Z tematem aniołów łączy się temat cherubinów i serafinów, przez wielu
autorów uważanych za moce anielskie. Ireneusz pisze na ich temat między
innymi takie zdanie:

Tak więc Bóg jest czczony nieustannie przez S owo swoje, które jest Jego Synem
i przez Ducha Świętego, który jest mądrością Ojca wszechświata. Ich bowiem moce,
to jest S owa i Mądrości, które nazywają się cherubinami i serafinami, wychwalają
Boga nieustannymi g osami i każdy jakikolwiek byt w niebie oddaje chwa ę Bogu,
Ojcu wszechświata61.

58 Grec. „Anomos”. „Nomos” był prawem ustanowionym przez Boga.
59 Epid 18; por. AH IV, 36, 4; V, 29, 2; Tertulian, Apologetyk 22, 3; Justyn, Apologia

II, 4, 3n.
60 Epid 44.
61 Epid 10.

145



Nigdzie aniołowie nie są nazywani mocami Słowa, wynika więc z tego,
że i tu nie chodzi o anioły. Gdzie indziej nazywa cherubinów obrazami
działania Syna Bożego62. Być może jest to ślad tej samej tradycji, którą
spotykamy u Filona Aleksandryjskiego. Według niego aniołowie zasadni-
czo są wyrazem działania Logosu. W swoim myśleniu starał się on
połączyć biblijne dane o aniołach – Bożych posłańcach i platońskie
wyobrażenia o ideach. Według Wolfsona należy utożsamić anioły Filona
z mocami stworzonymi wraz z ideami i niecielesnymi bytami rozumowy-
mi63. Nie są one bowiem ideami, gdyż te nie mają mocy. Zwłaszcza
w traktacie O cherubinach (27n.) reprezentują one dwie główne moce
Boże: Królowanie i Dobroć. Ireneusz nie próbuje biblijno-filozoficznej
syntezy i dla swoich aniołów nie musi szukać miejsca w systemach filozo-
ficznych. Stara się jednak połączyć dane Starego Testamentu z wiarą
w Syna Bożego i Ducha Świętego. Cherubini i serafini są zatem dla niego
mocami – odpowiednio – Syna i Ducha, kierują chórami niebios w wy-
chwalaniu Boga Ojca i o tyle przewyższają anioły, o ile działanie aniołów
jest przewyższone przez działanie Syna i Ducha.

Połączenie postaci Syna i Ducha z wyobrażeniami serafinów i cherubi-
nów jest typowo judeochrześcijańskie. Jean Daniélou zwrócił uwagę na
podobieństwo idei u Ireneusza i w wizjach niejakiego Elkasaia, o którym
pisze nieznany autor Philosophoumena z początku III wieku. Według nie-
go Syn Boży jest aniołem ogromnej wysokości, a towarzyszący mu Duch
Święty jest aniołem równie wielkim, tylko żeńskiego rodzaju64. Takie
wyobrażenie wiąże się z tym, że hebrajskie słowo ruah – oznaczające
ducha, jest rodzaju żeńskiego. Chrześcijańskie „dopuszczenie” Syna
i Ducha Świętego do sfery bóstwa spotykało się z hebrajską tradycją,
według której, w „mieszkaniu” Boga, czyli najpierw w Namiocie, potem
w Świętym Świętych Świątyni Jerozolimskiej, przebywali dwaj cherubini.
Według 1 Sm 4, 4 oraz 2 Sm 6, 2 Pan zasiada na cherubach, według 1 Krl
8, 6 w sanktuarium świątyni Arka Przymierza umieszczona była pod
skrzydłami cherubów. Józef Flawiusz pisze zaś o Arce, że: „Na wieku
umieszczono dwie postaci cherubinów – jak je Hebrajczycy nazywają –
istot ze skrzydłami, kształtem swym niepodobnych do żadnej z rzeczy
widzianych ludzkimi oczyma; Mojżesz powiada, iż ujrzał je wyrzeźbione

62 AH III, 11, 8.
63 H.A. Wolfson, Philo. Foundations of Religious Philosophy in Judaism, Christianity

and Islam, Cambridge Mass. 19684, I, s. 374n.
64 Philosophoumena IX, 13; J. Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme..., s. 191.

146



na tronie Boga”65. Profesor Uniwersytetu Hebrajskiego w Jerozolimie,
Gedaliahu Stroumsa, uważa, iż tak silne podkreślanie roli aniołów, czy
takich istot jak cherubini czy serafini, było spowodowane antropomorficz-
nymi wyobrażeniami Boga właściwymi dla saduceuszy. Faryzeusze, spo-
śród których wywodziło się wielu chrześcijan ze św. Pawłem na czele,
sprzeciwiali się temu. Stroumsa pisze: „W świetle spekulacji antyantropo-
morficznych, jak u faryzeuszy, lub tradycji, na jakiej opierał się Filon (dla
którego – podkreślmy – Bóg pozostaje niewidzialny), dwaj cherubini wy-
dają się być pojmowani nie tyle jako symbole, ile jako hipostatyczne
przedstawienia dwóch aspektów bóstwa, aspektów wyrażonych przez Jego
dwa imiona: Tetragram, to jest Adonai (Pan) i Elohim”66. W Apokalipsie
Abrahama, napisanej prawdopodobnie pod koniec I wieku naszej ery67,
dwaj najważniejsi aniołowie noszą imiona Yaoel i Michał. Yaoel jest bez
wątpienia najwspanialszy. Działa w Imię Boga (10, 3), a nawet mówi do
Abrahama w pierwszej osobie: „ustanowiłem przymierze z tobą i z potom-
stwem, które ma się z ciebie narodzić” (10, 16). Jest to więc figura
podobna do Anioła Pańskiego z Rdz 22, 11, który powstrzymał rękę Abra-
hama, gdy na górze Moria zamierzał złożyć w ofierze Izaaka. Uważa się,
że jest to interpolacja chrześcijańska dokonana pod wpływem dalszego
rozwoju angelologii żydowskiej, którą także ktoś próbował ochrzcić. Jej
starożytnym zwieńczeniem, w tym co dotyczy aniołów, może być III Księ-
ga Henocha, prawdopodobnie z III wieku, w której występuje anioł Meta-
tron, zwany wręcz „małym YHWH”68.

U Ireneusza widzimy tę „superanielską” tradycję w wersji już poważnie
„ochrzczonej”. Być może jednak można ją odnaleźć jeszcze wcześniej,
mianowicie w Dziejach Apostolskich. W opowiadaniu o chrzcie dworza-
nina etiopskiego w Dz 8, 26 Anioł Pański każe iść Filipowi na drogę
z Jerozolimy do Gazy, a w 8, 39, po ochrzczeniu Etiopa, Duch Pański
porywa Filipa. Jeszcze bardziej przekonująco przedstawia się to w opisie
przesłuchania Pawła przez Sanhedryn w Dz 23, 1-10. Przytoczmy wersety
6-8, jak najdosłowniej: „6) Paweł wiedząc, że w jednej części są to sadu-
ceusze, a w drugiej faryzeusze, wołał do Sanhedrynu: «mężowie bracia,

65 J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela III, 6, 5 (137). Szczegół skądinąd nie znany.
66 G. Stroumsa, Le couple de l’Ange et de l’Esprit: traditions juives et chrétiennes,

„Revue Biblique”, nr 88, 1981, s. 55.
67 L’Apocalypse d’Abraham en vieux slave, przeł. Ryszard Rubinkiewicz, TN KUL,

Lublin 1987, s. 75.
68 III Henoch 12, 5. Por. J. Bonsirven, Le judaïsme..., I, s. 236nn.; R. Rubinkiewicz,

L’Apocalipse d’Abraham, s. 63nn.

147



jestem faryzeuszem, synem faryzeuszy. Jestem sądzony za nadzieję i zmar-
twychwstanie umarłych»”. 7) Po powiedzeniu tego powstał spór między
faryzeuszami i saduceuszami i podzielili się zebrani. 8) Saduceusze
bowiem mówią, że nie ma zmartwychwstania ani anioła, ani ducha, fary-
zeusze zaś uznają jedno i drugie”.

Wszyscy, z wyjątkiem porządnej Wulgaty – a po polsku wydania Bry-
tyjskiego i Zagranicznego Towarzystwa Biblijnego – tłumaczą w w. 6
„nadzieja zmartwychwstania”, dając co najwyżej w przypisie, że dosłownie
jest „nadzieja i zmartwychwstanie”. Stroumsa w cytowanym artykule
przedstawia jednak podstawowe spostrzeżenia: po pierwsze nie ma
żadnych wątpliwości, że tekst w. 6 mówi o nadziei „i” zmartwychwstaniu,
po drugie, w w. 8 mamy zmartwychwstanie, anioła i ducha, co zostaje
skomentowane przez Łukasza jako „jedno i drugie”. Ponadto saduceusze
nie negowali istnienia aniołów i duchów w ogóle, gdyż Łukasz używa
tylko liczby pojedynczej: „anioła i ducha”69. Chodzi więc o jakiegoś
konkretnego anioła i ducha. Rozwikłanie zagadki może leżeć tylko
w utożsamieniu anioła i ducha z faryzejską „nadzieją”70. Istniałaby zatem
ciągłość tradycji: dwaj cherubini u tronu Boga w Księgach Samuela
→ cherubini i serafini Filona Aleksandyjskiego → anioł i duch z Dziejów
Apostolskich → Michał i Gabriel stojący u tronu Boga w II Henoch
9 → Yoael i Michał z Apokalipsy Abrahama → Umiłowany Boga w aniel-
skiej postaci i Anioł Ducha Świętego z Wniebowzięcia Izajasza (rozdz.
7nn.) → cherubini i serafini jako moce Syna i Ducha u Ireneusza.

Równocześnie zwróćmy jednak uwagę na zróżnicowanie tej tradycji.
Chociaż bowiem ładnie poukładało nam się wszystko w pary, wcale nie
jest zawsze oczywiste, że chodzi o dwie istoty. Cherubinów i serafinów
u Filona jest mnóstwo i są „mocami”, nie da się udowodnić, że w Dziejach
Apostolskich 8, 26 i 39 Anioł Pański jest różny od ducha, a w Dz 23,
8 jednoznacznie jeden jest utożsamiony z drugim, u Henocha Michał
i Gabriel czasem występują zamiennie, Yoael jest w Apokalipsie Abrahama
zdecydowanie ważniejszy od Michała. Tylko Wniebowzięcie Izajasza jest
jednoznaczne w rozróżnieniu dwóch. Nie trzeba więc się dziwić, że
i w chrześcijaństwie pozostała tradycja uznająca jednego anioła poniżej

69 Warto zaznaczyć, że jedynym dowodem przedstawianym w literaturze na poparcie
twierdzenia, że saduceusze nie wierzyli w anioły jest właśnie nasz tekst z Dziejów
Apostolskich. Por. np. J. Bonsirven, Le Judaisme..., I, 50, s. 222; K. Schubert, Jesus im
Lichte der Religionsgeschichte des Judentums (1973); konsultuję wydanie francuskie, Jésus
a la lumière du judaisme du premier siècle, Cerf, Paris 1974, s. 74.

70 G. Stroumsa, Le couple de l’Ange..., s. 57nn.

148



Boga, a powyżej innych aniołów. Jest tak w Pasterzu Hermasa, niewątpli-
wie najbardziej znanym piśmie judeochrześcijańskim, w którym mowa
o aniołach. Spotykamy tam ważnego anioła Pokuty (od Widzenia V), oraz
ważniejszego od niego Anioła Pańskiego, zwanego również Wspaniałym,
Najświętszym czy Michałem71. Oprócz tego istnieje jeszcze sześciu anio-
łów Wspaniałych, których Michał przewyższa72. Ksiądz Edward Staniek
streścił swoje studium na ten temat takim zdaniem: „Hermas uznaje
istnienie jakiejś najwyższej, najdoskonalszej, pochodzącej od Boga
duchowej istoty, która w otoczeniu sześciu aniołów Wspaniałych stoi na
szczycie hierarchii duchów niebieskich. Tej tajemniczej istocie nadaje aż
trzy imiona: Michał Anioł, Syn Boży i Duch Święty”73.

Widzimy, że judeochrześcijańscy autorzy skłonni byli utożsamiać Syna
i Ducha Świętego z najważniejszymi aniołami (lub aniołem). Ireneusz
oddziela jednak zdecydowanie ich istnienie i kondycję od natury anielskiej.
Najważniejsi w hierarchii to nie personifikacje, ale moce Syna i Ducha,
którzy pozostają ponad naturą aniołów. Aniołowie w teologii Ireneusza
z Lyonu są poddani Synowi i Duchowi, ale też są podporządkowani cie-
lesnemu człowiekowi. To on jest panem stworzenia i zdanie to dotyczy nie
tylko stworzeń ziemskich, ale wszystkich Bożych dzieł. Wyjątkiem mogą
być tylko cherubini i serafini, ale tylko nominalnie. W rzeczywistości nie
są bowiem stworzeniami, ale mocami Syna i Ducha. Aniołowie zostali
stworzeni, by przygotować świat na stworzenie ich pana, człowieka, by
pomagać mu zgodnie z Bożymi zamierzeniami w rozwijaniu udzielonych
mu darów. Każdy z aniołów jest wyposażony w ich część, odpowiadającą
jednemu z siedmiu niebios i siedmiu darów Ducha. Nie mogą oni posiąść
pełni Ducha Świętego, ale mają je dla ludzi. Ich rola jest podobna do roli
Narodu wybranego: mają przygotować świat na przyjście Mesjasza.

Spełnienie roli Narodu i aniołów dokonuje się w chrzcie Jezusa w Jor-
danie: człowieczeństwo wzięte z Córki tego Narodu łączy się z darami
Ducha Świętego, które Mesjasz następnie może dać wszystkim ludziom.

Jak długo trwa ten świat, tak długo aniołowie pozostają stróżami,
komunikują dary Ducha Świętego. Aż nastanie czas zmartwychwstania,
kiedy to święci cum sanctis angelis conversationem et communionem et
unitatem spiritalium in regno capient74. Ireneusz wierzy, że po panowaniu

71 Por. Pasterz, Przypowieść VII, 1, 1; 1, 5; Widzenie V, 1, 2.
72 Np. Przypowieść V i IX.
73 E. Staniek, Angelologia w „Pasterzu” Hermasa, „Studia Theologica Varsaviensia”,

nr 9, 1971, s. 78.
74 Ireneusz, AH V, 35, 1.

149



Antychrysta nastąpi przyjście Chrystusa i pierwsze zmartwychwstanie
sprawiedliwych. Będą oni w tysiącletnim królestwie Mesjasza na ziemi
prowadzić ten sam sposób życia co aniołowie, będą z nimi zjednoczeni
i – jak tłumaczy ojciec Orbe – „doświadczą w ciele wewnętrznej jedności
właściwej dla duchów anielskich, aby jak oni zwracać swoją energię
w górę, ku Stwórcy, w modlitwie prostoty”75. Nie oznacza to, że staną
się aniołami, lub też zmianie ulegnie ich natura cielesna na niecielesną:
w zmartwychwstałym ciele osiągną jakości natury anielskiej. Pan przyjdzie
z „aniołami świętymi”, z tymi, którzy pozostali Mu wierni. Wyklucza to
spekulacje na temat natury aniołów upadłych czy tych, którzy zostali
oskarżeni o współżycie z kobietami i spłodzenie gigantów, jak widzieliśmy
to powyżej. Widzieliśmy też, że wierni aniołowie to ci, którzy nie
przekroczyli wyznaczonych im granic, ale czcili Boga w niebie każdemu
przeznaczonym, „zadawalając się” danym im darem Ducha. Z tym samym
przyjdą wraz z Synem Bożym, służąc dalej zmartwychwstałym w oddawa-
niu czci Bogu. Liturgia, która rozpoczęła się stworzeniem aniołów, a jej
figurą był siedmioramienny świecznik, uzupełnieniem kult eucharystyczny,
dopełnia się na Nowej Ziemi pierwszego zmartwychwstania, w nowej Jero-
zolimie, jak pisze kilka linii dalej. Duchowa jedność, jaką zachowali święci
aniołowie, umożliwi zmartwychwstałym przezwyciężenie ludzkiej złożo-
ności duszy i ciała, napięcia między racjonalnością a popędliwością.
Dlatego też „ani żenić się nie będą, ani za mąż wychodzić” (Łk 20, 35).
Przez całe millennium, w jedności z aniołami, święci będą „wzrastać
dzięki widzeniu Pana i przez niego nauczą się czcić Boga Ojca” (tamże).
W tym właśnie pomagać będą aniołowie. Po ostatecznym zmartwychwsta-
niu Bóg da ludziom bezpośrednie widzenie Boga i rola aniołów, służebna
względem ludzi się skończy. Pozostaną na swoich „miejscach”, a kult
Boga obejmie wszystkich zbawionych.

WYKAZ SKRÓTÓW

BAC – Bulletin d’Archéologie Chrétienne
BLE – Bulletin de Littérature Ecclésiastique
STU – Studia Theologica Varsaviensia
ŹMT – Źród a Myśli Teologicznej

75 A. Orbe, Introducción a la teología de los síglos II y III, „Analecta Gregoriana”,
nr 248, 1987, s. 968.

150



151

Stanisław Longosz

OPIEKUŃCZA FUNKCJA ANIOŁÓW W NAUCE
OJCÓW KOŚCIOŁA (zarys problemu)

I

Jedną z zasadniczych funkcji aniołów jest sprawowanie opieki nad stwo-
rzeniami. Na funkcjonalność tych istot wskazuje już sama nazwa „anioł”,
wywodząca się z greckiego –((g8@H i łacińskiego angelus, mających swój
odpowiednik w hebrajskim Mal’âk, oznaczająca najogólniej posłańca albo
zwiastuna ludzkiego lub boskiego, który wykonuje zlecone zadanie, przy-
nosi jakieś polecenie, dobrą lub złą wiadomość. W znaczeniu zwykłego
ludzkiego posłańca lub zwiastuna występuje często w greckiej literaturze
klasycznej (zarówno w eposie, jak i prozie, dramacie, liryce i tekstach filo-
zoficznych)1, a nawet w pismach Nowego Testamentu (Łk 7, 24; 9, 52; Jk 2,
25), gdzie jednak termin ten zarezerwowano prawie wyłącznie na oznacze-
nie posłańca Bożego, co później przyjęła również tradycja chrześcijańska.
Taką też treść tej nazwie, podkreślającą nie tyle istotę, co funkcję, nadawa-

1 Por. Homerus, Ilias II 26; V 804; XIII 2; XXIV 292 i 296; Herodotus, Historiae I 36;
V 92; Xenophon, Historiae I 4, 2; II l, 7; Sillogae Inscriptionum Graecarum 229, 25; The-
ognis 549 i 769; Simonides 74; Sophocles, Electra 149, Antigona 277; Euripides, Supplices
203; Plotinus, Enneadae V 33; Nonnos, Dionysiaca 34 i 226; w późniejszej filozofii na
oznaczenie półboskich bytów por. Julianus, Oratio 4, l4lb; Jamblichus, De mysteriis II 6;
Proclus, In Platonis Rempublicam commentarii II 243k; Demascius, De principiis 183 itd.:
zob. G. Kittel, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Stuttgart 1932, t. 1, s.72-
74 (Griechentum und Hellenismus), s. 79-86 (Judentum und Neues Testament).

Stanisław Longosz

OPIEKUŃCZA FUNKCJA ANIOŁÓW W NAUCE
OJCÓW KOŚCIOŁA (zarys problemu)



152

li przeważnie pisarze wczesnochrześcijańscy, jak choćby św. Augustyn, który
wyjaśniał: „o wiele słuszniej zwać ich aniołami, tj. po łacinie «posłańca-
mi»; jest to bowiem nazwa urzędu a nie istoty”2. Ojcowie Kościoła byli
powszechnie przekonani, że wszyscy aniołowie (także Serafini) są lub mogą
być wysyłani gdzieś przez Boga do wykonania zleconych zadań, bo należy
to do ich natury, zgodnie ze słowami autora Listu do Hebrajczyków:

Czyż nie są oni wszyscy duchami przeznaczonymi do usług, posyłani do pomocy
tym, którzy mają posiąść zbawienie? (Hbr l, 14); tak też uczono przez całą starożyt-
ność chrześcijańską, zarówno na Wschodzie jak i na Zachodzie3.

2 Enarrationes in Ps 135, 3, PL 37, 1757, CCL 40, 1959; „Unde multo utilius angeli
vocantur, qui latine nuntii nuncupantur; ut per nomen non substantiae sed officii satis intel-
ligamus illum Deum a nobis eos coli velle, quem nuntiant”; por. De Genesi ad litteram V 19,
37, PL 34, 334: „habet nuntios propter nos et propter ipsos [...] Deo parere et assistere [...]
eiusque supernis praeceptis et iussis obtemperent, bonum est eis in ordine propriae naturae
atque substantiae. Nuntii autem graece –((g8@4 dicuntur”.

3 Por. m.in.: Tertullianus, De carne 14, 3, CCL 2, 899: „Dictus est quidem „angelus
magni cogitatus” (Ez 9, 5), id est nuntius, officii, non naturae vocabulo”; Eusebius Caesa-
riensis, Praeparatio evangelica VII l6, PG 21, 553; Demonstratio evangelica III, PG 22,
193; Athanasius, Contra arianos oratio III 12, PG 26, 348; Gregorius Nyssenus, Contra
Eunomium I, PG 45, 368; Gregorius Naziansenus, Oratio 28, 31, PG 36, 72: „są sługami
woli Bożej (8g4J@LD(@Â 2g4@Ø 2g8Z:"J@H), aby wykonywać zadania zlecone im na zie-
mi”; Basilius, In Is. 6, 183, PG 30, 423: „ponieważ są godni z racji swej świętości być przy
tronie Bożym, winni być zawsze gotowi do pełnienia swej posługi”; Theodoretus, Graeca-
rum affectionum curatio III 91, PG 83, 892: „Byty te nazywamy aniołami [...] wypełniają
one wszystko, co im rozkaże wola Boża: Bóg posyła je, aby troszczyły się o ludzkie zbawie-
nie”; Cyrillus Alexandrinus, In Is. 1, orat. 4, 6, PG 70, 181; Didymus, De Spiritu Sancto,
PG 39, 1046; PsDionysius, De caelesti hierarchia 6, l, PG 3, 196, SCh 58bis, 103; Ambro-
sius, De Spiritu Sancto I 10, PL 16, 731; Hieronymus, In Is. VI 6, PL 24, 96; Gregorius
Magnus, In evangelia hom. 34, 8, 12, PL 76, 1250, 1254, PSP 3, 247-248 i 252: „W języku
bowiem greckim aniołowie oznaczają zwiastunów, archaniołowie zaś wyższych zwiastu-
nów. Wiedzieć należy, iż nazwa aniołów jest imieniem ich urzędu, a nie natury, („angelorum
vocabulum non est officii sed naturae”). Wszystkie bowiem duchy w niebiańskiej ojczyźnie
zawsze są duchami, lecz nie zawsze ich można nazwać aniołami, wtedy bowiem są tylko
aniołami, gdy przez nich coś się zwiastuje. [...] Ci, którzy zwiastują rzeczy małej wagi, są
aniołami, ci zaś, którzy zwiastują rzeczy najwyższe – archaniołami. [...] Zdaniem Pseudo-
Dionizego Areopagity, duchy z niższych chórów są wysyłane do wypełniania jakiegoś zada-
nia, dla pocieszania ludzi, jako aniołowie i archaniołowie”; Isidorus Hispalenssis, Etymolo-
giae VII 5, 2 i 5, PG 82, 272: „Angelorum autem vocabulum officii nomen est, non naturae;
semper enim spiritus sunt, sed cum mittuntur, vocantur angeli [...]. Angeli vocantur propter
quod de coelis ad annuntiandum hominibus mittuntur; angelus enim Graece, Latine nuntius
dicitur”; Joannes Damascenus, De fide orthodoxa II 3, PG 94, 872: „Aniołowie [...] zawsze
gotowi do spełniania poleceń Boga”.



153

Istnienie aniołów jako istot duchowych, pośrednich między Bogiem
a ludźmi, poświadcza wielokrotnie (313 razy) Pismo Święte4, mówiące
w Starym Testamencie ogólnie o „aniele” lub „aniołach”5, o „aniele Pań-
skim”6, o „aniele Bożym”7, niekiedy o „aniele Przymierza”8, „aniele nisz-
czycielu”9, „aniołach świętych”10, lub też obdarzając ich innymi nazwami,
jak: „synowie Boży”11, „duchy”12, „święci”13. Podobnie jest w Nowym Te-
stamencie, gdzie równie często jest mowa ogólnie o „aniele” lub „anio-
łach” (–((g8@4)14, rzadziej, ale pod wpływem Starego Testamentu o „aniele
Pańskim”15, o „aniele Bożym”16, o „aniołach niebieskich”17 lub „aniołach
w niebie”18, o „aniołach świętych”19 lub „aniołach światłości”20 czy „du-
chach”21. Zarówno Stary, jak i Nowy Testament wspomina o niezliczonych

4 Por. Ks. Jan Flis, Konkordancja do Biblii Tysiąclecia, Warszawa 1991, s. 2-4.
5 Por, Rdz 19, 1, 15; 22, 12; 24, 7, 40; 48, 16; Wj 23, 20. 23; 32, 34; 33, 2; Lb 20, 16; 22,

26; 2 Sm 24, 17; l Krl 13, 18; 19, 5; 1 Krn 21, 15. 20. 27; 2 Krn 32, 21; Tb 5, 17; 6, l. 3. 4.
7; 11, 14; 1 Mch 7, 41; 2 Mch 15, 22; Hi 4, 18; 33, 23; Ps 91, 11; 103, 2; 138, 1; 148, 2; Syr
48, 21; Iz 63, 9; Ba 6, 6; Dn 3, 95; 6, 23; 14, 65; Oz 12, 15; Za l, 9. 13. 14; 2, 2. 7; 3, 3. 4;
4, 1. 4. 5; 5, 2. 5. 10; 6, 4; Ml 3, 1.

6 Por. Rdz 16, 7. 9. 10; 22, 11. 15; Wj 3, 2; Lb 22, 22; 23, 24. 25. 27. 31. 32. 34. 35; Sdz
2, 1. 4; 5, 23; 6, 11. 12. 20. 21. 22; 13, 3. 13. 15. 16. 16a. 17. 20. 21; 2 Sm 24, 16; 1 Krl 19,
7; 2 Krl 1, 3. 15; 19, 35; 1 Krn 21, 12. 15. 16. 18. 30; Ps 34, 8; 35, 5. 6; Iz 37, 36; Dn 3, 49.
58; 14, 34; Za l, 11. 12; 3, 1. 2. 5. 6; 12, 8.

7 Por. Rdz 21, 17; 28, 12; 31, 11; 32, 2; Wj 14, 19; Sdz 13, 6. 9; l Sm 29, 9; 2 Sm 14, 17.
20; 19, 28; Tb 5, 4; 12, 22; Est 5, 2a; Dn 13, 55. 59; 14, 39.

8 Por. Ml 3, 1.
9 Por. l Krn 21, 15.
10 Por. Tb 11, 14.
11 Por. Hi l, 6; 2, 1.
12 Por. Ps 101, 6.
13 Por. Dn 8, 13.
14 Por. Mt 4, 6. 11; 13, 39. 41. 49; 16, 27; 18, 10; 24, 31; 25, 31; 26, 53; 28, 5; Mk 1, 13;

12, 25; 13, 27. 32; Łk 1, 13. 18. 19. 28. 30. 34. 35. 38; 2, 10. 15. 21; 4, 10; 16, 22; 20, 36;
22, 43; 24, 23; J 5, 4; 12, 29; 20, 12; Dz 6, 15; 7, 38. 53; 10, 3. 7; 11, 13; 12, 8. 9. 10, 11; 23,
8. 9; Rz 8, 38; 1 Kor 4, 9; 6, 3; 11, 10; 13, 1; Ga 3, 19; Kol 2, 18; 2 Tes 1, 7; 1 Tm 3, 16; 5,
21; Hbr 1, 4. 5. 7. 13; 2, 2. 5. 7. 9. 16; 12, 22; 13, 2; 1 P 1, 12; 3, 22; 2 P 2, 4. 11;
a zwłaszcza w Apokalipsie (65 razy): 1, 1. 20; 2, 1. 8. 12. 18; 3, 1. 5. 7. 8. 9. 10. 15; 14, 6. 8.
9. 15. 17. 18. 19; 15, 1. 6. 7. 8; 16, 1. 5; 17, 1. 7; 18, 1. 21; 19, 17; 20, 1; 21, 9. 12. 17; 22,
6. 8. 16.

15 Por. Mt 1, 20. 24; 2, 13. 19; 28, 2; Łk 1, 11; 2, 9; Dz 5, 19; 7, 30; 8, 26; 12, 7. 23.
16 Por. Mt 22, 30; Łk 12, 8. 9; 15, 10; J 1, 51; Ga 4, 14; Hbr 1, 6; Dz l, 27 (anioł Boga).
17 Por. Mt 24, 36.
18 Por. Mk 12, 25; 13, 32; Łk 22, 4.
19 Por. Mk 8, 38; Łk 9, 26; Dz 10, 22; Ap 14, 10.
20 Por. 2 Kor 11, 14.
21 Por. Hbr 1, 14.



154

zastępach aniołów22 czy też o „aniołach dobrych”23 i „aniołach złych” lub
„aniołach diabła”24; księgi Starego Testamentu sprzed niewoli babilońskiej
nie wymieniają imiennie żadnego anioła, natomiast księgi późniejsze prze-
kazują nam ich trzy imiona: Gabriel25, Michał26 i Rafał27, starotestamental-
ne apokryfy, głównie IV Księga Ezdrasza28, Księga Henocha29 i Talmud nie
tylko przekazują wiele dalszych imion anielskich, ale przyczyniły się w du-
żym stopniu do rozbudowania bogatej angelologii żydowskiej30. Wszyscy
ci aniołowie należą do różnych klas, zastępów lub chórów: Księga Rodzaju

22 Por. Rdz 28, 12; 32, 2; Dn 7, 10; Mt 26, 53; Hbr 12, 22; Ap 5, 11.
23 Por. Tb 5, 22; 2 Mch 11, 16; 15, 23.
24 Por. Mt 25, 41; 2 Kor 11, 14; Ap 12, 9.
25 Por. Dn 8, 16; 9, 21; Łk 1, 19, 26; zob. J. Michl, Engelnamen, RAC V 201-239;

J. Michl, Engel-Gabriel, RAC V 239-243.
26 Por. Dn 10, 13, 21; 12, 1; Jud 9; Ap 12, 7; zob. W. Lueken, Michael, eine Darstellung

und Vergleichung der jüdischen und der morgenländisch-christlichen Tradition vom Erzen-
gel Michael, Berlin 1898; U. Holzmeister, Michael archangelus et archangeli alii, „Verbum
Domini”, 23 (1943) 176-186; J. Michl, Engel-Michael, RAC V 243-251.

27 Por. Tb 5, 4; 12, 5; zob. J. Michl, Engel-Raphael, RAC V 252-254.
28 Por. IV Księga Ezdrasza, tłum. ks. S. Mędala [w:] Apokryfy Starego Testamentu,

oprac. i wstępy R. Rubinkiewicz, Warszawa 1999, s. 374-404 (głównie dialog z aniołem
Urielem).

29 Por. Księga Henocha, tłum. R. Rubinkiewicz, tamże, s. 144-189 (głównie księgi I-II,
gdzie jest mowa o upadku aniołów, o ich karze i posłudze).

30 Por. L. Hackspill, L’angélologie juive à l’époque néotestamentaire, „Revue Bibli-
que”, 11 (1902), s. 527-550; J.B. Frey, L’angélologie juive au temps de Jésus-Christ,
RevScPhilTheol 5 (1911), s. 75-110; G.A. Barton, The Origin of the Names of Angels and
Demons in the Extra-canonical Apocalyptic Literature to 100 A.D., „Journal of Biblical
Literature”, 31 (1912) s. 156-167; P. Perdrizet, L’archange Ouriel, SemKondakov, 2 (1928)
s. 241-276; E. Langton, The Ministries of the Angelic Powers According to the Old Testa-
ment and Later Jewish Literature, London 1936; C. Kaplan, Angels in the Book of Enoch,
„Anglican Theological Review”, 12 (1930), s. 423-437; J. Michl, Engel jüdisch, RAC V 60-
97; L. Gry, Quelques noms d’anges et d’ętres mysterieus en II Henoch, „Revue Biblique”,
49 (1940), s. 195-204; G. Philips, De angelis in Antiquo Testamento, RevEccl Liège, 31
(1942), s. 44-52; B. Kuhn, The Angelology of the Non-Canonical Jewish Apocalypses, „Jo-
urnal of Biblical Literature”, 67 (1948), s. 217-232; W.G. Heidt, Angelology of the Old
Testament. A Study in Biblical Theology, Washington 1949; M. Ziegler, Engel und Dämon
im Lichte der Bibel: mit Einschluss des ausserkanonischen Schrifttums, Zurich 1957; A.
Caquot, Anges et démons en Israel [w:] Génies, anges et démons, Paris 1971, s. 20-35; M.
Simon, Remarques sur l’angélologie juive au début de l’ére chrétienne, „Comptes-rendus
des Séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-lettres”, 1 (1971), s. 120-134; Angeli
e demoni nella Bibbia, red. P.G. Bortone, L’Aquila 1998; M. Cimosa, Gli angeli ed i demoni
nella letteratura apocalittica intertestamentaria, tamże, s. 37-78; G. Biguzzi, Angeli e de-
moni nell’Apocalipse, tamże, s. 79-116; J. Maier, Geister-Dämonen: Talmudisches Juden-
tum, RAC IX 668-688, 579-585 (Israel).



155

i Ezechiela mówią o Cherubinach31, Księga Izajasza o Serafinach32, zaś
św. Paweł o Zwierzchnościach, Władzach, Mocach, Panowaniach, Tronach
i Archaniołach33. Z zebranych wyżej miejsc biblijnych wynika ogólnie, że
są oni wszyscy duchowymi istotami stworzonymi, wyższymi od człowie-
ka, a niższymi od Boga, i Jego sługami, którzy pełnią swoje funkcje wobec
Niego i wobec stworzeń: tworzą dwór przyboczny Boga będąc Jego amba-
sadorami i legatami oraz współpracownikami Bożej Opatrzności. Jako przy-
boczna świta Boga tworzą równocześnie Jego armię, radę i dwór, przez
cały czas Go adorują, uwielbiają i wysławiają34, kontemplują Jego piękno,
śpiewają trisagion i cieszą się wizją beatyfikacyjną, będąc zawsze gotowi
do wypełniania Jego poleceń. Jako ambasadorowie i legaci Boga przekazu-
ją Jego rozkazy35, są wysyłani do pouczania i oświecania proroków36, wy-
jaśniania wizji symbolicznych37, do przekazywania Bożych łask i pomyśl-
nych wiadomości38, do karania winnych39, a także pośredniczą w przekaza-
niu samego Prawa Izraelowi, o czym był przekonany nie tylko św. Szcze-
pan i św. Paweł, ale i sami Żydzi40, a na co później powoływali się także
niektórzy Ojcowie Kościoła41. Jako wreszcie współpracownicy Opatrzno-
ści Bożej czuwali nad światem, narodami i państwami, zwłaszcza Izraelem,
synagogą, Kościołem i każdym człowiekiem. Wiadomo, że wybranym na-
rodem izraelskim opiekował się anioł Jahwe42, w jego zaś imieniu rolę tę

31 Por. Rdz 3, 24; Wj 25, 19-20; Ez 10, 1-20; Łk 2, 13 (zastępy).
32 Por. Iz 6, 2, 6.
33 Por. Ef 1, 21; Kol 1, 16; 1 P 3, 22; Kol 1, 6; 1 Tes 4, 16; J 9; zob. G. Kurze, Der

Engels-und Teufelsglaube des Apostels Paulus, 1915; G.B. Caird, Principalities and Po-
wers. A Study in Pauline Theologie, Oxford 1956; H. Schlier, Mächte und Gewalten im
Neuen Testament, Berlin 1958.

34 Por. Iz 6,3; Ap 5, 11, 12; 7, 11.
35 Por. np. Hagar – Rdz 16, 9; Lotowi – Rdz 19, 5; Gedeonowi – Sdz 6, 14; Eliaszowi –

2 Krl 1, 3; Józefowi – Mt 1, 20; 2, 13, 19; kobietom przy grobie – Mt 28, 7.
36 Por. 2 Krl 1, 3; Ez 40, 3.
37 Por. Za 2, 2; 3, 4; 4, 1-7.
38 Por. Rdz 22, 15-18 (Abrahamowi); Lb 22, 22-35 (Balaamowi); Sdz 13, 3 (matce

Samsona); Tb 3, 24-25 (Tobiaszowi); Łk 1, 13 (Zachariaszowi); Łk 1, 31 (Maryi).
39Por. Wj 12, 23 i 29 (Egipcjan); 1 Krn 21, 12-15 (Dawida); 2Krl 19, 35 (Asyryjczy-

ków); Ez 9, 4-11 (niewierną Jerozolimę); 2 Mach 11, 6 i 15, 22-24 (przeciwników Judy);
Dz 12, 22-23 (Heroda).

40 Por. Dz 7, 53; Ga 3, 19; Hbr 2, 2; Josephus, Antiquitates XV 5, 3.
41 Por. np. Augustinus, De civitate Dei X 15 i 17; De Trinitate III 11, 26.
42 Por. Wj 14, 19; 23, 20-23; 33, 2.



156

pełnił, jak poświadcza Daniel, archanioł Michał43. W czasach biblijnych
panowało też przekonanie, że każdy człowiek ma swego anioła44.

Również w grecko-rzymskim świecie pogańskim znani byli swego ro-
dzaju aniołowie (–((g8@4), choć uważano ich zawsze za pochodzący ze
Wschodu element obcy45. Wiemy, że np. w Karii Zeus Najwyższy nosił
pod wpływem syryjskim tytuł „dobrego anioła” (•("2ÎH –((g8@H), w kul-
tach zaś orfickich ponadludzkie istoty, zwane aniołami (–((g8@4), otacza-
ły tron bóstwa i opiekowały się życiem ludzkim46, zwłaszcza świat pod-
ziemny miał swoich aniołów (–((g8@4 i"J"P2«<4@4)47, jak na przykład
misteria frygijskiego boga Sabatiosa znają anioła, który wprowadzał zmar-
łych do grona błogosławionych, co później przejęli w pewnym sensie Rzy-
mianie w swoim kulcie zmarłych przyjmując Mercuriusa nuntiusa ({+D:−H
–((g8@H) podprowadzającego zmarłych do sędziego podziemi, a także wy-
stępującego w wieńcu dobrego anioła (angelus bonus), prowadzącego ich
na ucztę błogosławionych na Polach Elizejskich48. Podobnie synkretyczna
liturgia Mitry, przyjmowała archanioła (•DPV((g8@H) Heliosa Mitry jako
pośrednika boskiej władzy nad ludźmi49; nazwy –((g8@4 i –DPV((g8@4
wymieniają także magiczne papirusy, a literatura hermetyczna zna dobrych
i złych aniołów (–((g8@4 B@<0D@\) lub demonów, w czym celowali głównie
różnego rodzaju gnostycy50. Za ojca greckiej angelologii pogańskiej ucho-

43 Por. Dn 10, 13 i 21; 12, 1.
44 Por. Tb 5, 17; Hi 33, 23; Mt 18, 10; Dz 12, 16; 27, 23; Jdt 6; Ap 12, 7.
45 Por. F. Cumont, Les anges du paganisme, „Revue de l’Histoire des Religions”, 36

(1915), t. 72, s. 159-182; A. Suys, De angelis apud veteres Aegyptios, „Verbum Domini”,
13 (1933), s. 347-351, 371-378; W. Bousset, Zur Dämonologie der späteren Antike, „Ar-
chiv für Religionswissenschaft”, 18 (1915), s. 134-172, 320-334; D. Meeks, Génies, anges,
démons en Egypte [w:] Génies, anges et démons, Paris 1971, s. 17-84; M. Leibovici, Génies,
anges et démons en Babylonie..., s. 85-112; S. Petrement, Le dualisme chez Platon, les
gnostiques et les manichéens, Paris 1947; J.B. Russell, The Devil. Perceptions of Devil from
Antiquity to Primitive Christianity, London 1982, s. 122-173 (Evil in the Classical World);
J. Michl, Engel heidnisch, RAC V 53-60; F. Andres, Angelos, RE Supl. III 104-114.

46 Por. Clemens Alexandrinus, Stromata V 125, 3; F. Cumont, Les anges..., s. 161-162;
J. Michl, Engel..., s. 55.

47 Por. Plato, Respublica X 619; F. Cumont, Les anges..., s. 163-165; J. Michl, Engel...,
s. 55-56.

48 Por. F. Cumont, Les anges..., s. 162; J. Michl, Engel..., s. 56.
49 Por. F. Cumont, Les anges..., s. 175-176; J. Michl, Engel..., s. 56.
50 Por. Lactantius, Divinae Institutiones II 15, 8; Asclep. 3, 25: „nocentes angeli”; Cor-

pus hermeticum l, 23; Julian Apostata (Orat. 4, 141B i 142A) mówi o jakichś zodiakalnych
„heliakoi angeloi”; A. Abt, Die Apologie des Apuleius von Madaura und die antike Zaube-
rei, Leipzig 1908, s. 182-185; F. Cumont, Les anges..., s. 175-176; A. Böhling, Jacob as an



157

dzi filozof stoicki Posejdonios (135-50 przed Chr.), choć późniejsi helleni-
styczni teologowie (jeszcze przed neoplatonizmem) oddzielali aniołów od
demonów, widząc w aniołach duchy przewyższające demona, istoty pośred-
nie między bogami a demonami51. Pierwszym jednak filozofem, który wy-
pracował dokładniejszą naukę o istocie i zadaniach aniołów, był neoplato-
nik Porfiriusz z Tyru (233-304), którego spekulacje rozwinęli później inni
neoplatończycy, jak: Jamblich (250-325), Nikomach z Gerazy i Proklos
z Konstantynopola (410-485). Według Porfiriusza całe powietrze wypeł-
nione jest demonami, podczas gdy siedzibą aniołów jest eter lub empireum52.
Razem z bogami, demonami i herosami aniołowie należą do istot przewyż-
szających człowieka (iDg\JJ@<" (X<0). O ile demoni, według Proklosa,
są wyższego rodzaju niż dusze ludzkie, to aniołowie są jeszcze subtelniejsi
i bardziej niematerialni niż demoni53. Aniołów jest niezliczenie wiele, są
uporządkowani w oddziały, którymi dowodzą archaniołowie, stojący pod
rozkazami różnych bogów. Aniołowie tworzą z bogiem, któremu są podpo-
rządkowani, swoistą siłę; bogowie działają przez nich w świecie, są ich
emanacją, choć w swej istocie różnią się od nich. Według Proklosa, na cze-
le aniołów męskich stoi Hermes, na czele zaś żeńskich – Iris; dla Porfiriu-
sza aniołowie są istotami niecierpiętliwymi (•BV2g4H), nieśmiertelnymi,
niezniszczalnej natury i boskiego rodzaju, przynoszącymi ludziom niebiań-
skie objawienia; choć są niewidzialni, ich obecność pozostawia słodki za-
pach; istnieją też –((g8@4 *0:4@LD(4i@\, którzy pośredniczą i panują nad
stworzeniami54. Aniołowie towarzyszą preegzystencjalnym duszom z nie-
ba na ziemię, kiedy te przy narodzeniu zamykane są w ludzkim ciele, wy-
wierając także wpływ na charakter wprowadzanego w życie człowieka. Przy
ludziach występują jako stróżowie (nb8"igH), pomagając im w uwalnia-
niu się z więzienia ciała i wznoszeniu do nieba, w godzinę zaś śmierci jed-
ni uwalniają ich duszę z materii, a inni oczyszczają ją z brudów. Ta zaś

Angel in Gnosticism and Maicheism [w:] Nag Hammadi Studies, XIV, Leiden 1978, s. 122-
130;  H. Leclercq, Anges, DACL I 2153-2159 (L’angélologie des gnostiques); J. Michl,
Engel gnostisch, RAC V 97-109; G. Tavard, Die Engel, HDG II 2b, 26-34 (Der Gnostici-
smus – Die antignostische Angelologie)

51 Por. Augustinus, De civitate Dei X 9; F. Cumont, Les anges..., s. 169-170; J. Michl,
Engel..., s. 57-58.

52 Por. Augustinus, De civitate Dei X 9; F. Cumont, Les anges..., s. 170; J. Michl, En-
gel..., s. 58.

53 Por. Origenes, De principiis I 8, 1; Proclus in Cratylum 169; F. Cumont, Les anges...,
s. 171-172; J. Michl, Engel..., s. 58.

54 Por. Origenes, Contra Celsum VII 68, 70; J. Michl, Engel..., s. 58-59.



158

oczyszczona, pod opieką znów innego anioła, wznosi się w eteryczne prze-
strzenie do siedziby świetlistych bogów55. Łatwo zauważyć, że angelologia
pogańska jest bardzo synkretyczna, zawiera w sobie wiele elementów za-
pożyczonych z angelologii biblijnej i późniejszej chrześcijańskiej, nie tyl-
ko co do natury, ale i funkcji aniołów.

W oparciu o wyżej scharakteryzowane dane biblijne i żydowskie, a tak-
że niektóre tradycje pogańskie, Ojcowie Kościoła zaczęli opracowywać
pierwsze zręby angelologii chrześcijańskiej56. Nie dorównała ona jednak
nigdy swą głębią merytoryczną wypracowanej wówczas chrystologii, pneu-
matologii, soteriologii czy nauce trynitarnej, bo nie pojawiła się w okresie
patrystycznym żadna poważniejsza (oprócz gnostycyzmu) herezja, która
kwestionowałaby istnienie, naturę lub rolę aniołów, a przez to zmusiła do
wypracowywania precyzyjnych pojęć i spekulatywnej teologii aniołów.
Prawie wszyscy Ojcowie uczą o aniołach, ale w sposób incydentalny, po-
zostawione zaś ich fragmentaryczne wypowiedzi pozwalają nam poznać
raczej sposób, w jaki pojmowali świat anielski, niż dokładną jego ideę. Do
upowszechnienia idei aniołów w okresie patrystycznym, a tym samym do
wypracowania angelologii chrześcijańskiej, przyczyniło się mocne oddzia-
ływanie tradycji żydowskich, zawartych w wielce poczytnych wówczas apo-
kryfach chrześcijańskich Starego i Nowego Testamentu, jak: Wniebowstą-
pienie Izajasza, Testament XII Patriarchów, IV Księga Ezdrasza, II Księga
Henocha, Apokalipsa Pawła, Apokalipsa Piotra, List Apostołów, Dzieje
Jana57, a także przepełniony wątkami anielskimi Pasterz Hermasa, uzna-

55 Por. Augustinus, De civitate Dei X 9, 27; F. Cumont, Les anges..., s. 174-180;
 J. Michl, Engel..., s. 59-60; J. Michl, Engel..., s. 57-58.

56 Por. np. Irenaeus, Adversus haereses II 30, 6-9, SCh 294, 310-322; Origenes, De
principiis I 8, PG 11, 176-182 (De angelis), tłum. S. Kalinkowski: Orygenes, O zasadach,
ŹMT 1, Kraków 1996, s. 124-129; Contra Celsum V 4-7, 52-58, VIII 25, PG 11, 1185-
1192, 1261-1273, 1553-1556, tłum. S. Kalinkowski: Orygenes, Przeciw Celsusowi, War-
szawa 1986, ss. 248-252, 278-282, 396; Augustinus, De civitate Dei X 7-8, 12, 15, CCL 47,
279-289, tłum. W. Kornatowski: Św. Augustyn, O państwie Bożym, I, 1977, 449-461; De
Genesi ad litteram II 17-21; III 15; IV 22-25, tłum. J. Sulowski, PSP 25, 138-140, 155, 184-
189; Isidorus Hispalensis, Etymologiae VII 5, PL 82, 272-274 (De angelis).

57 Wszystkie wyżej wymienione apokryfy są przełożone na język polski: Starego Testa-
mentu (Testament XII Patriarchów, IV Księga Ezdrasza i II Księga Henocha) [w:] Apokryfy
Starego Testamentu, oprac. i wstępy R. Rubinkiewicz, Warszawa 1999; Nowego Testamentu
(Apokalipsa Pawła, Apokalipsa Piotra, List Apostołów, Dzieje Jana) [w:] Apokryfy Nowe-
go Testamentu, wybrali i opracowali D. Rops – F. Amiot, tłum. z francuskiego Z. Romano-
wiczowa, Londyn 1955; lub Apokryfy Nowego Testamentu, t. 3: Listy i Apokalipsy chrześci-
jańskie, red. M. Starowieyski, Kraków 2001.



159

wany przez wielu za pismo kanoniczne, które razem podtrzymywały i wiel-
ce ubogaciły żywą tradycję starożytną o pochodzeniu aniołów oraz ich roli
w świecie i życiu ludzkim. Nie mniej ważnym był również kontekst apolo-
getyczny i polemika autorów wczesnochrześcijańskich przeciw spekulacjom
gnostyckim, szczególnie św. Ireneusza, który po raz pierwszy próbował
przedstawić usystematyzowaną chrześcijańską naukę o aniołach, podkre-
ślając w oparciu o dane biblijne, że są oni stworzeniami jedynego Boga,
a nie demiurgami lub emanacjami wyższych eonów, jak chcieli gnostycy.
Pierwszą jednak pełniejszą i zintegrowaną naukę o aniołach przedstawił
Orygenes. Gdy w IV i V wieku wybuchły spory trynitarne i chrystologicz-
ne, aniołami zajmowano się tylko ubocznie, ukazując przede wszystkim
ich rolę w życiu ascetycznym i ich całkowite podporządkowanie Chrystu-
sowi. Potem do rozwoju patrystycznej angelologii spekulatywnej przyczy-
nili się w dużej mierze, na Zachodzie, św. Augustyn (oddziaływując na-
stępnie na średniowieczną scholastykę), a na Wschodzie Pseudo-Dionizy
Areopagita, wpływając z kolei na teologię bizantyńską. Starożytność chrze-
ścijańska nie pozostawiła nam jednak zbyt obfitej literatury o aniołach; obok
szeregu mniej lub bardziej obszernych (por. przypis 56) sporadycznych wy-
powiedzi na ich temat w komentarzach biblijnych, homiliach czy różnych
traktatach teologicznych, odnotowujemy w tym względzie zaledwie dwa
specjalne dzieła: powstałe pod koniec II wieku bliżej nieokreślone pismo
O aniołach (AgDÂ –((X8T<) Klemensa Aleksandryjskiego58 oraz ułożony
na przełomie V/VI wieku traktat O hierarchii niebiańskiej (AgDÂ J−H
@ÛD"<\"H ÊgD"DP\"H) Pseudo-Dionizego Areopagity59, oparty bardziej na
filozofii neoplatońskiej niż Biblii, ukazujący stan ówczesnej, nie rozwinię-
tej jeszcze w pełni angelologii chrześcijańskiej. Niezbyt bogata jest rów-

58 Por. Stromata VI 3, 32, l, PG 9, 249, tłum. J. Pliszczyńska: Klemens Aleksandryjski,
Kobierce, II, Warszawa 1994, s. 129: „ten temat będziemy omawiać w swoim czasie przy
rozdziale o aniołach, gdy nasze dzieło posunie się naprzód” (BgDÂ J@bJT< ¦< Jä BgDÂ
–((X8T< 8`(T BD@4@bF0H J−H (D"n−H i"J i"4DÎ< *4"8g>`:g2") – choć nie wiemy,
czy dzieło to w ogóle zostało napisane.

59 Por. De caelesti hierarchia, PG 3, 120-369, lub ed. R. Roques, Paris 1970, SCh 58bis,
tłum. M. Dzielska: Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne, II, Kraków 1999, 47-
144 (Hierarchia niebiańska).

60 Por. m.in. [alfabetycznie, bez demonologii]: E. Amann, L’ange du baptême chez Ter-
tulian, RSR, 1 (1921), s. 208-221; F. Andres, Die Engel- und Dämonenlehre der griechi-
schen Apologeten des zweiten Jahrhunderts und ihr Verhältnis zur griechisch-römischen
Dämonologie, Breslau 1913; F. Andres, Die Engel- und Dämonenlehre des Klemens von
Alexandrien, RQ, 34 (1926), s. 13-27, 129-140, 307-329; J. Barbel, Christos Angelos, Bonn



160

1941; G. Bareille, Le culte des anges à l’époque des Pères de l’Èglise, RThom, 8 (1900),
s. 40-49; J. Bentivegna, L’angelologia di S. Ireno, Roma 1982; C. Blanc, L’angélologie
d’Origéne, „Studia Patristica”, 14 (1976), s. 79-109; B. Botte, L’ange du sacrifice, RThAM,
1 (1929), s. 295-308; L.S. Chafer, Angelology, „Bibliotheca Sacra”, 98 (1941), s. 389-420;
99 (1942) ss. 6-25, 135-156, 262-296, 391-417; W. Cramer, Die Engelvorstellungen bei
Ephräm dem Syrer, Rom 1965; J. Daniélou, Les anges et leur mission d’après les Pères de
l’Église, Chevetogne 1951; J. Daniélou, Origéne, Paris 1948, s. 219-242 (angélologie);
J. Daniélou,  Théologie du Judéo-christianisme, Paris 1958, ss. 139-145, 169-198 (Trinité
et angélologie);  J. Daniélou, Les sources juives de la doctrine des anges des nations chez
Origène, RSR, 38 (1951), s. 132-137; A. Egloff, Die Engellehre bei Origenes, diss., Rom
1941; Anges et démons. Textes patristiques, trad. Per E. de Solms, introd. L. Bouyer, Saint-
Léger-Vauban 1972; R. Bauckham, The Fall of the Angels as the Source of Philosophy in
Hermias and Clement of Alexandria, „Vigiliae Christianae”, 39 (1985), s. 313-330; H. Bie-
tenhard, Das himmlische Welt in Urchristentum und Spätjudentum, Tübingen 1951; R. Bur-
chard, Angel or Devil? Visionary Dilemmas in the Egyptian Desert, „Essays in History”, 32
(1989), s. 69-84; P. Faure, L’ange du haut moyen âge occidental (IVe-IXe siècles): création
ou tradition, „Médievales”, 15 (1988), s. 31-49; J.E. Fossum, The Name of God and the
Angel of the Lord. The Origins of the Idea of Intermediatior in Gnosticism, Utrecht 1982;
S. Frank, Angelikos Bios: Begriffsanalytische und begriffsgeschichtliche Untersuchung zum
„Engelgleichen Leben” im frühen Mönchtum, Münster 1964; P. Glorieux, Autour de la
spiritualitè des anges: Dossier scripturaire et patristique, Tournai 1959; A. Heising, Der
Heilige Geist und die Heiligung der Engel in der Pneumatologie des Basilius von Cäsarea,
ZKTh, 87 (1965), s. 259-267; L. Kurz, Gregors des Grossen Lehre von den Engeln, Rotten-
burg 1938; A. Juckel, Eine ostsyrische Angelologie [w:] Nubia et Oriens Christianus. Fest-
schrift C.D.D. Müller, Köln 1988, Bd. I, s. 115-159; M. Kranitz, La fonction de la conscien-
ce et de l’ange gardien chez Origène, BLE, 93 (1992), s. 199-208; O. Lechner, Zu Augustins
Metaphysik der Engel, „Studia Patristica”, 9 (1966), s. 422-450; D.G. Legeay, L’ange et les
theophanies dans l’Ecriture Sainte d’après la doctrine des Pères, RThom, 11 (1903), ss. 46-
69, 125-154; B. Lohse, Zu Augustins Engellehre, ZKG, 70 (1959), s. 278-291; L. Leloir,
Anges et démons chez les Pères du Desert [w:] Anges et démons. Actes du colloque de
Liège, 25-26 XI 1987, Louvain-la-Neuve 1989, s. 313-335; H. Marrou, Un ange déchu, un
ange pourtant, „Études Carmélitaines”, 27 (1948), s. 28-43 lub w: Patristique et humani-
sme. Mélanges, Paris 1976, s. 393-408; F. Marty, Le discernement des esprits dans le „Peri
Archon” d’Origéne, RAM, 34 (1958), ss. 147-164, 253-274; J. Michl, Ephräm und die
neun Chöre der Engel, ThQ, 118 (1937), s. 474-491; H. Moxnes, God and his Angel in the
Shepherd of Hermes, „Studia Theologica”, 28 (1974), s. 49-56; R. Murray, Some Themes
and Problems of Early Syriac Angelology [w:] V Symposium Syriacum 1988, Roma 1990,
s. 143-154; Ch. Oyen, Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexan-
drien, „Internationale Kirchliche Zeitschrift”, 55 (1965), s. 102-120; 56 (1966), s. 27-47;
M. Pastore, Gli angeli in S. Ambrogio, diss., Roma 1946; K. Pelz, Die Engellehre des hl.
Augustinus, Münster 1912; J. Pépin, Influences paiennes sur l’angélologie et la démonolo-
gie de saint Augustin [w:] Entretiens sur l’homme et le diable, Paris-La Haye 1965, s. 51-
74; J. Pépin, La doctrine platonicienne des anges et des démons. Influences sur l’angélolo-
gie et démonologie de saint Augustin [w:] Ex Platonicorum Persona. Études sur les lectures
philosophiques de saint Augustin, Amsterdam 1977, s. 27-38; E. Rapisarda, L’angelo della
morte in Virgilio e in Tertuliano [w:] Acta philologica in memoriam N.J. Herescu, III, Roma
1964, s. 307-312; A. Recheis, Engel, Tod, und Seelenreise: Das Wirken der Geister beim
Heimgang des Menschen in der Lehre der Alexandrinischen und Kappadokischen Väter,



161

nież nowożytna literatura poświęcona angelologii patrystycznej60. Badacze
antyku chrześcijańskiego zajmują się nią także raczej dorywczo, analizując
tylko niektóre jej aspekty, a całościowe jej przedstawienie nadal czeka na
opracowanie; również literatura polska na temat angelologii patrystycznej
jest szczątkowa61. W naszej relacji, po tym niezbędnym wprowadzeniu, nie
będziemy się również zajmować teologiczną stroną angelologii patrystycz-
nej, ale zgodnie z początkowym założeniem, jedynie opiekuńczą funkcją
aniołów, przedstawiając najpierw ogólnie anielską pieczę nad stworzenia-
mi, a następnie szczegółowiej cztery dziedziny tej opieki: nad narodami,
nad Kościołem, nad każdym człowiekiem, a szczególnie nad ludźmi szuka-
jącymi świętości.

Rom 1958; Th. Renna, Angels and Spirituality: the Augustinian Tradition to Eckhard, „Au-
gustinian Studies”, 16 (1985), s. 29-37; G. Ruhbach, Engel und Dämonen in der frühen
griechischen Kirche und ihr geistesgeschichtlicher Hintergrund (Theol. Habilit.), Heidel-
berg 1966; E. Schneeweis, Angels and Demons According to Lactantius, Washington 1944;
M. Simon, Remarques sur l’angélolâtrie juive au début de l’ère chrétienne [w:] Comptes
Rendus des Séances de l’Academie des Inscriptions et Belleslettres, Paris 1971, s. 120-134;
M. Simonetti, Due note sull’angelologia origeniana, „Rivista di Cultura Classica e Medie-
vale”, 4 (1962), s. 165-208; A. Szabó, Die Engelvorstellung vom Alten Testament bis zur
Gnosis [w:] Altes Testament, Judentum, Gnosis, hrsg K.W. Tröger, Gütersloh 1980, s. 143-
155; E. Testa, L’angelologia dei Giudeo-Cristiani, „Studi Biblici Franciscani. Liber An-
nus” 33 (1983), s. 273-302; G. Stuhlfauth, Die Engel in der altchristlichen Kunst, Freiburg
1897; G. Stroumsa, Le couple de 1»Ange et de l’Esprit: traditions juives et chrétiennes,
„Revue Biblique” 88 (1981), s. 42-61; G. Tavard, Engel, HDG II 2b, Freiburg 1968, 1-66;
J. Turmel, Histoire de l’angélologie des temps apostoliques à la fin du Ve siècle, 3 (1898),
ss. 299-308, 407-434, 533-552; J. Turmel, L’angélologie depuis le faux Denys l’Areopagi-
te, RevHistLitRel, 4 (1899), ss. 217-237, 289-309, 414-434, 537-562; H. Weinel, Die Wir-
kungen des Geistes und der Geisten im nachapostolischen Zeitalter bis auf Irenäus, Fre-
iburg 1899; C. Del Zotto, L’angelo custode nella tradizione biblica e paelocristiana [w:]
Angeli e demoni nella Bibbia, L’Aquila 1998, s. 195-232.

Słowniki: G. Bareille, Angélologie d’après les Pères, DThC I 1192-1222; J. Duhr, An-
ges, DSp I 580-625; DSp III 141-238; C. Carletti, Angelo-iconografia, DPAC I 202-203;
A. Kallis, Geister-Dämonen: Griechische Väter, RAC IX 700-715; Th. Klauser, Engel in
der Kunst, RAC V 258-322; H. Leclercq, Anges, DACL I 2080-2161; J. Michl, Engel chri-
stlich, RAC V 109-200; B. Studer, Angelologia, DPAC I 195-202; L. Scheffczyk, LThK3 III
648-649; G. Tavard, TRE IX 599-602 (Alte Kirche); R. Niparko, Anioł – Pisarze wczesno-
chrześcijańscy, EK I 608-609.

61 Por. E. Staniek, Angelologia w „Pasterzu” Hermasa, STV, 9 (1971), z. 1, s. 51-82;
E. Stanula, Aniołowie oraz ich upadek według Ambrozjastra, STV 13 (1975) z. 2, s. 105-
116; J. Miazek, Błogosławcie Pana aniołowie Pańscy, TP 32 (1978) nr 40, s. 2; H. Olesch-
ko, Angelologia augustyńska, „Topos” 7 (1999) nr 5-6, s. 39-52, oraz 2 prace magisterskie:
J.Z. Lachowicz, Angelologia św. Grzegorza Wielkiego (ATK, WT, Warszawa 1994); D.A.
Maciejewski, Angelologia św. Augustyna w świetle „Enarrationes in Psalmos” (KUL, WT,
Lublin 1992).



162

II

Ojcowie Kościoła od początku powszechnie uczyli o pełnieniu opieki
przez aniołów nad całym stworzonym światem materialnym, w czym nie-
jako wyręczali oni bezpośrednio samego Stwórcę; owszem, do tego rodza-
ju opieki i zarządzania światem materialnym zostali oni, ich zdaniem, pre-
dysponowani już w samym akcie swego stworzenia.

1. Aniołowie opiekują się całym materialnym światem stworzonym
i poszczególnymi jego elementami. Opiece aniołów powierzali Ojcowie
Kościoła cały świat materii ożywionej i nieożywionej: gwiazdy, ziemię,
morza, zjawiska meteorologiczne, rośliny, zwierzęta, Kościół powszechny
i poszczególne Kościoły, państwa i narody, a nawet regiony i miasta, a tak-
że każdego człowieka. To przekonanie wyrażali już Ojcowie Apostolscy,
a wśród nich przede wszystkim Hermas (I/II w.), który w swoim Pasterzu
pisał wyraźnie:

To są święci aniołowie Boga, stworzeni jako pierwsi. Im powierzył Pan całe stwo-
rzenie swoje, aby je rozwijali, budowali i nim rządzili62.

Tenże autor opiece aniołów powierza nie tylko cały świat stworzony
wraz z ludźmi, ale także dzikie nierozumne zwierzęta:

Pan posłał swego anioła, który nazywa się Thegri: ma on pieczę nad dzikimi zwie-
rzętami63.

Naukę o opiece aniołów nad całym światem materialnym poszerzyli jesz-
cze i rozbudowali apologeci, którzy już wprost uczyli, że aniołowie zostali
stworzeni i przeznaczeni do opieki nad stworzeniami, by Bóg mógł się z nimi
bezpośrednio kontaktować i sprawować opatrzność nad nimi. Tak na przy-
kład św. Justyn (zm. 165), który wielokrotnie (77 razy) uczył w swych apo-
logiach o aniołach dobrych i złych, pisał między innymi:

62 Pastor. Visio III 4, l, SCh 53bis, 108, PSP 45, 143: @ÍH B"DX*Tig< Ò KbD4@H BF"<
J¬< iJ\F4< "ÛJ@Ø "Ü>g4< i"Â @Æi@*@:gÃ< i"Â *gFB`.g4< J−H iJ\FgTH BVF0H; por.
tamże, Similitudo V 6, 2, SCh 53bis, 238, PSP 45, 179: „Bóg stworzył ludzi i oddał ich
swojemu Synowi, Syn zaś postawił nad nimi aniołów, aby ich wszystkich strzegli” (FL<J0DgÃ<
©iVFJ@LH); zob. E. Staniek, Angelologia w „Pasterzu” Hermasa, STV 9 (1971) z. 1,
s. 51-82.

63 Pastor. Visio IV 23, 4, SCh 53bis, 136, PSP 45, 151.



163

Bóg stworzył świat i poddał ludziom wszystko co jest na ziemi, wszystko na niej
uczynił dla ludzi. Opiekę zaś nad ludźmi i wszystkim, co znajduje się pod niebem,
powierzył aniołom, których na to właśnie przeznaczył64.

Podobnie o tym, a nawet wyraźniej, pisał Atenagoras z Aten (II w.):

Bóg stworzył substancję aniołów dla sprawowania opieki nad tym, co urządził,
a wszystko po to, by Bóg sprawował ogólną i główną opatrzność nad wszystkim,
natomiast ustanowieni przez Niego aniołowie opiekowali się poszczególnymi cząst-
kami wszechrzeczy65.

Zakres tej opieki poszerzył i jeszcze bardziej uszczegółowił Orygenes
(zm. 254), twórca pierwszej wczesnochrześcijańskiej angelologii:

Zrozum, że dla kierowania wszystkim, został ustanowiony jakiś anioł nad ziemią,
inny został postawiony nad wodami, inny nad powietrzem, czwarty wreszcie nad
ogniem [...]. Pewien anioł został ustanowiony nad słońcem, inny nad księżycem,
jeszcze inni aniołowie nad gwiazdami. Owi zatem aniołowie, z którymi przebywamy,
dopóki jesteśmy na ziemi, cieszą się albo smucą z naszego powodu, gdy grzeszy-
my66. [...].

Świat ten potrzebuje również aniołów rządzących dzikimi bestiami i aniołów stoją-
cych na czele wojsk ziemskich. Potrzebuje także aniołów opiekujących się rozro-
dem zwierząt, roślinami, zasiewami i innymi wiejskimi latoroślami. Ale potrzebuje
też aniołów przewodzących świętym działaniom, aniołów uczących poznania wiecznej
światłości, poznania tajemnic Bożych i wiedzy o sprawach boskich. Bacz zatem,
abyś nie sprawił, iż znajdziesz się między aniołami rządzącymi dzikimi bestiami,
jeśli będziesz wiódł życie zwierzęce, albo między tymi, którzy rządzą sprawami
ziemskimi, jeśli miłujesz to, co cielesne i ziemskie67.

64 Apologia II 5, PG 6, 452B, POK 4, 83-84 (J¬< :¥< Jä< •<2DfBT< i"Â Jä< ßBÎ
JÎ< @ÛD"<ä< BD`<@4"< •((X8@4H, @àH ¦BÂ J@bJ@4H §J">g, B"DX*Tig<); Justyn, Dialo-
gus cum Judaeo Tryphone 128, 2, PG 6, 776A, POK 4, 330: „Owa potęga zesłana przez
Ojca wszechrzeczy, co się zjawiła Mojżeszowi, Abrahamowi czy Jakubowi, zwie się anio-
łem, kiedy się zbliża do ludzi, dlatego, że przez nią sprawy ojcowskie zwiastuje się lu-
dziom”; por. F. Andres, Die Engel- und Dämonenlehre der griechischen Apologeten des
zweiten Jahrhunderts und ihr Verhältnis zur griechisch-römischen Dämonologie, Breslau
1913; G. Tavard, HDG II 2b, s. 21-23 (Die Apologeten).

65 Legatio pro christianis 24, PG 6, 445C-448A, tłum. S. Kalinkowski (Atenagoras
z Aten, Prośba za chrześcijanami. O zmartwychwstaniu umarłych, Warszawa 1985) s. 63.

66 In Jeremiam hom. 10, 6, PG 13, 365A lub SCh 232, 408-410, PSP 30, 90; por. Albi-
nos, Epitome XV 7.

 67 In Numeros hom. 14, 2, PG 12, 680, PSP 34/1, 144.



164

Z przytoczonego wyżej tekstu wynika, że opieka aniołów jest, zdaniem
Orygenesa, konieczna i niezbędna do normalnego funkcjonowania świata,
aniołowie zaś opiekujący się zwierzętami lub innymi ziemskimi elementa-
mi są niższej kategorii niż aniołowie opiekujący się ludźmi. W tym wszyst-
kim przejawia się mądrość Boża i „niewysłowiona tajemnica ekonomii
Bożej, która dzieli wszystko wedle właściwego porządku i każdej potędze
przydziela odpowiadające jej zajęcie”68. Za tego rodzaju opiekę winniśmy
aniołów wysławiać i błogosławić, ale nie oddawać im czci należnej Bogu
ani nie składać im za to ofiar69. Przydzielenie aniołom opieki nad poszcze-
gólnymi działaniami lub dziedzinami życia nie jest jednak, zdaniem Ory-
genesa, przypadkowe, ale wynika ono z ich zasług dokonanych przed stwo-
rzeniem świata, które zauważył, ocenił i zaaprobował Stwórca; ich imiona,
zresztą, odpowiadają pełnionym w świecie funkcjom:

Nie wolno mniemać, iż całkiem przypadkowo określonemu aniołowi powierzono
określone obowiązki – na przykład Rafaelowi sprawę leczenia, Gabrielowi patronat
nad wojnami, Michałowi troskę o ludzkie modlitwy i błagania. Trzeba uznać, że za-
służyli oni na otrzymanie tych obowiązków stosownie do swych zasług, a otrzymali
je z uwagi na swe starania i sprawności wykazane przed stworzeniem tego świata;
dalej – każdej istocie należącej do stanu archaniołów został nadany określony ro-
dzaj powinności; [...]. Wszystko to, jak powiedziałem, nie zostało ustalone przypad-
kowo i mimochodem, lecz zgodnie z najwłaściwszym i najsprawiedliwszym wyro-
kiem Bożym; wszystko zostało uregulowane stosownie do zasług z wyroku i z apro-
batą Boga. [...]. A zatem funkcja aniołów opiera się wyłącznie na ich zasługach,

 68 In Jesu Nave hom. 23, 3, PG 12, 937C lub SCh 71, 460-462, PSP 34/2, 124: „Co do
mnie, jeśli mam wyrazić własne zdanie, to sądzę, że należy odważnie powiedzieć o owych
potęgach, które otrzymały obowiązek zarządzania światem, iż nie przypadkowo i nie na
skutek zbiegu okoliczności jedna potęga kieruje rozwojem roślin i drzew, inna odpowiednio
dba o źródła i rzeki, inna o deszcze, inna o wiatry, tamta opiekuje się zwierzętami morskimi,
ta zwierzętami ziemnymi oraz wszelkimi istotami, które rodzą się z ziemi; we wszystkim
tym przejawiają się niewysłowione tajemnice ekonomii Bożej, która dzieli wszystko wedle
właściwego porządku i każdej potędze przydziela odpowiadające jej zajęcie. Tak bowiem
mówi nam również Apostoł Paweł: «Czyż nie są oni wszyscy duchami przeznaczonymi do
posług, posłanymi na pomoc tym, którzy otrzymują dziedzictwo zbawienia» (Hbr 1, 14)”.

69 Por. Contra Celsum VIII 57, PG 11, 1604AB lub SCh 150, 304, tłum. S. Kalinkowski
(Orygenes, Przeciw Celsusowi, wyd. 2, Warszawa 1986) s. 415: „Wiemy, że nie demonom,
ale aniołom została powierzona opieka nad płodami ziemi i nad rozrodem zwierząt, ich więc
wysławiamy i błogosławimy, ponieważ Bóg powierzył im pieczę nad tym, co przynosi poży-
tek; wszelako nie oddajemy im czci należnej Bogu, bo ani Bóg sobie tego nie życzy, ani oni
sami takiej czci nie pragną. Nawet przychylniej nas traktują, jeśli nie składamy im ofiar, niż
gdybyśmy je składali; nie potrzebują przecież wcale kadzideł wznoszących się z ziemi”.



165

Potęgi sprawują władzę jedynie dzięki swojemu rozwojowi, tak zwane Trony, czyli
moce mające władzę sądzenia i królowania, rządzą dzięki swym zasługom, a Pano-
wania nie panują wbrew zasłudze70.

Poglądy Orygenesa o opiece aniołów nad poszczególnymi stworzenia-
mi i ich działalnością oraz zjawiskami natury, powtarzali później mniej lub
więcej szczegółowo późniejsi Ojcowie Kościoła, zarówno na Wschodzie,
jak i na Zachodzie. Ze wschodnich ograniczymy się tu jedynie do wspo-
mnienia interesujących nas przekonań św. Jana Chryzostoma, Kapadoc-
czyków – św. Bazylego i św. Grzegorza z Nazjanzu oraz Epifaniusza z Sa-
laminy, z zachodnich zaś św. Ambrożego z Mediolanu i św. Augustyna
z afrykańskiej Hippony. I tak, św. Jan Chryzostom (zm. 407), kaznodzieja
Antiochii i patriarcha Konstantynopola, w zachowanej jedynie fragmenta-
rycznie przez Focjusza homilii O Wcieleniu Pana naszego Jezusa Chrystu-
sa i o tym, że aniołowie sprawują pieczę nad każdą miejscowością w świe-
cie uczył:

Bóg powierzył aniołom pieczę nad wszystkimi obszarami świata, aby opiekowali się
każdym z osobna, jak mówi Mojżesz (Pwt 22, 8); jednemu, by czuwał nad każdym
narodem. Ustanowił władzę aniołów, by trzymali w ryzach nieożywiony stwór: słoń-
ce, księżyc, morze i ziemię, i wszystko co się w nich zawiera; aby służyły dla dobra
człowieka71.

Podobnie, choć nieco ogólniej, pisał św. Bazyli (zm. 379), biskup Ceza-
rei Kapadockiej:

Wszyscy aniołowie, jak jedną nazwę, tak również jedną względem siebie mają natu-
rę; jedni jednak z nich stoją na czele narodów, inni zaś są przydzieleni każdemu
z nas jako towarzysze72,

a także św. Grzegorz z Nazjanzu (zm. 390):

70 De principiis I 8, l i 4, PG 11, 176 i 179-180 lub SCh 252, 220-222 i 230, tłum.
S. Kalinkowski, ŹMT 1, 124 i 127; zob. Contra Celsum I 25, PG 11, 708A, tłum. S. Kalin-
kowski s. 53: „Jeśli kto potrafi zastanowić się głębiej nad tajemniczym znaczeniem imion,
może dowiedzieć się wiele o imionach aniołów Bożych: jeden z nich nazywa się Michał,
drugi Gabriel, a inny Rafael, stosownie do uczynków, których dokonują na świecie zgodnie
z wolą Boga wszechrzeczy”; zob. przypis 79.

71 Homilia in Domini Incarnationem et quod singulis regionibus angelus praesit [w:]
Bibliotheca Photii cod. 277, PG 104, 264B, tłum. O. Jurewicz (Focjusz, Biblioteka, t. 5,
Warszawa 1999), s. 197.

72 Contra Eunomium III 1, PG 29, 656B.



166

Są sługami Boskiej woli, mają siłę naturalną i nabytą, wszędzie dotrą, dla wszyst-
kich wszędzie zjawiają się z ochotą, bo pragną służyć i ciężkiego ciała nie dźwigają.
Każda [istota anielska] otrzymała jakąś osobną część świata albo postawiona zo-
stała nad jakąś osobną częścią wszechświata, jak postanowił Ten, który to uporząd-
kował i podzielił73.

Epifaniusz z Salaminy (zm. 403) w szczegółach doszedł już prawie do
absurdu, poddając opiece i władzy aniołów nawet wiatry, chmury, pioruny,
deszcze, śnieg, grad, lód, mróz, światło, grzmoty i pory roku – każde z nich
ma swego anioła stróża:

Wszystkim bytom stworzonym Pan po stworzeniu przydzielił duchy opiekuńcze,
które występują przed Jego obliczem; są to aniołowie towarzyszący, aniołowie chwały,
aniołowie przelotnych duchów, aniołowie chmur, piorunów, śniegu, gradu, lodu,
grzmotów, błyskawic, mrozu, lata, zimy, jesieni, wiosny i wszystkich duchów, które
są w rzeczach stworzonych74.

Także na Zachodzie przyjmowano w publicznym nauczaniu kościelnym
opiekę aniołów nad poszczególnymi bytami stworzonymi. I tak św. Am-
broży z Mediolanu (zm. 397) głosił, że wszystkie „przestworza pełne są
aniołów, a także ziemie, morza i Kościoły, którym przewodzą aniołowie,
aby ich bronić”75. Podobnie uczył św. Augustyn (zm. 430) stwierdzając, że
„każda rzecz widzialna na tym świecie ma przydzieloną sobie władzę aniel-
ską”76, bez której opieki wszechświat nie mógłby istnieć:

Wyższym aniołom [...] poddana została wszelka istota cielesna, wszelkie nierozum-
ne życie, wszelka wola słaba albo zła, ażeby poddanym albo z poddanymi robili to,
czego wymaga porządek natury we wszystkim, jak rozkazał Ten, któremu oddane
jest wszystko77. [...] Takie znaczenie wśród stworzeń mają te doskonałe, święte,
wzniosłe potęgi, przebywające w niebie lub pod niebem, których panem jest tylko

73 Oratio 28, 31, PG 36, 72, lub SCh 250, 172-174, przekład: Św. Grzegorz z Nazjanzu,
Mowy wybrane, Warszawa 1967, s. 310; por. J. Rousse, Les anges et leur ministère selon S.
Grégoire de Nazianze, „Mélanges de Science Religieuse”, 22 (1961), s. 134-152.

74 De mensuris et ponderibus 22, PG 43, 276BC.
75 In Psalmum 118 sermo I 9, PL 15, 1203B: „Quanto magis quis allevet mentis oculos

et consideret plena esse angelorum aera, terras, maria, ecclesias, quibus angeli praesunt
(mittit enim Dominus angelos suos ad defensionem eorum)”.

76 De diversis quaestionibus q. 79, 1, CCL 44A, 225: „unaquaeque res visibilis in hoc
mundo habet potestatem angelicam sibi praepositam, sicut aliquot locis divina Scriptura
testatur”.

77 De Genesi ad litteram VIII 24(45), PL 34, 390, PSP 25, 273.



167

Bóg, cały zaś świat jest im poddany. Bez ich sprawiedliwego i doskonałego działa-
nia wszechświat nie mógłby istnieć78.

Powyższe przekonanie Ojców Kościoła o szczegółowej opiece aniołów
nad poszczególnymi stworzeniami, a nawet drobnymi elementami lub zja-
wiskami natury, wywodzi się niewątpliwie głównie z tradycji żydowskiej,
poświadczonej m.in. w apokryficznej Księdze Henocha79. Oburzał się na
nie św. Hieronim (zm. 419), który znając jego źródło w literaturze apokry-
ficznej (m.in. w Pasterzu Hermasa i Księdze Henocha) taki pogląd uważał
za absurd i pisał:

Jakże Bóg mógłby traktować tak samo ludzi, jak ryby morskie lub płazy [...], gdy
aniołowie poszczególnych ludzi oglądają codziennie twarz Ojca, który jest w niebie.
[...]. O ile odnośnie do ludzi możemy przyjmować, że Opatrzność Boża rozciąga się
na poszczególne jednostki, to wobec pozostałych zwierząt ogranicza się ona do
ogólnego zarządzania i porządku. Na przykład, jak rodzą się i żyją w wodach ryby
i płazy, lub jak rodzą się czworonożne zwierzęta na ziemi i jakim pokarmem się ży-
wią? Byłoby absurdem sprowadzać do tego majestat Boga, aby wiedział, kiedy i ile
rodzi się komarów, a ile ich ginie, ile na ziemi jest pluskiew, pcheł i much, ile ryb
pływa w morzu, i które z mniejszych mają unikać większych, by nie stać się ich
łupem? Nie jesteśmy tak głupimi służalcami Boga, abyśmy jego władzę sprowadzali

78 De libero arbitrio III 11, 32, 114, CCL 29, 294, tłum. A. Trombala (Św. Augustyn,
Dialogi filozoficzne, III, Warszawa 1953) s. 196; zob. też zamykającego epokę patrystyczną
na Zachodzie Izydora z Sewilli (+636), Etymologiae VII 5, 28-29, PL 82, 274: „Unicuique
enim, sicut praedictum est, propria officia sunt iniuncta, quae promeruisse eos in mundi
constat exordio. Nam quia angeli et locis et hominibus praesunt per prophetam testatur
angelus dicens (Dn 10, 13). Unde apparet nullum esse locum cui angeli non praesint. Pra-
esunt enim et auspiciis operum omnium”.

79 Por. Księga Henocha np. nr 20, tłum. R. Rubinkiewicz, Apokryfy Starego Testamen-
tu, dz. cyt. s. 150: „Te są imiona świętych czuwających aniołów. Uriel, jeden ze świętych
aniołów, mianowicie anioł gromu i drżenia. Rafał, jeden ze świętych aniołów, anioł duchów
ludzkich. Rafael, jeden ze świętych aniołów, który dokonuje zemsty nad światem świateł.
Michał, jeden ze świętych aniołów, mianowicie ten, który jest nad najlepszą cząstką ludzko-
ści, nad narodem izraelskim. Sarakael, jeden ze świętych aniołów, któremu podlegają duchy
ludzi nakłaniających do grzechu. Gabriel, jeden ze świętych aniołów, któremu podlega raj,
węże i Cherubini. Remiel, jeden ze świętych aniołów, którego Bóg ustanowił nad tymi,
którzy powstają z martwych”; zob. nr 40, s. 155; nr 60, s. 161: „Duch szronu jest jego
aniołem. Duch gradu jest aniołem dobrym. Duch śniegu uśmierzany jest mocą Bożą. Nad
nim jest specjalny anioł. Duch mgły nie mieszka razem z nimi w spichlerzach [...]. Zimą
i latem w jej spichlerzu mieszka anioł. Duch rosy ma swe mieszkanie na krańcach nieba [...].
Kiedy duch deszczu wyrusza ze swego spichlerza [...]. Anioł pokoju powiedział mi ...”; zob.
też Księga Jubileuszy II 2.



168

nawet do bytów tak nikłych; sami byśmy się oburzali mówiąc, że taka sama jest
Opatrzność Boża nad bytami rozumnymi i nierozumnymi. Dlatego też należy potępić
jako objaw głupoty ową apokryficzną księgę, w której jest napisane, że nad płazami
sprawuje opiekę anioł imieniem Tyrus, że na podobieństwo tego również drzewom
i wszystkim zwierzętom są wyznaczeni aniołowie stróżowie80.

Po przypomnieniu patrystycznej opinii o opiece aniołów nad material-
nymi bytami stworzonymi, w czym niekiedy faktycznie dochodzono do
absurdów, przybliżymy teraz szczegółowiej, jak zaznaczaliśmy wyżej, tę
anielską opiekę i stróżowanie nad czterema dziedzinami: nad państwami,
Kościołem, poszczególnymi ludźmi i świętymi. Anielska opieka nad każdą
z tych dziedzin, oprócz długiej tradycji żydowskiej, ma swe uzasadnienie
w Piśmie Świętym w postaci konkretnych tekstów biblijnych, na które Oj-
cowie Kościoła poruszający tę kwestię często się powoływali.

2. Poszczególne państwa, narody, regiony, a nawet miasta mają
swych opiekuńczych aniołów. Na poparcie tego przekonania przytaczano
najczęściej dwa teksty biblijne: Pwt 32, 8 (w przekładzie Septuaginty):
„Kiedy Najwyższy rozgraniczał narody i rozpraszał synów Adama, wtedy
ludom wyznaczył granice według liczby aniołów Bożych”; oraz Dn 10, 12-
13: „Danielu, [...] ja przybyłem z powodu twoich słów. Lecz książę króle-
stwa Persów sprzeciwiał mi się przez dwadzieścia jeden dni. Wtedy przy-
był mi z pomocą Michał, jeden z pierwszych książąt. Pozostawiłem go przy
królach Persów”. Z tych niezbyt jasnych tekstów Żydzi, a później Ojcowie

80 Commentarius in Abacuc I 1, PL 25, 1286-1287: „Alioquin quomodo potest sic ha-
bere Deus homines quasi pisces maris, et velut reptilia quae non habent principem: cum
angeli singulorum quotidie videant faciem Patris qui in coelis est: et circumdet angelus
Domini in circuitu timentium eum, et eripiat eos. Sicut igitur in hominibus etiam per singu-
los Dei currit providentia, sic in caeteris animalibus generalem quidem dispensationem et
ordinem, cursumque rerum intelligere possumus. Verbi gratia, quomodo nascatur piscium
multitudo, et vivat in aquis, quomodo reptilia et quadrupedia oriantur in terra, et quibus
alantur cibis. Caeterum absurdum est ad hoc Dei deducere majestatem, ut sciat per momenta
singula quot nascantur culices, quotve moriantur, quae cimicum et pulicum et muscarum sit
in terra multitudo, quanti pisces in aqua natent, et qui de minoribus majorum praedae cedere
debeant. Non simus tam fatui adulatores Dei, ut dum potentiam ejus etiam ad ima detrahi-
mus, in nos ipsos iniuriosi simus, eamdem rationabilium quam irrationabilium providen-
tiam esse dicentes. Ex quo liber ille apocryphus stultitiae condemnandus est, in quo scri-
ptum est, quemdam angelum nomine Tyri praeesse reptilibus: et in hanc similitudinem pisci-
bus, quoque et arboribus, et bestiis universis proprios in custodiam angelos assignatos”; por.
przypis 63.



169

Kościoła, wnioskowali, że nie tylko wybrany naród izraelski, ale i inne pań-
stwa mają swych aniołów stróżów. Niektórzy autorzy uważają nawet, że
przeświadczenie to stanowi integralną część wiary nowotestamentalnej81.
Współbrzmi ono poniekąd z przekazywanym przez wieki w mitologii grec-
kiej przekonaniem, że różne części ziemi zostały od początku oddane pod
opiekę i zarząd poszczególnych mocy niebieskich82.

Judeochrześcijaństwo naukę o istnieniu opiekuńczych aniołów poszcze-
gólnych narodów odziedziczyło, niewątpliwie, z apokaliptyki żydowskiej83.
Od judeochrześcijan wiarę tę przejęli późniejsi autorzy wczesnochrześci-
jańscy: na przełomie II i III wieku poświadcza ją św. Ireneusz z Lyonu (zm.
202)84 i Klemens Aleksandryjski, który pisał, że „między ludami i państwami
rozstawione są posterunki aniołów, a być może pewni aniołowie zostali przy-
dzieleni także poszczególnym ludziom”85. Nauka ta została później wyjąt-
kowo bogato rozwinięta w powstałych w pierwszej poł. III wieku pismach
pseudoklementyńskich. Tak na przykład Recognitiones informują już ja-
sno, że Bóg podzielił narody całej ziemi na 72 części i postawił nad nimi
aniołów przywódców, aby nimi zarządzali; największemu zaś spośród Ar-
chaniołów przydzielił losem zarządzanie Izraela, narodu, który otrzymał
znajomość i kult Najwyższego Boga86.

81 Por. O. Cullman, Christ et les temps, Neuchâtel 1947, s. 138; E. Peterson, Das Pro-
blem des Nationalismus im alten Christentum [w:] Frühkirche, Judentum und Gnosis,
Freiburg 1958, s. 51-63.

82 Por. Plato, Leges X 903b; Respublica 271d; Albinos, Epitome XV 7; Julianus, Con-
tra Galilaeos 115d; Origenes, Contra Celsum V 25 i 29.

83 Por. II Henoch X 14; Sibillae VII 35; por. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im
Urchristentum und Spätjudentum, Tübingen 1951, s. 108-116; H.B. Kuhn, The Angelology
of the non-canonical Jewish Apocalypses, JBL 67(1948) 211-219; J. Daniélou, Théologie
du Judéo-Christanisme, Paris 1958, s. 142.

84 Por. Adversus haereses III 12, 9, SCh 211, 220: „«Quando divisit Altissimus gentes,
quemadmodum dispersit filios Adam, statuit terminos gentium secundum numerum angelo-
rum Dei»; populum autem qui credit Deo iam non esse sub angelorum potestate sed sub
Domini: «Facta est enim portio Domini populus eius Jacob, funiculum hereditatis eius Isra-
el»” (Deut. 32, 9).

85 Stromata VI 17, 157, 5, GCS 52, 513, tłum. J. Pliszczyńska (Klemens Aleksandryj-
ski, Kobierce, II, Warszawa 1994), s. 208.

86 Por. Recognitiones II 42, PG 1, 1268C-1269A lub GCS 51, 76-77: „Est enim unius-
cuiusque gentis angelus, cui credita est gentis ipsius dispensatio a Deo [...]. Deus enim
excelsus, qui solus potestatem omnium tenet, in septuaginta et duas partes divisit totius
terrae nationes eisque principes angelos statuit. Uni vero, qui in Archangelis erat maximus,
sorte data est dispensatio eorum, qui prae caeteris omnibus excelsi Dei cultum atque scien-
tiam receperunt”; zob. Homiliae Clementinae XVIII 4, PG 2, 408A.



170

Naukę o opiekuńczych aniołach państw i narodów rozpracował dopiero
w pełni Orygenes, który wykorzystał do tego dogłębnie nie tylko dane bi-
blijne, ale i apokryficzne źródła żydowskie i współczesne sobie tradycje
pseudoklementyńskie87 . Przyjmował więc, zgodnie z tradycyjnym prze-
świadczeniem, że cała ziemia została podzielona między aniołów drogą
losowania, dodając jednak, że Bóg kierował wewnętrznie tym podziałem,
tak iż aniołowie otrzymywali poszczególne narody zgodnie ze swymi za-
sługami i kompetencjami; Izrael pozostał pod szczególną opieką samego
Boga (Pwt 32, 9), który jednak w prowadzeniu go i obronie posługiwał się
aniołami:

Gdy Najwyższy dzielił narody, rozdzielał synów Adama i ustalał granice ludów wedle
liczby aniołów Boga; działem Pana stał się Jakub, a sznurem dziedzictwa Jego Izra-
el» (Pwt 32, 8-9); oto i tutaj, jak widzisz, Pismo stwierdza, że Bóg wylosował Izraela
jako swój dział i sznur. Należy zatem uznać, że nie przypadkowo w wyniku losowa-
nia jeden anioł otrzymał na przykład naród egipski, inny naród idumejski, tamten lud
moabicki, ów lud indyjski, i tak dalej odnośnie do poszczególnych narodów żyją-
cych na ziemi. Choć jednak stwierdzono, iż narody zostały podzielone losem wedle
liczby aniołów Bożych, trzeba przecież uznać, iż podobnie jak w odniesieniu do lu-
dzi, los ten również tutaj odkrył publicznie tajny wyrok Boga: każdy anioł, zgodnie ze
swoimi zasługami albo swoją mocą, otrzymał przy podziale ten lub inny naród88.

Nawiązując do starej tradycji o istnieniu aniołów dobrych i złych stwier-
dzał, że podobnie jak ludzie, tak i poszczególne państwa, prowincje i narody,
a nawet miasta, mają od początku dobrego i złego anioła, jakkolwiek anioło-
wie dobrzy niewiele mogli zdziałać w ich mieszkańcach przed przyjściem
Chrystusa; od złych zaś aniołów narody mają niekiedy także gorsze nazwy:

87 Por. J. Daniélou, Les sources juives de la doctrine des anges des nations chez Origène,
38 (1951), s. 132-137; R. Cadiou, Origène et les écrits pseudoclémentins, „Recherches de
Science Religieuse”, 20 (1930), s. 506-515; J. Daniélou, Origène, Paris 1948, 222-235 (Les
anges des nations); J. Daniélou, Les anges et leur mission d’après les Pères de l’Eglise,
Chevetogne 1952, s. 26nn; E. Peterson, Le problème du nationalisme dans le christianisme
primitif, „Dieu Vivant” 1952, nr 22, 87-97, (Origène et le partage des nations entre les
anges); C. Blanc, Angelologie d’Origène, „Studia Patristica” 14(1976) 79-109, spec. 88-95
(Anges des nations – Israel).

88 In Josue hom. 23, 3, PG 12, 937AC lub SCh 71, 458-460, PSP 34/2, 123-124; por. In
Lucam hom. 35, 6, PG 13, 1890-1891 lub SCh 87, 418, PSP 36, 132: „«Kiedy Najwyższy
rozgraniczał narody, gdy rozdzielał synów Adama, wytyczył granice narodów według liczby
aniołów Bożych, i lud Jego Jakub stał się dziełem Pana, a Izrael sznurem Jego dziedzictwa»
(Pwt 32, 8-9). Od początku zatem ziemia została podzielona między władców, to znaczy



171

Nie należy bowiem sądzić, że tylko źli aniołowie rządzili poszczególnymi prowincja-
mi, a te same prowincje nie miały ustanowionych nad sobą aniołów dobrych [...].
Jak więc każdy człowiek ma dwóch aniołów, tak samo, myślę, różni aniołowie znaj-
dują się w każdej prowincji: są tam dobrzy i źli aniołowie. W Efezie na przykład rzą-
dzili najgorsi aniołowie, a to z powodu grzeszników mieszkających w tym mieście.
Ponieważ jednak było tam również wielu wierzących, znajdował się tam także dobry
anioł Kościoła efeskiego. To, co powiedzieliśmy o Efezie, dotyczy wszystkich pro-
wincji. Przed przyjściem Pana Zbawiciela aniołowie niewiele pożytku mogli przy-
nieść ludziom, którzy zostali im powierzeni, a za ich usiłowaniami nie mogły pójść
dobre efekty. Czyżby tu była wskazówka, iż aniołowie ci niewiele mogli pomóc swym
poddanym? Posłuchaj, co mówimy: Gdy anioł egipski wspierał Egipcjan, zaledwie
jeden prozelita uwierzył w Boga: stało się to za sprawą działania anioła [...]. Tak
więc dzięki wysiłkom aniołów, którym powierzeni zostali poganie, spośród wszyst-
kich pogan zaledwie niewielu stało się prozelitami. Teraz zaś tłumy wiernych przy-
chodzą do wiary Jezusowej, a aniołowie, którym powierzono troskę o Kościoły i pań-
stwa, umocnieni obecnością Zbawiciela przyprowadzają wielu prozelitów, aby na
całym świecie zbierały się zgromadzenia chrześcijańskie89.

między aniołów. Daniel składa wyraźniejsze świadectwo, iż «władcami» byli ci, których
Mojżesz nazwał «aniołami»; powiada: «Władca królestwa perskiego, władca królestwa Gre-
cji, i Michał, nasz władca» (Dn 10, 20-21). Są więc władcami narodów”; In Genesim hom.
9, 3 i hom. 16, 2, PG 12, 213 i 248, PSP 31/1, 103 i 148: „«Kiedy bowiem Najwyższy
rozdzielał narody wedle liczby aniołów Bożych» [...] pozbawił owych aniołów władzy
i panowania, jakie sprawowali nad narodami” [...]. „Widzisz zatem, że wedle zasług każdy
naród dostał się pod władzę aniołów, a działem Pana stał się Izrael”; In Exodum hom. 8, 2,
SCh 16, 188, PSP 31/1, 224: „Wiadomo więc, że bogami albo panami zwą się aniołowie,
którym Najwyższy powierzył władzę nad narodami: zwą się bogami, bo przez Boga zostali
ustanowieni, panami zaś, bo od Pana otrzymali władzę”; In Judices hom. 6, 2, PG 12, 975
lub SCh 389, 152-156, PSP 34/2, 166-167: „Sądzę zaś, że za «zwierzchników Izraela» (Sdz
5, 2), to znaczy ludu chrześcijańskiego, należy uznać aniołów, którzy, jak mówi Pan, są
obecni przy każdym «najmniejszym» w Kościele (Mt 18, 10) ... Na początku bowiem, gdy
lud izraelski wychodził z Egiptu i przechodził przez Morze Czerwone, nie działał wcale
swym własnym wysiłkiem, lecz wszystko dokonało się za sprawą «zwierzchników», to zna-
czy aniołów [...]. Albo czyż nie napisano, że walczył za nich anioł-zabójca (Wj 14, 14),
który zabił pierworodne istoty egipskie i sprawił, iż nawet bydło Izraelitów nie zaryczało?
Nie należy jednak oczekiwać, że aniołowie zawsze będą walczyć za nas; jedynie «na począt-
ku», to znaczy w początkach naszych, jesteśmy wspomagani przez zwierzchników-anio-
łów”; In Romanos VIII 12, PG 14, 1196A, PSP 57/2, 452: „zaślepieni przez owych aniołów,
którzy otrzymali władzę nad narodami”.

89 In Lucam hom. 12, 4-6, PG 13, 1829-1830 lub SCh 87, 200-204, PSP 36, 63-64; In
Numeros hom. 11, 4, PG 12, 648B, PSP 34/1, 106: „Otóż w moim przekonaniu, tak jak
znajdujemy w Piśmie pewne nazwy ludów lub książąt, które niewątpliwie oznaczają złych
aniołów i wrogie potęgi, na przykład faraon-król Egiptu i Nabuchodonozor, Babilończyk



172

To właśnie aniołowie, zdaniem Orygenesa, wytworzyli w powierzonych
sobie narodach różne języki i dialekty:

A jak należy rozumieć zapis, który czytamy w Księdze Rodzaju, iż Bóg, przemawia-
jąc bez wątpienia do aniołów, rzekł: «Chodźcie, pomieszajmy ich języki» (Rdz 11,
7). Czyż nie tak, że różni aniołowie wytworzyli w ludziach różne języki i dialekty? Że
na przykład był jakiś anioł, który narzucił wówczas jednemu człowiekowi język ba-
biloński, inny innemu narzucił język egipski, a jeszcze inny komuś innemu język
grecki. I być może władcami różnych narodów byli ci aniołowie, którzy uchodzili za
twórców różnych języków i mowy, natomiast język dany na początku za pośrednic-
twem Adama – moim zdaniem język hebrajski – pozostał przy tej grupie ludzi, która
nie stała się własnością jakiegoś anioła lub księcia, lecz pozostała «dziełem Boga»
(Pwt 32, 9)90.

Aniołowie ci zanoszą przed tron Boga modlitwy i zasługi powierzone-
go sobie narodu, miasta lub państwa:

Aniołowie otrzymują pierwociny, moim zdaniem, każdy ofiarowuje pierwociny
swojego ludu oraz pierwociny swojego Kościoła [...]. Każdy anioł zatem ofiaro-
wuje pierwociny swojego Kościoła lub narodu, który został mu powierzony w za-
rząd91.

Myśli Orygenesa o opiekuńczych aniołach państw i narodów powtarza-
ło później, mniej lub więcej obszernie, ale prawie zawsze z powołaniem
się na tekst biblijny (najczęściej Pwt 32, 8-9), wielu wschodnich Ojców
Kościoła, żyjących i działających w różnych częściach starożytnego świa-
ta, jak: Euzebiusz z Cezarei (zm. 339)92, Kapadocczycy – św. Bazyli Wiel-

lub Asyryjczyk, tak samo te nazwy, które dotyczą świętych mężów i bogobojny lud, powin-
niśmy odnosić do świętych aniołów i dobrych potęg”.

90 In Numeros hom. 11, 4, PG 12, 648-649, PSP 34/1, 107.
91 In Numeros hom...
92 Por. Demonstratio evangelica IV 9 i 10, PG 22, 272B i 277B: „Oto czcze głosy (por.

Iz 10, 13-14) walczącego z Bogiem bezbożnego wroga, który chwali się siłą swej złośliwo-
ści i grozi, że obali i zamiesza powierzone przez Najwyższego aniołom granice narodów
(JH BDÎH J@Ø YN\FJ@L J@ÃH •((X8@4H B"D"*@2g\F"H Jä< zE2<ä< ÒD@2gF\"H
*4"DBVF"4) ... aby wszystkie na ziemi narody, które przedtem powierzone były wielu anio-
łom (BV<J" *¥ J ¦BÂ (−H §2<0, J BD`JgD@< B8g\@F4< •((X8@4H igi80DT:X<"),
uwikłane we wszelkiego rodzaju bezbożności, pod swoją władzę podbić”.



173

ki93, św. Grzegorz z Nyssy (zm. 394)94 i św. Grzegorz z Nazjanzu95, św. Cy-
ryl Aleksandryjski (zm. 444)96, Teodoret z Cyru (zm. 466)97, Pseudo-Dioni-
zy Areopagita (V/VI w.)98, a także kończący epokę patrystyczną św. Jan
Damasceński (zm. 750)99.

93 Por. Adversus Eunomium III 1, PG 29, 656B lub SCh 305, l48, 40-43: „Wszyscy
bowiem aniołowie, jak jedną nazwę, tak również tę samą między sobą mają naturę, lecz
jedni z nich są postawieni na czele narodów, inni zaś towarzyszą każdemu wiernemu (@Ê
:¥< "ÛJä< ¦2<ä< BD@gFJZi"F4<, @Ê *¥ ©<Â ©iVFJ@L Jä< B4FJä< gÆF4 B"DgB`:g<@4)”;
In Isaiam X 240, PG 30, 540D-541A: „Dlatego niektórzy postawieni są na czele narodów,
aby strzegli i pilnowali powierzone sobie poszczególne narody (*4"JgJ"(:X<@4 BDÎH
nL8"i¬< i"Â *4"JZDgF4< J@Ø ßnz ©"LJä< ©iVFJ@L §2<@LH), jak mówił Mojżesz (Pwt
32, 8) i Daniel” (Dn 10, 12-13).

94 Por. In Cantica Canticorum hom. 12, PG 44, 1033A: „Dlatego owe duchy służebne
(8g4J@LD(4i B<gb:"J"), które są wysyłane do pomocy tym, którzy będą przyszłymi dzie-
dzicami zbawienia, w tych słowach są nazwani stróżami, o których mowa (Ps 121, 1), że
opiekują się miastem [...]. Dlatego dobrze jest znaleźć się pod opieką aniołów, którzy strze-
gą miasta czyli duszy (OÛi@Ø< i"8`< ¦FJ4< gßDg2−<"4 ßBÎ Jä< iLi8@b<JT< J¬< B`84<
J¬< NLP¬< •((X8T<).

95 Por. Poemata dogmatica I 7, 22-25, PG 37, 440: „Z tych jedni asystują Wielkiemu
Królowi / Inni otaczają swoją opieką cały świat / Inni znów mają od Króla inne władze /
Doglądając ludzi, miast i wszystkich narodów (}A<*D"H Jg, BJ`84VH Jg, i"Â §2<g" BV<2z
ÒD`T<JgH)”.

96 Por. Contra Julianum IV, PG 76, 681D: „Ów mędrzec głosi, że opiekunom i przy-
wódcom miast, bogom i demonom, a także aniołom, i szczególnemu rodzajowi dusz, wszystkie
zostały powierzone” (i"Â ¦B4FJVJ"4H 2g@ÃH i"Â *"\:@F4 i"Â :¬< •((X8@4H i"Â NLPä<
Æ*\T (X<g4 *4"<g<g:−F2"4 BVF"H).

97 Por. In Danielem X 13, PG 81, 1497A [po przytoczeniu po kolei tekstów: Dn 10, 13;
Pwt 32, 8; Mt 18, 10]: „Wiele również innych tego rodzaju wypowiedzi znajduje się
w Piśmie Świętym. Uczą one, że troska o każdego z nas została powierzona poszczególnym
aniołom, aby nas strzegli, bronili i uwalniali z zasadzek złego demona. Archaniołom zaś
nałożono obowiązek, aby byli przywódcami narodów, jak uczył św. Mojżesz, z którego
słowami zgadza się również Daniel, gdy mówi o przywódcy królestwa Persów, nieco dalej
o przywódcy Greków, a Michała nazywa przywódcą Izraela” (ñH Jä< •((X8T< :¥< ªi"FJ@H
J¬< ©iVFJ@L º:ä< ¦B4:X8g4"< ¦(igPg\D4FJ"4 ... @Ê *¥ •DPV((g8@4 JH Jä< ¦2<ä<
¦B4FJ"F\"H ¦<gB4FJgb20F"<).

98 Por. De caelesti hierarchia 9, 2, PG 3, 260 lub SCh 58bis, 131-132, tłum. M. Dzielska
(Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne, II, Kraków 1999), s. 84: „Z tego powodu
Pismo św. mówi, że to aniołowie opiekują się naszą hierarchią i nazywa Michała przywódcą
ludu Izraela, a innych aniołów przewodnikami pozostałych narodów (–DP@<J" J@Ø I@L*"\T<
8"@Ø JÎ< M4P"¬8 Ï<@:V.@<J" i"Â –88@LH ¦2<ä< ©JXDT<). «Najwyższy bowiem usta-
nowił granice między narodami wedle liczby aniołów Boga» (Pwt 32, 8)”.

99 Por. De fide orthodoxa II 3, PG 94, 872, tłum. B. Wojkowski (Św. Jan Damasceński,
Wykład wiary prawdziwej, Warszawa 1969), s. 66: „Gotowi do spełniania poleceń Boga [...]
strzegą poszczególnych części ziemi, przewodzą narodom i krajom, które im Stwórca po-
wierza (i"Â ¦2<ä< i"Â J`BT< BD@4FJV:g<@4). Dbają także o nasze potrzeby osobiste
i spieszą nam z pomocą”.



174

Przekonanie to podzielali również, aczkolwiek nieco ogólniej, także nie-
którzy łacińscy Ojcowie Kościoła, jak na przykład św. Hieronim100  i św.
Augustyn101.

3. Kościół powszechny oraz Kościoły patrykularne mają swych opie-
kuńczych aniołów. Już z góry można było przewidzieć, że jeśli w staro-
żytności chrześcijańskiej istniało przeświadczenie o istnieniu aniołów opie-
kuńczych poszczególnych państw i narodów, to tym bardziej musiano wie-
rzyć, że takich opiekunów ma Kościół powszechny i Kościoły partykular-
ne. Podstawą do tego rodzaju wiary były i w tym wypadku przede wszyst-
kim pewne teksty biblijne: najpierw z Księgi Daniela (Dn 10, 12-21; 12,
1), gdzie jest mowa o Michale archaniele, opiekunie synagogi, który, gdy
potem jej miejsce zajął Kościół, pozostał jego opiekunem; a następnie czę-
sto przytaczane wypowiedzi Apokalipsy, gdzie jest mowa o listach skiero-
wanych do aniołów siedmiu konkretnych Kościołów partykularnych:

są to aniołowie siedmiu Kościołów (1, 20). ...Aniołowi Kościoła w Efezie napisz
(2, 1) ...Aniołowi Kościoła w Smyrnie napisz (2, 8) ...Aniołowi Kościoła w Perga-
monie napisz (2, 12) ...Aniołowi Kościoła w Tiatyrze napisz (2, 18) ...Aniołowi Ko-
ścioła w Sardes napisz (3, 1) ...Aniołowi Kościoła w Filadelfii napisz (3, 7) ...Anioło-
wi Kościoła w Laodycei napisz (3, 14)”. Zwłaszcza te ostatnie wypowiedzi Apoka-

lipsy zadecydowały o wykrystalizowaniu się przekonania o istnieniu aniołów stró-
żów poszczególnych Kościołów, których zasługi i modlitwy zanosili oni przed tron
Boga, względnie informowali Go o ich grzechach, a za swą opiekę byli przez Niego
osądzani.

Pierwszym autorem wczesnochrześcijańskim, który wyraźnie i najczę-
ściej uczył o opiekuńczych aniołach Kościołów, wypracowując pierwsze
zręby nauki na ich temat, był i tym razem Orygenes:

Zgodnie z tym, co Jan pisze w Apokalipsie, na czele każdego Kościoła stoi anioł,
który albo otrzymuje pochwały za dobre uczynki ludu, albo jest oskarżany za jego

100 Por. In Danielem 7, 2-3, PL 25, 528B: „Każdy anioł działa na korzyść tego króle-
stwa, które mu zostało powierzone (quia unusquisque angelus facit pro eo regno quod sibi
creditum est)”.

101 Por. Enarratio in Ps 88 (sermo 1), 3, PL 37, 1121 lub CCL 39, 1221, PSP 40, 137:
„Bóg jednak nie zamknął źródła swej dobroci nawet w stosunku do ludzi obcych, kiedy
podporządkował aniołom narody, a dla siebie jako cząstkę ustanawiając naród Izraela (etiam
in alienigenas gentes, quas sub angelis constituerat, portionem sibi faciens populum Isra-
el)”.



175

grzechy102. Każdy anioł ofiarowuje pierwociny swojego ludu oraz pierwociny swoje-
go Kościoła. Do tych aniołów, jak się zdaje, Jan zwraca się w Apokalipsie, na przy-
kład: «Do anioła w Efezie, w Smyrnie, w Laodycei» i innych Kościołów, które wy-
mieniono. Każdy anioł zatem ofiarowuje pierwociny swojego Kościoła lub narodu,
który został mu powierzony w zarząd103.

Anioł ten ma nie tylko, na wzór miłosiernego Samarytanina, opiekować
się, pomagać i prowadzić do zbawienia wiernych powierzonego sobie Ko-
ścioła104, ale również zabiegać o jego powiększenie i przyprowadzać in-
nych do jego owczarni:

Teraz tłumy wiernych przychodzą do wiary Jezusowej, a anioł wie, którym powie-
rzono troskę o Kościoły, umocnieni obecnością Zbawiciela, przyprowadzają wielu
prozelitów, a na całym świecie zbierały się zgromadzenia chrześcijańskie105.

Aniołowie Kościołów uczestniczą również z wiernymi w zgromadze-
niach liturgicznych, pomagają zrozumieć liturgię, homilię i czytane teksty
Pisma Świętego, cieszą się, chwalą Boga i modlą z nimi, tworząc z anioła-
mi stróżami poszczególnych ludzi drugi Kościół niewidzialny – Kościół
aniołów:

Nie mam wątpliwości, że i na naszym zgromadzeniu są obecni aniołowie – nie tylko
ogólnie w całym Kościele, lecz również w poszczególnych Kościołach, o których
tak mówi Zbawiciel: «Aniołowie ich zawsze oglądają oblicze Ojca mojego, który jest
w niebie» (Mt 18, 10). Są więc tutaj dwa Kościoły: Kościół ludzi i Kościół aniołów.
Jeśli mówimy rozsądnie i z wolą Pisma, aniołowie się cieszą i modlą razem z nami.

102 Por. In Numeros hom. 20, 3, PG 12, 733, PSP 34/1, 208: „unicuique Ecclesiae gene-
raliter angelus praeest, qui vel collaudatur pro bene gestis populi vel etiam pro delictis eius
culpatur”; zob. In Lucam frag. 71(168), SCh 87, 520, PSP 36, 169: „Gospodarz jest zna-
kiem apostołów oraz ich następców – biskupów i nauczycieli Kościołów, albo aniołów sto-
jących na straży Kościołów (J@×H J−H zEii80F\"H ¦B4FJ"J@Ø<J"H •((X8@LH)”.

103 Por. In Numeros hom. 11, 4, PG 12, 649A, PSP 34/1: „offerunt et angeli primitias [...]
unusquisque Ecclesiae suae. [...]. Offert ergo unusquisque angelorum primitias vel Eccle-
siae vel gentis suae quae ei dispensanda commissa est”; zob. De principiis I 8, l, PG 11,
176B, tłum. S. Kalinkowski s. 124: „Tak więc Kościół efeski musiał być powierzony jedne-
mu aniołowi, a innemu Kościół smyrneński (ut illi quidem angelo Ephesiorum committi
Ecclesia debeat, illi vero alii Smyrnensium)”.

104 Por. In Lucam hom. 34, 8, PG 13, 1888B lub SCh 87, 408, PSP 36, 129: „wynagra-
dza gospodarza zajazdu – oczywiście chodzi tu o anioła Kościoła (haud dubium quin ange-
lum Ecclesiae) i poleca mu, aby starannie pielęgnował rannego i doprowadził do zdrowia”.

105 Por. In Lucam hom. 12, 6, PG 13, 1830B lub SCh 87, 204, PSP 36, 63-64: „et angeli,
quibus creditae fuerant Ecclesiae”.



176

A ponieważ aniołowie są obecni w Kościele, w tym oczywiście, który na to zasługu-
je i który należy do Chrystusa...106.

W ten sposób w każdym Kościele partykularnym są jakby dwaj troszczą-
cy się o niego biskupi: człowiek – biskup widzialny i dostrzegalny wzrokiem
oraz anioł opiekun – biskup niewidzialny, dostrzegalny jedynie umysłem.
Każdy z nich na swój sposób niepokoi się o powierzony sobie Kościół, i za
troskę lub niedbałość o niego jeden i drugi będzie osądzony przez Boga.
W związku z tym i my winniśmy pomagać i współpracować z obydwoma tymi
biskupami w prowadzeniu siebie i innych do zbawienia, tym bardziej, że
i w tym wypadku obok aniołów dobrych działają również aniołowie źli107:

W każdym Kościele są dwaj biskupi – jeden widzialny, drugi niewidzialny, jeden
dostrzegalny dla wzroku cielesnego, drugi dla umysłu. Człowiek, który dobrze wy-
konał wyznaczone zadanie, otrzymuje pochwałę od Pana, jeśli źle, podlega winie
i karze; to samo dotyczy anioła. Napisano bowiem w Apokalipsie Jana: «Masz tam
niewielu takich, którzy się nie splamili» (Ap 3, 4), oraz: «Masz tam takich, którzy
głoszą naukę nikolaitów» (Ap 2, 15), i w innym miejscu: «Masz takich, którzy po-
pełniają takie i takie grzechy»; jest to oskarżenie skierowane pod adresem aniołów,
którym powierzone zostały Kościoły.
Jeśli zaś aniołowie niepokoją się o to, jak mają kierować Kościołem, to czyż trzeba
mówić o tym, jak bardzo powinni się lękać ludzie, aby we współpracy z aniołami
mogli osiągnąć zbawienie? Moim zdaniem, można znaleźć anioła i człowieka – do-
brych biskupów Kościoła, którzy w pewnym sensie mają udział w jednym i tym sa-
mym dziele. A skoro tak, to prośmy wszechmogącego Boga, aby aniołowie i ludzie,
biskupi Kościołów, wspomagali nas, i wiedzmy, że jednych i drugich Pan osądzi za
nas. Jeśli zaś zostaną osądzeni i okaże się, że występek i grzech nie wyniknął z ich
beztroski, lecz z naszej niedbałości, my zostaniemy oskarżeni i ukarani: bo choć oni
czynią wszystko i dokładają starań dla naszego zbawienia, my nie będziemy wolni
od grzechów. Zdarza się też często, że my dokładamy starań, a oni nie wypełniają
swego obowiązku i wówczas oni są winni108.

106 Por. In Lucam hom. 23, 8, PG 13, 1863 lub SCh 87, 320-322, PSP 36, 100-101: „in
coetu nostro adesse angelos, non solum generaliter omni Ecclesiae, sed etiam singillatim ...
Dupplex hic adest Ecclesia, una hominum, altera angelorum. ... quia praesentes angeli sunt
in Ecclesia”; De oratione 11, 4; 31, 5-6; In Josue hom. 20, 1; In Lucam hom. 53, 8; Contra
Celsum VIII 34 i 64.

107 Por. przypis 89.
108 Por. In Lucam hom. 13, 5-6, PG 13, 1831-1832 lub SCh 87, 210-212, PSP 36, 66:

„accusantur angeli, quibus creditae sunt Ecclesiae. Si autem angelis sollicitudo est, quomo-
do Ecclesiae gubernentur...”.



177

I te myśli Orygenesa o aniołach opiekunach i przywódcach poszczegól-
nych Kościołów partykularnych były, zwłaszcza na Wschodzie, powszech-
nie, aczkolwiek ogólniej, powtarzane przez późniejszych Ojców Kościoła.
Z greckich warto tu przynajmniej wymienić Euzebiusza z Cezarei109, św. Ba-
zylego Wielkiego110, św. Grzegorza z Nazjanzu111 i św. Cyryla Aleksandryj-
skiego112, z łacińskich zaś św. Hilarego z Poitiers (zm. 367)113, św. Ambroże-
go z Mediolanu114 i św. Hieronima115. Rzecz ciekawa, że myśli o aniele, spe-
cjalnym opiekunie jakiegoś Kościoła, nie zna i nie rozwija św. Augustyn.

4. Każdy człowiek ma wyznaczonego przez Boga swego anioła stró-
ża. Ojcowie Kościoła uczyli prawie jednogłośnie, że nie tylko państwa i Ko-
ścioły, ale przede wszystkim każdy człowiek ma swego anioła stróża, który
się nim opiekuje i prowadzi go do zbawienia. Podstawą i tego przeświad-

109 Por. Commentarius in Ps 47, 13-15, PG 23, 428C: „chce bowiem, żeby poszczególni
aniołowie byli stróżami poszczególnych powierzonych sobie Kościołów (©iVFJ@< Jä<
•((X8T< •nTD4F:X<TH ¦ii80F\ä< J4<T< nD@LDÎ< ¦B4FJ−F"4); Commentarius in Ps
90, 10-12, PG 23, 1161A: „istnieją i inni aniołowie, którym założone po całym świecie
Kościoły Chrystusa zostały powierzone” (ªJgD@4 –((g8@4 @Ê JH ¦ii80F\"H J@Ø XD4FJ@Ø
JH B"<J"P@Ø (−H Ê*DL2g\F"H BgB4FJgL:X<@4).

110 Por. Commentarius in Isaiam 1, 46, PG 30, 208B: „Święci aniołowie, którym powie-
rzona została prefektura Kościoła, dobrze znają dawne sprawy (@Ê Jä< zEii80F\T< JH
BD@FJ"F\"H BgB4FJgb:g<@4); Epistola 238, PG 32, 889B, tłum. S. Krzyżaniak (Św. Ba-
zyli, Listy, Warszawa 1972), s. 292: „pomnijcie na wsparcie Boga na niebiosach, jako że
anioł opiekuńczy Kościoła jest wśród was (Ò –((g8@H Ò J−H zEii80F\"H §n@D@H).

111 Por. Oratio 42, 9 i 27, PG 36, 469A i 492 lub SCh 384, 70 i 112, tłum. J. Szymusiak
(Św. Grzegorz Teolog, Poznań 1965), s. 384 i 393: „A do aniołów stróżów przekonany
jestem, że poszczególni aniołowie czuwają nad różnymi Kościołami, jak mnie o tym poucza
św. Jan w Apokalipsie [...]. Żegnajcie, aniołowie, stróże tego Kościoła, opiekunowie moich
rządów i mojego odejścia” (BDÎH *¥ J@×H ¦ngFJäJ"H •((X8@LH ... –((g8@4, J−F*g J−H
zEii80F\"H §n@D@4).

112 Por. In Joannem VI 10, 5, PG 73, 1021A.: „świętych Kościołów [...], które otwiera
odźwierny, to jest anioł wyznaczony do przewodzenia Kościołom (JgJ"(:X<@H –((g8@H
gÆH JÎ J"ÃH Eii80F\"4H ¦B4FJ"JgÃ<), aby wspomagać tych, którzy obdarzeni kapłań-
stwem pracują dla ludu”.

113 Por. Tractatus super Psalmos 129, 7, PL 9, 722 lub CSEL 22, 652: „Meminimus esse
plures spirituales virtutes, quibus angelorum est nomen, vel Ecclesiis praesidentes”.

114 Por. In Psalmum 118 sermo I 9, PL 15, 1203C: „quanto magis quis allevet mentis
oculos et consideret plena esse angelorum omnia, aera, terras, mare, Ecclesias, quibus angeli
praesunt (mittit enim Dominus angelos suos ad defensionem eorum)”.

115 Por. In Matthaeum 18, 10, PL 26, 130B: „Magna dignitas animarum ut unaquaeque
habeat ab ortu nativitatis in custodiam sui angelum delegatum. Unde legimus in Apocalypsi
Joannis: «Angelo Ephesi, Thyatirae et angelo Philadelphiae et angelis quattuor reliquarum
Ecclesiarum scribe hoc»”.



178

czenia, bogato przez źródła wczesnochrześcijańskie udokumentowanego,
a które do dziś jest powszechną opinią teologiczną, są nie tylko pewne tek-
sty biblijne Starego Testamentu (Ps 90, 11; Tb 5, 17; Hi 33, 23) mówiące
o osobistym aniele opiekunie, a także późniejsza tradycja żydowska, wyra-
żona w starotestamentalnej literaturze apokryficznej, jak choćby w powstałej
w II wieku prz. Chr. Księdze Henocha116, czy wreszcie pewne tradycje po-
gańskie – zwłaszcza te związane ze średnim platonizmem Plutarcha117, ale
przede wszystkim dane Nowego Testamentu, wśród których klasyczną i wie-
lokrotnie cytowaną jest wypowiedź samego Chrystusa:

Strzeżcie się, żebyście nie gardzili żadnym z tych małych, bo powiadam wam, że
aniołowie ich w niebie (@Ê –((g8@4 "ÛJä< ¦< @ÛD"<@ÃH) wpatrują się zawsze
w oblicze Ojca mojego, który jest w niebie” (Mt 18, 10). Przeświadczenie to potwier-
dza już w Nowym Testamencie radosny okrzyk przyjaciół św. Piotra, którzy usłyszaw-
szy jego głos za drzwiami, gdy wracał po cudownym uwolnieniu z więzienia, nie wie-
rząc w jego powrót spontanicznie zawołali: „To jest jego anioł” (Dz 12, 16).

Pierwszym świadectwem wczesnochrześcijańskim, które mówi wprost
o aniele stróżu poszczególnego człowieka, jest powstały na początku II wieku
Pasterz Hermasa, gdzie ukazujący się anioł zaznacza:

Posyła mnie najczcigodniejszy z aniołów, abym z tobą mieszkał przez resztę dni
twego życia [...]. Jam jest ów Pasterz, któremu zostałeś powierzony118.

Nieco zaś dalej objaśnia jego przymioty i sposób działania:

Dwaj aniołowie są z człowiekiem: jeden anioł sprawiedliwości, a drugi anioł zła [...].
Anioł sprawiedliwości jest delikatny, cichy, skromny, spokojny. Kiedy on przyjdzie
do twego serca, zaraz zaczyna mówić z tobą o tym, co sprawiedliwe, czyste i świę-
te, o umiarkowaniu, o wszelkich czynach sprawiedliwych wielkich chwalebnych
cnotach. Kiedy to wszystko budzi się w twoim sercu, wiedz, że to anioł sprawiedli-
wości jest z tobą. Ufaj zatem jemu i jego dziełom. A teraz przyjrzyj się, jakie są

116 Por. Księga Henocha 100, 5, tłum. R. Rubinkiewicz [w:] Apokryfy Starego Testa-
mentu..., dz. cyt. s. 185: „Wszystkim sprawiedliwym i wszystkim świętym ustanowi straż ze
świętych aniołów i będą ich strzegli jak źrenicy oka, aż dokona się koniec wszelkiego zła
i wszelkiego grzechu. Odkąd sprawiedliwi śpią głębokim snem, nie mają się czego bać”;
zob. Testament Józefa 6, tłum. A. Paciorek, [w:] Apokryfy Starego Testamentu..., s. 75.

117 Por. G. Soury, La démonologie de Plutarque, Paris 1942, s. 131; J. Daniélou, Démon,
DS III 164-165; P. Boyance, Les deux démons personnels dans l’antiquité grecque et latine,
„Revue de Philologie” 61(1935) 189-202.

118 Pastor. Visio 5, 25, 2-3, SCh 53bis, 140-142, PSP 45, 152.



179

dzieła anioła zła. Jest on przede wszystkim skłonny do gniewu, złośliwy, bezrozum-
ny, a czyny jego złe i przynoszące upadek sługom Bożym. Kiedy on przyjdzie do
twego serca, poznasz go po jego czynach119.

Jest tu, jak widać, mowa o podwójnym aniele stróżu: aniele dobrym
i sprawiedliwym oraz aniele złym i niesprawiedliwym, a każdy z nich od-
działowuje na człowieka na swój sposób. Przekonanie o dwóch towarzy-
szących człowiekowi duchach, zachęcających go do dobra lub zła, a na-
wiązujące do znanej w starożytności chrześcijańskiej nauki o dwóch dro-
gach120, wywodzi się niewątpliwie z pewnych tradycji żydowskich (także
z czasów Chrystusa), znanych m.in. esseńczykom121, Filonowi z Aleksan-
drii122 i późniejszej starotestamentalnej literaturze apokryficznej123. O osobis-
tym aniele stróżu uczył także pod koniec II wieku cytowany wyżej Kle-
mens Aleksandryjski, który nie tylko przyjmował opiekę tego rodzaju pa-
tronów nad państwami i miastami, ale również wyznawał, że „być może
pewni aniołowie zostali przydzieleni także poszczególnym ludziom”124.

119 Pastor. Mandatum 6, 36, 1-4, SCh 53bis, 172, PSP 45, 160: )b@ gÆFÂ< –((g8@4
:gJ J@Ø •<2DfB@L, gÍH J−H *4i"4@Fb<0H, i"Â gÍH J−H B@<0D\"H; zob. Pseudo-Cle-
mentinae hom. 20, 2-3, PG 2, 448-449.

120 Por. Didache 1, 1-2, SCh 248, 140, PSP 45,56: „Dwie są drogi, jedna droga życia,
a druga śmierci – wielka jest różnica między nimi. Oto droga życia: przede wszystkim bę-
dziesz miłował Boga, który cię stworzył, następnie zaś bliźniego swego jak siebie samego,
a czego nie chcesz, by ktoś ci zrobił, tego wszystkiego i ty także nie rób bliźniemu”; Ps-
Barnaba, Epistola 18, 1b, SCh 172, 194-196, PSP 45, 131: „Dwie są drogi odpowiadające
dwom rodzajom nauki i władzy: droga światła i droga ciemności [...]. Nad jedną straż trzy-
mają wiodący ku światłu aniołowie Boży, nad drugą aniołowie szatana (Ò*@Â *b@ gÆFÂ< ...
¦nz½H :¥< (D gÆF4 JgJ"(:X<@4 nTJ"(T(@Â –((g8@4 J@Ø 1g@Ø, ¦nz½H *¥ –((g8@4
J@Ø F"J"<)”.

121 Por. Manuale disciplinae III 20-21; 25: „Stworzył On dwa duchy: ducha światła
i ducha ciemności, i na tych dwóch duchach założył całe swe dzieło”; IV 2-8: „od ducha
światła pochodzą wszystkie dobre myśli”.

122 Por. Quaestiones in Exodum 1, 23: „We wszystkich duszach w momencie ich naro-
dzin dołączają się i penetrują w tym samym czasie dwie *L<V:g4H – dobroczynna i szkodli-
wa”; zob. J. Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme, dz. cyt. 144; tenże, Démon, DS
III 163-164.

123 Por. Testamentum Judae 20, tłum. A. Paciorek [w:] Apokryfy Starego Testamentu...,
dz. cyt. 59: „Wiecie już, dzieci moje, że dwa duchy zajmują się człowiekiem: duch prawdy
i duch fałszu [...]. Duch prawdy poświadcza wszystko i oskarża ze wszystkiego. I rumieni
się grzesznik wobec własnego serca i nie może podnieść swego oblicza ku Sędziemu”; Te-
stamentum Aseri 1 [w:] Apokryfy Starego Testamentu..., s. 72.

124 Stromata VI 17, 157, 5, PG 9, 389 lub GCS 52, 513, tłum. J. Pliszczyńska II, s. 208
(i"Â Jä< ¦BÂ :XD@LH (ô<) ¦<\@4H •B@JgJVP"J"4 J\<gH).



180

Pierwsze zręby pełniejszej chrześcijańskiej nauki o osobistym aniele
stróżu stworzył w pierwszej połowie III wieku dopiero Orygenes, którego
poglądy w tym względzie nie były jednak tak jednolite, jak o aniołach opie-
kunach państw i Kościołów. Zgodnie z wcześniejszą tradycją judeochrze-
ścijańską, na którą zresztą imiennie się powoływał, przyjmował i on istnie-
nie dwóch osobistych aniołów: anioła sprawiedliwości i anioła nieprawo-
ści, którzy na swój sposób wpływają na myśli i postępowanie człowieka,
jakkolwiek przed przyjściem Chrystusa skuteczność oddziaływania anioła
dobrego była, jego zdaniem, znacznie ograniczona125:

Przy każdym człowieku stoją dwaj aniołowie: anioł sprawiedliwości i anioł niepra-
wości. Jeżeli w naszym sercu są dobre myśli, a w duszy naszej krzewi się sprawie-
dliwość, to nie ulega wątpliwości, że przemawia do nas anioł Pana. Jeśli natomiast,
w sercu naszym toczą się złe myśli, przemawia do nas anioł diabła. Jak więc każdy
człowiek ma dwóch aniołów, tak samo, myślę, różni aniołowie znajdują się w każdej
prowincji: dobrzy i źli aniołowie [...]. Przed przyjściem Pana Zbawiciela aniołowie
niewiele pożytku mogli przynieść ludziom, którzy zostali im powierzeni, a za ich
usiłowaniami nie mogły pójść dobre efekty126.
Na to zaś, że również dobrzy i źli aniołowie wprowadzają do ludzkich serc pewne
myśli, wskazuje anioł towarzyszący Tobiaszowi albo prorok, który mówi: «I odpo-
wiedział anioł, który mówił we mnie» (Zach 1, 14); to samo stwierdza też księga

125 O niemocy aniołów w oddalaniu zła przed wcieleniem zob. Eusebius, Demonstratio
evangelica IV 10, PG 22, 273D; tenże, Theophania V 1, PG 24, 629BC; Hilarius, Tractatus
super Psalmos 52, 20, PL 9, 335CD; że zaś Wcielenie Słowa dało nową moc ich posłudze
zob. Hilarius, Tractatus super Psalmos 2, 31, PL 9, 280AB; Commentarius in Matthaeum 7,
3, PL 9, 955AB; por. J. Daniélou, Les anges et leur mission..., s. 38.

126 In Lucam hom. 12, 4-5, PG 13, 1829-1830 lub SCh 87, 202, PSP 36, 63: „Unicuique
duo assistunt angeli, alter iustitiae, alter iniquitatis”; por. In Jeremiam hom. 10, 6, PG 13,
365A, PSP 30, 90: „Owi zatem aniołowie, z którymi przebywamy, dopóki jesteśmy na zie-
mi, cieszą się albo smucą z naszego powodu, gdy grzeszymy”; De principiis I 8, 1, PG 11,
176 lub SCh 252, 222, ŹMT 1, 124: „Jeden anioł został zobowiązany do patronatu nad
Piotrem, a inny do opieki nad Pawłem; dalej, poszczególnym «najmniejszym» członkom
Kościoła musieli zostać przypisani określeni aniołowie, którzy również codziennie «ogląda-
ją oblicze Boga» (Mt 18, 10), a pewien anioł został przeznaczony do tego, żeby krążyć
«wokół tych, którzy lękają się Boga» (Ps 34, 8)”; In Joannem XIII 50, 332-333, PG 14,
492A, PSP 28, 327: „Każdy człowiek stanowi czyjąś własność zgodnie ze zdaniem: «Kiedy
Najwyższy rozgraniczał narody i rozdzielał synów Adama, wytyczył granice wedle liczby
aniołów Bożych» (Pwt 32, 8). Jeśli zaś w ogóle każdy człowiek jest czyjąś własnością od
chwili, gdy Bóg rozdzielił synów Adamowych, to każdy anioł trudzi się przy swojej własno-
ści i zarządza tym, co do niego należy”; In Romanos X 18, PG 14, 866B, PSP 57/1, 77; De
principiis I 5, 1, PG 11, 157, ŹMT 1, 98.



181

Pasterza, która poucza, iż dwaj aniołowie towarzyszą każdemu człowiekowi, i jeśli
kiedy dobre myśli wstępują w nasze serce, pochodzą one wedle tej Księgi od dobre-
go anioła, jeśli zaś przychodzą złe myśli – jest to podnieta ze strony złego anioła. Tę
samą myśl wyraża w swym liście Barnaba, który powiada, że istnieją dwie drogi –
droga światłości i droga ciemności, a rządzą nimi jacyś określeni aniołowie: drogą
światłości aniołowie Boga, drogą ciemności aniołowie szatana127.

Tak na przykład, według Orygenesa, dobry anioł wpłynął na nienaro-
dzonego jeszcze Jana Chrzciciela, że ten pod wpływem pozdrowienia Ma-
ryi podskoczył z radości w łonie swej matki Elżbiety (Łk 1, 41) oraz na
Jeremiasza, że jeszcze przed narodzeniem został uświęcony, a potem jesz-
cze jako chłopiec obdarzony łaską prorokowania (Jer l, 5-6), przeciwnie

127 De principiis III 2, 4, PG 11, 309 lub SCh 268, 170, ŹMT l, 282; por. In Lucam hom.
35, 3-4, PG 13, 1889-1890 lub SCh 87, 414-416, PSP 36, 130-131: „Czytamy w pewnym
piśmie – o ile ktoś zechce uznać tego rodzaju księgę – iż aniołowie sprawiedliwości i anio-
łowie nieprawości spierali się o zbawienie i potępienie Abrahama, obydwa orszaki anielskie
chciały go włączyć do swojego zgromadzenia. Jeśli się komuś to pismo nie podoba, niech
weźmie księgę, która nosi tytuł Pasterz, a stwierdzi, że przy każdym człowieku stoją dwaj
aniołowie: zły, który zachęca do występków, i dobry, który udziela najlepszych rad. Rów-
nież w innej księdze napisano, iż dwaj aniołowie asystują człowiekowi ku dobremu albo
złemu celowi. O dobrych aniołach wspomina również Zbawiciel, gdy mówi: «Ich aniołowie
zawsze widzą oblicze Ojca mojego, który jest w niebie» (Mt 18, 10). Zastanów się od razu,
czy aniołowie maluczkich w Kościele zawsze widzą oblicze Ojca, a aniołowie innych ludzi
nie mają możności spoglądania w oblicze Ojca. Nie można się przecież spodziewać, iż anio-
łowie wszystkich ludzi zawsze widzą oblicze Ojca, który jest w niebie. Jeśli należę do Ko-
ścioła, to choćbym był najmniejszy, anioł mój jest wolny i ma ufną śmiałość, iż nieustannie
może się wpatrywać w oblicze Ojca, który jest w niebie. Jeśli zaś jestem na zewnątrz i nie
należę do tego Kościoła, «który nie ma skazy, czy zmarszczki, czy czegoś podobnego» (Ef 5,
27), jeśli w rzeczywistości okazuje się, iż jestem obcy takiemu zgromadzeniu, anioł mój nie
ma ufnej śmiałości, aby patrzeć w oblicze Ojca, który jest w niebie. Z tego powodu anioło-
wie troszczą się o ludzi dobrych: wiedzą, że jeśli dobrze nami pokierują i zawiodą nas do
zbawiania, to i sami mieć będą ufną odwagę, aby patrzeć w oblicze Ojca. Jeśli bowiem ich
troska i pilność szykuje ludziom zbawienie, oni zawsze oglądają oblicze Ojca; jeśli nato-
miast na skutek ich niedbałości człowiek upadnie, świadomi są, że będzie to dla nich nie-
bezpieczne. A jak dobry biskup i najlepszy zarządca Kościoła wie, że od jego zasługi i cnoty
zależy, czy ustrzeżone będą owce trzody, która została im powierzona, tak samo powinieneś
myśleć i o aniołach. Hańbą jest dla anioła, jeśli powierzony mu człowiek zgrzeszy; chwałą
zaś jest, jeśli powierzony mu człowiek, choćby był najmniejszy w Kościele, poczyni postę-
py. Nie sporadycznie bowiem, lecz zawsze widzieć będą oglądać oblicze Ojca, który jest
w niebie, podczas gdy inni nie zawsze je oglądają. W zależności od zasług swych pod-
opiecznych aniołowie zawsze będą oglądać oblicze Boga albo nie ujrzą go nigdy, będą je
widzieć lepiej albo gorzej. Bóg wie o tym dokładnie, a można też spotkać, chociaż nie-
często, człowieka, którego Chrystus o tym pouczy”.



182

zaś anioł zły, demon zwany Pytonem, opanowywał od niemowlęctwa nie-
których pogan, że ci jeszcze jako dzieci posiedli dar wieszczenia128.

Posiadanie dobrego, odpowiednio mocnego lub złego anioła zależało,
zdaniem Orygenesa, od zasług człowieka, które Bóg przewidywał u niego
jeszcze przed jego narodzeniem, chociaż ten przydział nie jest definityw-
ny: tak na przykład człowiekowi, który współpracując z dobrym aniołem
najpierw uzyskał pewien stopień światłości, ale potem zaczął słabnąć i po-
wracać do rzeczy materialnych, Bóg może odebrać dobrego protektora, tak
iż ten po jego odejściu znajdzie się w sferze oddziaływania złego anioła
i popadnie w grzechy:

Tak usposobionemu pośle anioła za sługę, aby odtąd pomagał mu w zbawieniu i był
przy nim do końca. Innemu zaś, załóżmy, że pobożniejszemu, pośle anioła jeszcze
mocniejszego. Trzeciemu, który po swym oddaniu się wzniosłej nauce osłabnie i wró-
ci do rzeczy materialnych, odejmie tego mocniejszego opiekuna. Gdy ten odejdzie,
gorsza moc znajdzie sposobność przyłączenia się do jego lekkomyślności i do niego
przystąpi, tak jak sobie na to zasłuży, aby go do jakiegoś grzechu doprowadzić129.

Orygenes rozważając pozycję osobistego anioła stróża, stawia sobie rów-
nież w Komentarzu do Ewangelii św. Mateusza otwarte pytanie, od kiedy
każdy człowiek otrzymuje anioła stróża, czy w chwili poczęcia130 lub naro-
dzenia ziemskiego, czy też dopiero w chwili chrztu131, albo też inaczej: czy

128 Por. De principiis III 3, 4-5, PG 11, 317-318 lub SCh 268, 192-196, tłum. S. Ka-
linkowski, ŹMT 1, 290-292.

129 De oratione 6, 4, PG 11, 437C, tłum. W. Kania – H. Pietras (Odpowiedź na słowo.
Najstarsi mistrzowie chrześcijańskiej modlitwy, Kraków 1993), s. 123; por. Commentarius
in Matthaeum XIV 21, GCS 40, 336 lub PG 13, 1240C-1241A, tłum. K. Augustyniak, ŹMT
10, 224-225; o odebraniu dobrego anioła grzesznikowi zob. też: De principiis II 10, 7, PG
11, 240A lub SCh 252, 392, tłum. S. Kalinkowski, ŹMT 1, 212.

130 Według Apokalipsy Piotra (frag. 1 Zahn) cytowanej przez Klemensa Aleksandryjskie-
go (Eclogae propheticae 48, 1, GCS 17, 150) także nie narodzone dzieci zamordowane pod-
czas aborcji mają swego anioła stróża: „Opatrzność Boża nie ogranicza swojej opieki tylko do
tych, którzy są w ciele. Tak na przykład Piotr w Apokalipsie mówi: „Dzieci aborcyjne [...] są
powierzane aniołowi stróżowi (J $DXn0 ©>":$8f2g<J" ... J"ØJ" •((X8T J0:g8@bPT
B"D"*\*@FJ"4), aby stawszy się uczestnikami gnozy osiągnęły lepszy stan, niż gdyby były
zabite w ciele”; tenże Klemens idąc za opinią starego mędrca, przyjmuje również anioła naro-
dzin człowieka, który wlewa duszę poczynającemu się życiu (Eclogae propheticae 50, 1-2,
PG 9, 720-721 lub GCS 17, 150-151): „Pewien starzec stwierdził, że embrion jest bytem
żyjącym. Dusza wchodzi do macicy, kiedy ta w następstwie menstrualnego oczyszczenia jest
przygotowana do poczęcia; wtedy wprowadzana jest przez jednego z aniołów odpowiedzial-
nych za narodziny, który znając wcześniej moment poczęcia pobudza kobietę do współżycia,
a po wytrysku nasienia upodabnia w pewien sposób do siebie ducha obecnego w nasieniu i tak



183

każdy człowiek ma anioła stróża, czy tylko ludzie ochrzczeni. W odpowie-
dzi na te pytania Orygenes oscyluje i nie ma jednolitego przekonania; na
każde z nich przytacza odpowiednie biblijne lub rozumowe przekonywują-
ce racje, ale nie daje jednoznacznej zdecydowanej odpowiedzi.

Na udowodnienie najpierw, że każdy człowiek jako ten, który został
wybrany według odwiecznej wiedzy Bożej, ma swego rządzącego nim anio-
ła, aby go strzegł i wybawiał od złego, przytacza aż cztery teksty biblijne
(Ga 1, 15; Jud l; Ps 70, 6: „Od łona matki mojej Tyś obrońcą moim”; Ps 21,
11: „Tobie mnie poruczono przed urodzeniem” 132, podsumowując, że „trzeba
oczywiście stwierdzić, że każda dusza ludzka podlega jakiemuś aniołowi;
on to prosi za nią, jakby chodziło o syna”133.

Na wykazanie zaś, że anioła stróża otrzymują do pomocy tylko ludzie
ochrzczeni, czyli „od czasu, gdy przez kąpiel odrodzenia (Tt 3, 5) narodzili

współdziała w tworzeniu się plazmy. [...]. Za każdym razem, kiedy aniołowie przekazują bez-
płodnym dobrą nowinę, wlewają im w pewien sposób duszę przed poczęciem”; Metody
z Olimpu mówi także o aniele stróżu dzieci poczętych w cudzołóstwie (Symposion II 6, 45,
SCh 95, 82, PSP 24, 39): „Dowiadujemy się nadto z pism natchnionych przez Boga, że dzieci,
choćby nawet pochodziły z cudzołóstwa, są powierzane opiekuńczym aniołom (J0:g8@bP@4H
•((X8@4H, i–< ¦i :@4Pg\"H ôF4, J •B@J4iJ«:g<" B"D"*\*@F2"4). Gdyby bowiem po-
wstały wbrew woli i wbrew prawu owej błogosławionej natury Bożej, jakże mogłyby być
oddawane pod opiekę aniołom i pielęgnowane przez nich w łagodnym spokoju”; zob. też
Tertullianus, De anima 37, 1, CCL 2, 839: „Nos officia divina angelos credimus”. Podobnie
Orygenes: In Joannem XIII 50, 329, PG 14, 490B, PSP 28, 326: „ tak samo można stwierdzić,
iż przy urodzeniu w łonie matki Bóg ukształtował człowieka za pośrednictwem aniołów, któ-
rym powierzono opiekę nad narodzinami”.

131 Commentarius in Matthaeum XIII 27, PG 13, 1165, tłum. K. Augustyniak, ŹMT 10,
190: „... czy zaczęli nimi rządzić od czasu, gdy ci «przez kąpiel odrodzenia» (por. Tt 3, 5),
dzięki której stali się «jak niedawno narodzone niemowlęta», pragną «duchowego niesfał-
szowanego mleka» (1P 2, 2) i już nie podlegają jakiejś przeciwnej mocy; czy też od czasu
ich (cielesnych) narodzin według odwiecznej wiedzy Bożej i przeznaczenia zostali im pod-
dani jako ci, «których Bóg od wieków poznał i przeznaczył na to, by się stali na wzór chwa-
ły» Chrystusa (Rz 8, 29; por. Flp 3, 21). Widzisz, że kto starannie rozpatrzy jeden i drugi
pogląd, ten stwierdzi, który z nich jest prawdziwy i na poświadczenie przytoczy zgodne
z jednym z nich Pismo. Na temat jednego i drugiego można wprawdzie długo mówić, lecz
z długich wywodów przedstawmy pewną małą ich część.

132 Por. Commentarius in Matthaeum... XIII 27, PG 13, 1168, ŹMT 10, 190.
133 Commentarius in Matthaeum..., XIII 5, PG 13, 1104C-1105A, ŹMT 10, 164 (BF"<

8giJX@< •<2DTB\<0< NLP¬< ßBÎ J4<4 JgJVP2"4 •((X8T); por. In Numeros hom. 11, 5,
PG 12, 650C, PSP 34/1, 109: „Aniołowie ofiarują z nas pierwociny, a każdy z nich uprawia
tych, których swoim staraniem i pilnością nawrócił z błędów pogańskich do Boga. Każdy
człowiek podlega władzy lub trosce tego czy innego anioła (est unusquisque in portione vel
cura illius angeli). A jak na początku tego świata, gdy Bóg rozdzielał synów Adama [...], tak
samo sądzę i na końcu świata będzie tak, że Najwyższy ponownie podzieli synów Adama”;
In Lucam hom. 35, 3-4 – zob. przypis 127.



184

się jako niemowlęta w Chrystusie” (1 Kor 3, 1) i żyją według zasad Ewan-
gelii, nie przytacza tekstów biblijnych, ale jedynie racje rozumowe:

nie można bowiem w to uwierzyć, by święty anioł pomagał nierozsądnym, niedo-
wiarkom, błędnowiercom, niewolnikom różnorodnych i nieczystych żądz, ludziom
żyjącym w złości i nienawiści, nienawistnym i nienawidzącym drugich, nierządni-
com i cudzołożnikom, gachom niekiedy mężczyzn, rozbójnikom, opojom i chciw-
com, jako że splamiłby się tego rodzaju czynami człowieka, któremu został dany za
stróża. Lecz człowiek w czasie swej niewiary, kiedy popełnia swoje rodzące się
z niewiary grzechy, pozostaje pod władzą aniołów szatana [złych duchów i nieczy-
stych demonów]. Gdy zaś przyjął wiarę, wtedy Chrystus, który jest Odkupicielem,
który za cenę swojej krwi wybawił go [spod władzy złych mocy, jako wierzącego
w Boga] oddaje go aniołowi świętemu i ze względu na czystość wpatrującemu się
zawsze w oblicze Ojca134.

Ta hipoteza zdaje się być bliższa Orygenesowi, bo częściej w swych
komentarzach biblijnych do niej się odwołuje, uzupełniając, że nad ludźmi
najdoskonalszymi, podobnie jak nad Izraelem, czuwa sam Bóg:

Każdemu z nas, choćby był najmniejszy w Kościele Bożym, pomaga dobry anioł,
anioł Pański, który prowadzi, napomina, kieruje, który dla poprawy naszych uczyn-
ków i dla wybłagania miłosierdzia codziennie, jak stwierdza Pan w Ewangelii, «pa-
trzy w oblicze Ojca w niebie»135.
Niejednokrotnie mówiliśmy, że o dusze, które się znajdują w Kościele Bożym, trosz-
czą się i starają aniołowie; dowodziliśmy, że oni stają przed sądem wraz z ludźmi,
aby podczas śledztwa prowadzonego przez Boga okazało się, czy ludzie zawinili
wskutek własnego lenistwa, czy też z powodu opieszałości doradców i stróży. [...].
Przy sprawiedliwych zatem i wybranych stoi Bóg, przy mniej doskonałych stoją
aniołowie, zgodnie z tym, cośmy powiedzieli wyżej: kierują nimi i troszczą się o nich,
niekiedy na siebie biorą ich śluby, kiedy indziej zaś przedstawiają je swym pod-
opiecznym136.

134 Commentarius in Matthaeum XIII 28, PG 13, 1168-1169, tłum. K. Augustyniak,
ŹMT 10, 191.

135 In Numeros hom. 20, 3, PG 12, 733B, PSP 34/1, 207.
136 In Numeros hom. 24, 3, PG 12, 762, PSP 34/1, 242-243; In Matthaeum frag. 68,

GCS 41, s. 43; In Ezechielem hom. 1, 7, PG 13, 675A: „Omnia angelis plena sunt; veni,
angele, suscipe sermone conversum ab errore pristino, a doctrina daemoniorum, ab iniquita-
te in altum loquente: et suscipiens eum quasi medicus bonus confove atque institue: parvu-
lus est, hodie nascitur senex repuerascens: et suscipe tribuens ei baptismum secundae rege-
nerationis, et advoca tibi alios socios ministerii tui, ut cuncti pariter eos qui aliquando de-
cepti sunt, erudiatis ad fidem”.



185

Jeżeli jednak ochrzczony zachowuje się niegodnie, nie słucha napomnień
swego stróża i nie przestrzega zasad ewangelicznych, to opiekujący się nim
anioł, który dotąd tworzył z nim swego rodzaju jedność, zostaje mu, zda-
niem Orygenesa (teza oryginalna), przez Boga zabrany, on zaś zaliczony do
niewiernych137.

Warto już może w tym miejscu zaznaczyć, że również wśród później-
szych Ojców Kościoła zdania na temat momentu otrzymania osobistego
anioła stróża były podzielone. Za pierwszą hipotezą Orygenesa (że każdy
człowiek od ziemskich narodzin ma swego anioła stróża), która z czasem
stanie się opinią powszechną, opowiadał się m.in. św. Grzegorz z Nyssy138

i Teodoret z Cyru139, a na Zachodzie św. Hieronim ze Strydonu140, za drugą
zaś (że anioła stróża mają tylko ludzie ochrzczeni) – św. Bazyli Wielki z Ce-
zarei Kapadockiej i św. Cyryl Aleksandryjski141 oraz św. Jan Chryzostom,
patriarcha Konstantynopola142.

137 Por. De principiis II 10, 7, PG 11, 240A lub SCh 252, 392; tłum. S. Kalinkowski,
ŹMT 1, 212: „otóż jak powiedziano, przy każdym wiernym, choćby był «najmniejszy
w Kościele» stoi anioł, któremu Zbawiciel zezwolił «oglądać oblicze Boga Ojca (Mt 18,
10)» – anioł ten stanowił jedność z tym, kim kierował; jeśli przeto ów człowiek wskutek
nieposłuszeństwa stanie się niegodny, to powiemy, iż odebrano mu anioła Bożego (auferri
ab eo Dei angelus dicatur), a wówczas jego część, czyli część ludzkiej natury, odłączona od
części Bożej, zostanie zaliczona do «niewiernych», ponieważ nie przestrzegała wiernie na-
pomnień anioła, którego Bóg jej przydzielił”; zob. De oratione 6, 4, PG 11, 437C, por.
przypis 129.

138 Por. Vita Moysis II 45 i 47, SCh 1, 133: „Opatrzność Boża nie opuszcza nas w naszej
słabości, ale umieszcza obok każdego z nas anioła o niecielesnej naturze dla zabezpieczenia
nas w życiu. [...]. Anioł ten może być nazwany bratem człowieka”.

139 Por. In Genesim 1, 2, PG 80B: „Każdy człowiek podlega opiece poszczególnych
aniołów”.

140 Por. In Matthaeum III 18, v. 10-11, PL 26, 130: „Co za wielka godność dusz, że
każda od urodzenia ma delegowanego anioła do straży siebie” (Magna dignitas animarum,
ut unaquaeque habeat ab ortu nativitatis in custodiam sui angelum delegatum).

141 Por. Adversus Eunomium III 1, PG 29, 656B: „Jak aniołowie jedną nazwę tak rów-
nież jedną i tę samą mają naturę, lecz jedni z nich stoją na czele narodów, inni zaś towarzy-
szą każdemu z wiernych (@Ê :¥< "ÛJä< BD@gFJZi"F4<, @Ê *¥ §<Â ©iVFJT Jä< B4FJä<
gÆF4 B"DgB`:g<@4) .... Że zaś przy każdym spośród wiernych stoi anioł, nikt nie przeczy,
zwłaszcza ten, kto pamięta o słowach Pana”: (Mt 18, 10; Ps 33, 8; Rdz 48, 16; Pwt 32, 8; Dn
10, 13; Joz 5, 14; Mt 26, 53); In Psalmum 33, 5, PG 29, 364AC: „Każdemu wierzącemu
w Pana towarzyszy anioł (B"<JÂ BgB4FJgbi@J4 gÆH JÎ< 5bD4@< –((g8@H B"Dg*Dgbg4),
chyba że go odpędzimy złym postępowaniem. Jak bowiem dym odpędza pszczoły, a smród
gołębie, tak również anioła stróża naszego życia odpędza godny opłakania grzech ciężki.
Jeśli zaś w swej duszy masz czyny godne anielskiej straży i mieszka w tobie pragnienie
kontemplacji prawdy, to Bóg z powodu bogactwa cnoty ustanawia ci obrońców i stróży”; In
Psalmum 48, 9, PG, 29, 453A: „Każdemu z wiernych dołączony jest anioł (©iVFJT (D



186

Nasuwa się kolejne pytanie: po co jest owa opieka aniołów stróżów?
Ogólna odpowiedź brzmi, że są oni posyłani przez Boga, aby pomagać lu-
dziom w osiągnięciu celu nadprzyrodzonego, w osiągnięciu zbawienia (por.
Hbr 1, 14). To ogólne ich zadanie podkreślane było powszechnie przez
Ojców Kościoła od początku, bo „jedynie Chrystus nie potrzebuje pomocy
aniołów jako Ten, który jest od nich większy i który otrzymał w dziedzic-
twie imię doskonalsze od ich imion [...], jako Syn Boży nie potrzebuje po-
mocy aniołów”143. Pisał już o tym wprawdzie w II wieku Hermas144, ale
szczegółowo i konkretnie pomoc tę rozpracował znów po raz pierwszy Ory-
genes. Aleksandryjczyk porównuje ludzi m.in. do pola, które uprawiają ich
aniołowie stróżowie, a zebrane na nim owoce – pierwociny zanoszą przed
tron Boży145, doszukują się w ludziach tego, czego najlepszego dokonali,
by ofiarować to i przedstawić Bogu:

Aniołowie Boży [...] uważnie dociekają, co mogą znaleźć w każdym z nas, co mo-
gliby ofiarować Bogu. Oglądają i badają umysł każdego z nas, czy ma on w sobie
coś takiego, czy myśli o czymś tak świętym, co zasługiwałoby na ofiarowanie Bogu.
Patrzą i zastanawiają się, czy ktoś z nas przejął się w swym sercu tym, o czym
mówi się w Kościele, czy skierował swego ducha ku pokucie146.

Aniołowie, zdaniem Orygenesa, podsuwają nam zbawienne myśli, pro-
wadzą nas i napominają oraz zachęcają do spełniania dobrych uczynków147,

Jä< B4FJä< ¦FJ4< –((g8@H B"Dg.gb(:g<@H), który jest godny patrzeć w oblicze Ojca
przebywającego w niebie”; zob. Cyrillus Alexandrinus, De adoratione in Spiritu IV, PG 68,
312-313.

142 Por. In Matthaeum hom. 59, 4, PG 58, 579, tłum. J. Krystyniacki (Św. Jana Chryzo-
stoma wykład Ewangelii św. Mateusza, t. III, Lwów 1903), s. 12-13; In Colossenses hom. 3,
4, PG 62, 322: „Każdy wierny ma anioła (ªi"FJ@H B4FJÎH –((g8@< ªPg4), ponieważ od
początku każdy mąż sprawiedliwy miał anioła, jak mówi Jakub: «Anioł, który mnie pasie
i broni od mojej młodości» (Rdz 48, 16). Jeśli zatem mamy aniołów, to postępujmy uczci-
wie, jakbyśmy byli w obecności pedagogów”; In Acta Apostolorum hom. 26, 3, PG 60, 201:
„Oni zaś mówili: «To jest jego anioł». Z tego się dowodzi, że każdy z nas ma anioła (¦i
J@bJT< •802¥H, ÒJÂ ªi"FJ@H º:ä< –((g8@< §Pg4)”.

143 Por. Origenes, In Lucam hom. 31, 4, PG 13, 1881A lub SCh 87, 380, PSP 36, 119; In
Numeros hom. 5, 3, PG 12, 606, PSP 34/1, 57.

144 Por. Pastor. Visio III 5, 5, SCh 53bis, 112, PSP 45, 144: „Aniołowie pouczają ich, by
czynili dobrze i nie znaleziono w nich żadnego zła”; Pastor. Similitudo V 6, 2, SCh 53bis,
238, PSP 45, 179: „Bóg stworzył 1ud swój i oddał go swojemu Synowi, Syn zaś postawił
nad nim aniołów, aby ich strzegli”; Pastor. Visio III 4, 1, por. przypis 62.

145 Por. In Numeros hom. 11, 5, por. przypis 133.
146 In Leviticum hom. 9, 8, PG 12, 520 lub SCh 287, 110, PSP 31/2, 138-139.
147 Por. In Numeros hom. 20, 3, PG 12, 733B, PSP 31/1, 207: „Każdemu z nas, choćby

był najmniejszy w Kościele Bożym, pomaga dobry anioł, anioł Pański, który prowadzi,



187

bronią nas przed demonami i atakami złych duchów148, są z nami nawet pod-
czas rozrywki i posiłków149, ważne jest jednak, byśmy umieli rozpoznawać
i odczytywać ich natchnienia, podobne niekiedy do natchnień dawanych on-
giś prorokom i świętym150. Oni to również nie tylko zanoszą do Boga nasze
prośby i modlitwy, ale modlą się wspólnie z nami i pomagają nam w osią-
gnięciu tego, o co prosimy, a niekiedy przynoszą nam łaski od Boga:

W czasie modlitwy, dowiedziawszy się od modlącego się o jego potrzebach, robią
wszystko, co możliwe, według otrzymanej powszechnej misji. Dla wyjaśnienia tego,
o co nam chodzi, posłużmy się porównaniem. Przypuśćmy, iż przy chorym, który
zanosi do Boga modły o zdrowie, obecny jest sprawiedliwie osądzający lekarz, któ-
ry wie, jak pomóc cierpiącemu w tym, o co prosił. Będzie się on poczuwał do obo-
wiązku uleczenia chorego, gdyż niebezpodstawnie przyjmuje, że i to jest w planach
Boga, który wysłuchuje modlitwę chorego o uzdrowienie [...]. Tak też można przy-
jąć, iż nieraz aniołowie jako stróże i słudzy Boga zostają przyprowadzeni do modlą-
cego się, aby wypełnić to, o co prosi. Również anioł każdego, także małych w Ko-
ściele, wpatrujący się zawsze w oblicze Ojca, który jest w niebiosach, i mający przed
oczyma boskość naszego Stwórcy, modli się z nami i według sił nam pomaga w tym,
o co prosimy151.

napomina, kieruje, który dla poprawy naszych uczynków i dla wybłagania miłosierdzia co-
dziennie, jak stwierdza Pan w Ewangelii, «patrzy w oblicze Ojca w niebie» (Mt 18, 10)”;
zob. De principiis I 8, 1.

148 Por. Contra Celsum VIII 27, PG 11, 1556C, tłum. S. Kalinkowski, s. 397: „Bóg do
tych, których uznaje za godnych opieki, posyła swych boskich aniołów, aby ludzie nie doznali
krzywdy od demonów”; In Numeros hom. 5, 3, PG 12, 606, SCh 415, 134-136, PSP 34/1, 57:
„sprawiedliwi potrzebują wsparcia ze strony aniołów Bożych, aby nie zostali zgładzeni przez
demony i żeby ich serca nie lękały się «strzały lecącej w ciemnościach»” (Ps 90, 5-6).

149 Por. Contra Celsum VIII 32, PG 11, 1564-1565, tłum. S. Kalinkowski, s. 400: „jeśli
ludzie biesiadują, to nie z demonami, «ale raczej z szafarzami darów Bożych», z aniołami,
którzy, że tak powiem, są zapraszani do domu pobożnego człowieka, posłusznego nakazom
nauki (1Kor 10, 31; Kol 3, 17) ... nie ucztujemy z jakimś demonem, ale ze świętymi aniołami”.

150 Por. De principiis III 3, 4, PG 11, 317C lub SCh 268, 194, tłum. S. Kalinkowski,
ŹMT 1, 291: „Mocy lub oddziaływaniu dobrego ducha ulega człowiek wówczas, gdy jest
popychany i pociągany ku dobru, gdy otrzymuje natchnienia kierujące go ku niebiańskim
 i boskim sprawom; w taki sposób święci aniołowie i sam Bóg oddziaływali na proroków,
zachęcając ich i wzywając za pomocą świętych podniet ku dobru, tak jednak, aby od osądu
i woli człowieka zależało, czy chce on, czy nie chce pójść za istotą wzywającą go do spraw
niebieskich i boskich”; zob. F. Marty, Le discernement des esprits dans le „Peri archon”
d’Origéne, RAM 34(1958) 147-164, 253-274.

151 De oratione 11, 4, PG 11, 449C-452A, tłum. W. Kania-H. Pietras, s. 135-136; por.
Contra Celsum VIII 36, PG 11, 1572C, tłum. S. Kalinkowski, s. 402-403: „Prawdziwy
chrześcijanin, który poddał się jedynemu Bogu i Jego Słowu, nie może doznać żadnej krzywdy
od demonów [...], jego anioł stróż, który «zawsze wpatruje się w oblicze Ojca niebieskiego»



188

Oni wreszcie po śmierci odprowadzają nasze dusze w zaświaty po na-
grodę lub karę, na którą w ciągu życia zasłużyliśmy152, a przy końcu świata
przybędą wraz z nami na Sąd Ostateczny, by razem z nami być ocenieni
oraz nagrodzeni lub ukarani:

Otóż na końcu świata każdy z aniołów będzie obecny na sądzie, prowadząc ze sobą
tych, którym przewodził, których wspierał, których pouczał i w zastępstwie których
«patrzył nieustannie w oblicze Ojca niebieskiego» (Mt 18, 10). Tam, jak sądzę, za-
pytają, czy to anioł porzucił ludzką uprawę, czy też ludzka opieszałość nie poddawa-
ła się anielskiej uprawie. Sąd Boży rozważy zatem, czy liczne upadki ludzkiego życia
są skutkiem jakiegoś zaniedbania ze strony służebnych aniołów, którzy «zostali po-
słani do posługiwania i wsparcia tych, którzy otrzymują dziedzictwo zbawienia» (Hbr
1, 14), czy też skutkiem lenistwa tych, którzy otrzymali pomoc od aniołów. A skoro
tak, sąd Boży obejmować będzie zarówno aniołów jak i ludzi”153.
„Wszak i aniołowie staną wraz z nami przed sądem, w naszej sprawie staną przed
słońcem sprawiedliwości, aby się okazało, czy przypadkiem nie było w nich jakie-
goś powodu, dla którego zgrzeszyliśmy, czy przypadkiem nie dołożyli względem
nas mniej trudu i starań, niźli to było konieczne dla wyrwania nas ze zmazy grze-
chów [...]. Jeśli bowiem anioł, który przyjął mnie z Boskiego wyznaczenia, spodzie-
wa się nagrody za to, co dobrze uczyniłem, to oczywiście będzie się też spodziewał
nagany za mój zły postępek [...]. Jeśli natomiast mój anioł, który został mi wyzna-
czony nie zawiódł, lecz zachęcał do dobrego i przemawiał w moim sercu, a ja wzgar-
dziwszy jego napomnieniami i zlekceważywszy sznur sumienia rzuciłem się na oślep
w grzechy, to spotka mnie podwójna kara: za wzgardę okazaną doradcy i za popeł-
niony występek. Nie dziw się, że aniołowie wraz z ludźmi staną przed sądem [...],
z powodu uczynków naszych również aniołowie zostaną postawieni w naszej spra-
wie przed sądem, jako nasi książęta i przywódcy154.

(Mt 18, 10), wciąż zanosi jego modlitwy do Boga wszechrzeczy przez jedynego wielkiego
Kapłana i sam modli się wraz ze swym podopiecznym”; Contra Celsum, V 4, PG 11, 1185B,
tłum. S. Kalinkowski, s. 248: „aniołowie są duchami przeznaczonymi do usług [...], wstępu-
ją do najczystszych niebieskich miejsc lub nawet ponad niebiosa do czystych siedzib, aby
zanieść ludzkie modlitwy, i zstępują stamtąd, aby przynieść każdemu to, co zależnie od jego
zasługi Bóg kazał mu zanieść”.

152 Por. In Leviticum hom. 9 , 4, PG 12, 512C lub SCh 287, 84, PSP 31/2, 129: „Zwróć
też uwagę, kim są ci, którzy ich odprowadzają: stwierdzono, że są to aniołowie, w każdej
chwili gotowi, aby nas odprowadzić. Są bowiem sługami Bożymi, wyznaczonymi do tego,
aby wypełnić los, który sam sobie zgotowałeś”; zob. przypisy 48 i 55.

153 In Numeros hom. 11, 4, PG 12, 647BC, PSP 34/1, 105.
154 In Numeros hom. 20, 4, PG 12, 735-736, PSP 34/1, 210-211; In Numeros, hom. 24,

3, PG 12, 762, PSP 34/1, 242: „Niejednokrotnie mówiliśmy, że o dusze, które się znajdują



189

Oto niektóre tylko kierunki oddziaływania aniołów stróżów na ludzi,
wskazane przez Orygenesa. Na podobne działania tych aniołów wskazy-
wali również późniejsi Ojcowie Kościoła nadając im różne z tego powodu
uzasadnione nazwy, jak: stróże, opiekunowie, przewodnicy, nauczyciele,
wychowawcy, pomocnicy, wspomożyciele i inni. Jest to jednak temat zbyt
obszerny, by go w tym miejscu wyczerpująco omawiać, dlatego też ograni-
czymy się tu do podania po kilka przykładów wypowiedzi zachodnich
i wschodnich Ojców Kościoła na temat form ich opieki; i tak, św. Hilary
z Poitiers (zm. 367) uczył, iż „jest absolutnie pewne, że modlitwom wier-
nych przewodniczą aniołowie, a modlitwy te aniołowie codziennie ofiaru-
ją Bogu”155, oraz że „pod okiem aniołów toczy się całe życie i obyczaje,
a pomoc tych boskich mocy towarzyszy wszędzie wszystkim wiernym”156;
to „nasza słabość wymaga ich wstawiennictwa, a nie Boża natura, bo są
posłani na posługę tych, którzy mają otrzymać dziedzictwo zbawienia”157.
Podobnie św. Ambroży z Mediolanu: „Obok człowieka stoi anioł, który
zabiega o to, aby mu nikt nie szkodził. Anioł ten nie odstępuje od niego, jak
tylko z polecenia Pana, aby walczył jak jego atleta”158. Aniołowie ci, jego
zdaniem, są zawsze blisko ludzi, „aby ich wyrywać z pokus, którym się
oprzeć nie mogą”, choć mocno kuszonym zdaje się niekiedy, że są daleko
od nich. W tej trosce o człowieka mają oni jednak przeciwników w postaci
złych duchów, którzy obmyślają, czym jego duszy mogliby zaszkodzić159.
Są oni „kwiatem tego świata, ich blaskiem świat się zdobi, swą miłą wonią

w Kościele Bożym, troszczą się i starają aniołowie; dowodziliśmy, że i oni staną przed są-
dem wraz z ludźmi, aby podczas śledztwa prowadzonego przez Boga okazało się, czy ludzie
zawinili wskutek własnego lenistwa, czy też z powodu opieszałości doradców i stróży”; In
Romanos VII 4, PG 14, 1112, PSP 57/2, 363: „Owo rozumne stworzenie oczekuje, że doko-
na się objawienie synów Bożych, z powodu których aniołowie są wysyłani w celu pełnienia
posług, ażeby i oni wraz z tymi, którym usługiwali, osiągnęli dziedzictwo zbawienia, aby
nastała jedna owczarnia istot ziemskich i niebieskich, i by był jeden Pasterz” (J 10, 16).

155 In Matthaeum 23, 5, PL 9, 1020AB: „Fidelium orationibus praeesse angelos, absolu-
ta auctoritas est. Salvatorum igitur per Christum orationes angeli cotidie Deo offerunt”.

156 Por. Tractatus super Psalmum 137, 5, PL 9, 786-787 lub CSEL 22, 737: „Scit enim
[psalmista] se sub specula angelorum vitam omnem moresque agere, et ubique haec divino-
rum ministeriorum auxilia fidelibus cunctis assistere, ut scriptum est: «Angelus Domini in
circuitu timentium». [...]. Nec non et Eliseus absolutissime docuit, humanas infirmitates
angelorum auxiliis defendi et in omnibus periculis, si fides maneat in nobis, adesse spiritu-
alium virtutum defensionem”.

157 Tractatus super Psalmum 129, 7, PL 9, 722 lub CSEL 22, 653.
158 Explanatio super Psalmum 38, 32, PL 14, 1104C lub CSEL 64, 207: „Denique ange-

lus in circuitu est hominis, qui praetendat, ne quis noceat ei. Non discedit angelus, nisi
iussus a Domino, ut suus athleta decertaret”.

159 Por. Explanatio super Psalmum 37, 43, PL 14, 1080BC lub CSEL 64, 171: „qui



190

pobudzają nas do świętości. Wspierani przez nich możemy powiedzieć:
«Jesteśmy Bogu miłą wonią Chrystusa, wśród tych, którzy dostępują zba-
wienia» (2 Kor 2, 15). Żadna troska im nie przeszkadza”160.

Z kolei Filastriusz z Brescji (IV w.) mówiąc o losie dusz po śmierci róż-
nego rodzaju grzeszników wyjaśnia, że

dusza człowieka po zejściu z tego świata, niezależnie od tego, czy jest dobra czy
zła, to znaczy pobożna czy bezbożna, prowadzona jest przez anioła na ustalone
miejsce, aby na przyszłość otrzymać zapłatę według tego, czego dokonała będąc
na tym świecie161.

Dalej św. Augustyn,  twórca łacińskiej angelologii, uczył m.in., że:
Aniołowie [...] zwracają uwagę na zmierzających do celu, litują się nad nami
i z rozkazu Bożego pomagają nam, żebyśmy dotarli kiedyś do owej wspólnej ojczy-
zny i tam wraz z nimi zostali nasyceni ze źródła Pańskiej prawdy i wieczności162.

Bóg przemawia przez nich do ludzi163; oni też zwiastują ludziom często
rzeczy nieznane, a Bogu zanoszą nasze modlitwy164; oni również, zdaniem
Biskupa z Hippony, oświecają umysł człowieka, by ten mógł łatwiej zrozu-
mieć słowo Boże165. Niewiele później biskup Paulin z Noli (zm. 431) infor-
muje, że przez anioła został cudownie doprowadzony do wolności166, a mnich
galijski, Jan Kasjan (zm. 435) nawiązuje do starej tradycji, że „każdy z nas

praetendunt timentibus Dominum, ut eripiant eos de temptationibus, quas ferre non po-
ssunt”.

160 In Lucam VII 126, CCL 14, 256-257, PSP 16, 300.
161 De haeresibus 124, PL 12, 1249AB: „Non deest haeresis, quae dicit animas fenera-

riorum, sceleratorum, homicidarum et aliorum talium transire in daemones ac pecudes et
bestias et serpentes; ignorantes quod anima hominis cum exierit de saeculo, sive bona sive
mala, id est pia atque impia, ab angelo ducitur in locum statutum, ut in futurum percipiat
iuxta quod gessit in hoc saeculo constituta”.

162 Enarrationes in Psalmum 62, 6, CCL 39, 797 lub PL 36, 751, PSP 39, 77.
163 Por. Enarrationes in Psalmum 104, 9, CCL 40, 1541, PSP 41, 79: „Bóg przemawia

w sercach ludzkich głosem prawdy, wypowiadanym przez aniołów”.
164 Por. Enarrationes in Psalmum 78, 1, CCL 39, 1098, PSP 40, 3: „Albowiem i anioło-

wie zwiastują ludziom to, czego ludzie nie znają, ale to, co mówią Bogu, znają kiedy to
składają przed nim nasze modlitwy”.

165 Por. Enarrationes in Psalmum 118(18), 4, CCL 40, 1725, PSP 41, 285: „Bóg sam,
jako że jest światłością, oświeca umysły pobożnych. Jeżeli jednak do tej posługi używa
aniołów, ten potrafi w jakiś sposób oddziaływać na umysł człowieka, żeby pojął światło
Boże, a dzięki temu, ażeby zrozumiał. Wtedy mówi się, że udziela człowiekowi zrozumie-
nia. [...]. Takim też stworzył anioła, który potrafi czegoś dokonać, co może wspomóc umysł
ludzki. Umysł ten zaś w taki sposób wspomaga, ażeby odebrał działanie anielskie”.

166 Por. Carmina XV(XIX) 238-242, CSEL 30, 62: „Venit ergo micans iam nocte silenti
/ angelus et tota vinctorum in plebe reorum / Felicem solum, pietas cui sancta reatum / fece-
rat, adloquitur; fugit atri carceris horror”.



191

ma u swego boku dwóch aniołów, dobrego i złego”, uzasadniając ją kla-
sycznymi w tym względzie tekstami biblijnymi i imiennie wymienionym
Pasterzem Hermasa167.

Podobne kierunki oddziaływania aniołów stróżów sygnalizują wschod-
ni Ojcowie Kościoła. Tak na przykład Euzebiusz z Cezarei uczy, że

Najwyższy Bóg wszechrzeczy, który zawsze czyni to, co najlepsze, [...] dał ludziom
żyjącym na ziemi boskich aniołów jako ich opiekunów i obrońców na podobieństwo
pasterzy i przewodników trzody168.

Św. Bazyli Wielki, natomiast, wysyłając w drogę swych duchowych sy-
nów prosi Boga o anioła pokoju, który by pozostawał przy nich jako obroń-
ca i towarzysz podróży169. Jego zaś przyjaciel i kapadocki rodak św. Grze-
gorz z Nazjanzu wybierając się w podróż prosi Chrystusa o anioła, który
jako dobry stróż, przewodnik, świetlana kolumna, obrońca i pomoc, odda-
lałby od niego dzienne i nocne nieszczęścia, zapewnił pomyślną podróż
i szczęśliwie doprowadził do celu170. Z kolei patriarcha Konstantynopola,
św. Jan Chryzostom, podkreśla, że zadaniem aniołów jest służba Bogu ku
naszemu zbawieniu171 . Inny znów patriarcha, św. Cyryl Aleksandryjski

167 Por. Collationes VIII 17, 1-2 i XIII 12, 7, CSEL 13, 233-234 i 380-381 lub PL 49,
750 i 929, POK 6, 266 i POK 7, 87: „Uczy bowiem Pismo, że każdy z nas ma u swego boku
dwóch aniołów, dobrego i złego. O dobrych wspomina Zbawiciel, mówiąc: «Nie pogardzaj-
cie żadnym z tych maluczkich; albowiem powiadam wam, ich Aniołowie w niebie zawsze
patrzą na oblicze Ojca mego, który jest w niebiesiech» (Mt 18, 10). Na innem miejscu czy-
tamy: «Anioł Pański leży obozem wokoło bojących się Go i ratuje ich» (Ps 33, 8). Niemniej
Dzieje Apostolskie piszą o Piotrze: «To jest Anioł jego» (Dz 12, 19).

O obydwóch rozprawia obszernie księga Pasterza. A jeżeli się przypatrzymy szatanowi,
który nękał błogosławionego Joba, to poznamy z łatwością, że był to ten sam duch, który
zawsze czyhał na niego, ale nigdy go nie mógł skusić do grzechu. Zaczął więc prosić
o pozwolenie u Pana, twierdząc, że Job nie przez swoją cnotę, lecz przez ciągłą obronę
Pańską zwycięża. – Także o Judaszu mówi Pismo: «A oskarżyciel (diabeł) niech stoi po
prawicy jego» (Ps 108, 6)”. [...]. „Że zaś człowiek posiada wolną wolę na obie strony, tego
uczy także najwyraźniej tzw. Księga Pasterza, w której czytamy, że dwaj aniołowie towa-
rzyszą każdemu z nas, mianowicie dobry i zły, zaś od upodobania człowieka zależy, by
wybrał i poszedł, za którym zechce”.

168 Por. Demonstratio Evangelica IV 6, PG 22, 268A: BD@FJVJ"H "ÛJä< i"Â
¦B4:g80JH òFBgD J4<H •((g8VDP"H i"Â B@4:X<"H, 2g\@LH •((X8@LH i"JgFJZF"J@.

169 Por. Epistola 11, PG 32, 273B, tłum. W. Krzyżaniak (Św. Bazyli Wielki, Listy, War-
szawa 1972), s. 55: „Wysłaliśmy ich w drogę do waszej zacności, prosząc miłosiernego
Boga, aby jako obrońcę i towarzysza podróży przydał im anioła pokoju” (gÆD0<4iÎ<
–((g8@< $@02Î< i"Â Fb:B@D@<); In Psalmum 33, 5, PG 29, 364AC, zob. przypis 141.

170 Por. Carmina I, I 36, 19-24, PG 37, 519, tłum. T. Sinko [w:] J.M. Szymusiak, Grze-
gorz Teolog, Poznań 1965, s. 426: „O szczęśliwy, i do mnie dziś przybądź na moje wołanie,
/ jako towarzysz podróży, daj drogę dobrą, anioła / za przewodnika, obrońcę i pomoc, ażeby



192

(zm. 444) przyzywa swego anioła stróża jako „nauczyciela, który nas uczy
modlitwy i adoracji, jakie winniśmy oddawać Bogu”172. Na koniec warto tu
jeszcze przytoczyć uroczystą deklarację biskupa Teodoreta z Cyru:

Z Pism Świętych dowiadujemy się, że poszczególnym aniołom powierzona została tro-
ska o każdego z nas, aby nas strzegli, bronili i uwalniali z zasadzek złego demona173.

Niektórzy z cytowanych wyżej późniejszych Ojców Kościoła nawią-
zywali również w jakiś sposób do przekonania Orygenesa, który, jak wspo-
minaliśmy, utrzymywał174, że wierny pozbawia się swego anioła stróża
przez grzech ciężki. Tak na Wschodzie uczył m.in. św. Bazyli Wielki gło-
szący, że grzech śmiertelny odpędza osobistego anioła stróża podobnie
jak dym pszczoły i smród gołębie175, na Zachodzie zaś św. Ambroży176 i św.
Hieronim177.

5. Aniołowie opiekują się szczególnie ludźmi szukającymi świętości.
Opieka aniołów nad ludźmi jest szczególnie bogato poświadczona we wcze-
snochrześcijańskiej literaturze monastyczno-hagiograficznej, zwłaszcza

ode mnie / z dala trzymał wszelkie i dzienne i nocne nieszczęścia, / strudzonemu pomyślny
koniec podróży zapewnij, / cało mnie z domu wyprowadź i znowu odprowadź do domu, / do
mych krewnych, i druhów podobne życie wiodących”; zob. też Carmina II, I 3, 5-9, PG 37,
1020A: „Wybieram się w drogę, lecz ty mi ześlij jakiegoś anioła jako przewodnika na drogę
i dobrego stróża, któryby mnie prowadził, jak kolumna ognia i obłoku, rozdzielał morze,
wstrzymywał słowem rzeki i karmił obficie z góry i z dołu” (przekład własny).

171 Por. In Hebraeos hom. 3, 2, PG 63, 30: „Służyć Bogu ku naszemu zbawieniu to
zadanie aniołów; z tej racji anioł ma się starać czynić wszystko, ku zbawieniu braci w wie-
rze”; In Ascensionem DNJCh l, PG 50, 443-444: „Jeżeli całe powietrze wypełnione jest
aniołami, to ileż bardziej kościół, jeśli zaś kościół, to ileż bardziej ten dzień [...] oni zapew-
niają nam trwały pokój; że zaś istnieją aniołowie pokoju, posłuchaj powtarzanych ciągle
przez diakonów modlitw: «Proście anioła pokoju»”.

172 Contra Julianum IV, PG 76 , 689.
173 In librum Danielis v. 13, PG 81, 1496D-1497A: )4*"Fi`:g2" J@\<L< ¦i J@bJT<

ñH Jä< •((X8T< :¥< ªi"FJ@H J¬< ©iVFJ@L º:ä< ¦B4:X8g4"< ¦(igPg\D4FJ"4,
gÆH JÎ nD@LDgÃ< i"Â nL8VJJg4<, i"Â Jä< J@Ø B@<0D@Ø *"\:@<@H ¦B4$@L8ä<
•B"8VJJg4<.

174 Por. De principiis II 10, 7 – zob. przypis n. 137.
175 Por. In Psalmum 33, 5 – zob. przypis n. 141.
176 Por. Explanatio super Psalmum 37, 43 – zob. przypis n. 159; Explanatio super Psal-

mum 38, 32 – zob. przypis n. 158.
177 Por. In Jeremiam VI 30, 12, PL 24, 869: „«Omnes amatores tui obliti sunt tui» vel

sacerdotes vel principes, aut certe angelorum praesidia, quibus priusquam offenderes Domi-
num, vallabaris”.



193

w apoftegmatach. Ludzie uprawiający ascezę, święci i pustelnicy, częściej,
według niej, niż o tym informują Ojcowie, obcowali z aniołami, prowadzi-
li z nimi rozmowy, byli przez nich otaczani specjalną opieką, zanosili ich
modlitwy do Boga, przynosili im od Niego łaski, byli przez nich bronieni
lub umacniani przed atakami demonów, podawali im Eucharystię lub towa-
rzyszyli im przy jej sprawowaniu, a zwłaszcza byli obecni przy śmierci
zanosząc ich dusze do nieba, o czym rzadko jeszcze uczyli Ojcowie Ko-
ścioła. Podobnie jak w pismach Ojców Kościoła, tak i tu są oni przede
wszystkim pośrednikami między Bogiem a człowiekiem, zanoszącymi przed
tron Boga modlitwy i dobre uczynki ascetów, co oczywiście ma swe uza-
sadnienie biblijne (Tb 12, 12; Ap 5, 8; 8, 3, 4). Warto tu uzupełnić m.in.
cytowanego wyżej często Orygenesa, że wcześniej już Tertulian mówił
o stojącym przy człowieku „aniele modlitwy”178, św. Cyprian z Kartaginy
(zm. 258) o informowaniu Boga przez anioła o modlitwie Korneliusza179,
potem na Zachodzie św. Augustyn z Hippony o pośredniczeniu aniołów
w oddawaniu naszej czci Najwyższemu Bogu180, a na Wschodzie współ-
czesny mu św. Nil z Ancyry (IV/V w.), który pisał jasno, że aniołowie za-
chęcają nas do modlitwy, cieszą się z niej i modlą się za nas, a gdy ją zanie-
dbujemy, są rozgoryczeni, że gardzimy Bogiem i ich posługą, oddając się
w opiekę demonom181. Walcząc o dusze ascetów z szatanem cieszyli się lub

178 Por. De oratione 16, 6, CCL 1, 266, PSP 5, 123: „O ileż więcej sprzeciwia się po-
bożności takie postępowanie [siedzenie podczas modlitwy] w obliczu Boga żywego i towa-
rzyszącego mu anioła modlitwy (angelo adhuc orationis adstante).

179 Por. De Dominica oratione 32-33, CCL 3A, 110, 600-604 lub CSEL 3/1, 290, 23-27,
tłum. A.U. Korab, w: Odpowiedź na Słowo..., s. 93-94: „Około dziewiątej godziny, kiedy się
modlił, stanął przy nim anioł i dał świadectwo jego czynom mówiąc (oranti adstitit angelus
testimonium reddens sui operis): «Korneliuszu, twoje modlitwy i jałmużny znane są Bogu,
który chowa je w pamięci». Szybko docierają do Boga te modlitwy, którym towarzyszą
zasługi naszych czynów”.

180 Por. De civitate Dei VII 30, CCL 47, 212, tłum. W. Kornatowski (Św. Augustyn,
O państwie Bożym, I-II, Warszawa 1977), s. I 367: „Dokonywa wielu dzieł za pośrednic-
twem aniołów, lecz tylko sam daje aniołom szczęśliwość [...], w pewnych sprawach posyła
aniołów do ludzi, darzy ludzi szczęśliwością nie przez aniołów, lecz sam ze siebie, tak jak
uszczęśliwia aniołów”; tamże X 25, CCL 47, 300, tłum. W. Kornatowski, s. I 475: „czci
jednego Boga, którego zwiastowali nam święci aniołowie [...], abyśmy wraz z nimi wielbili
Boga [...], abyśmy wraz z nimi byli ofiarą dla Boga”; Epistula 140, 69, PL 33, 568: „sed
sicut annuntiant angeli non solum nobis beneficia Dei, verum etiam illi preces nostras”.

181 Por. De oratione 81, PG 79, 1185A: „Wiedz, że święci aniołowie zachęcają nas do
modlitwy, stoją przy nas ciesząc się i modląc się za nas; jeżeli się zaniedbujemy i mamy
jakieś przeciwne myśli, to bardzo ich rozgoryczamy, ponieważ oni za nas tyle razy walczą,
my zaś nawet za nas samych nie chcemy błagać Boga, ale gardząc ich posługą oraz porzuca-



194

smucili, jak nas informują apoftegmaty, zależnie od tego, jak oni żyli, w ja-
kim usposobieniu i czy w ogóle się modlili, uczęszczali do kościoła na wspól-
ną modlitwę lub ją zaniedbywali, razem z nimi się modlili i śpiewali psal-
my, oraz bronili i ochraniali przed przeszkadzającymi demonami182. Oni
też przynosili często świętym pustelnikom pouczenia od Boga, polecenia,
upomnienia lub pochwały, pociechę i pokrzepienie183, obdarzając ich nie-
kiedy specjalną wiedzą i umiejętnościami, jak na przykład św. Efrema, któ-
remu zastęp aniołów z polecenia Boga przyniósł zapisane po obu stronach

jąc ich Boga i Pana zabawiamy się z nieczystymi demonami”; zob. De oratione 112, PG 79,
1192C; Origenes, De oratione 11, PG 11, 451B (anioł stróż dołącza swoją modlitwę do
naszej, aby ją uczynić skuteczniejszą).

182 Por. Apophtegmata nr 797, tłum. M. Borkowska (Apoftegmaty Ojców Pustyni, t. 1:
Gerontikon. Księga starców, ŹM 4, Kraków 1994) s. 427: „Błogosławiony Paweł zaś jak
opowiadał, przyglądał się każdemu wchodzącemu do kościoła, patrząc, w jakim usposobie-
niu szli na modlitwę. Pan bowiem udzielił mu tej łaski, że patrząc na człowieka widział stan
jego duszy, tak jak my widzimy wzajemnie swoje twarze. I widział wszystkich wchodzą-
cych, z czystym spojrzeniem i jaśniejącą twarzą, i widział ich aniołów, jak się nimi radowali.
Ale jednego, jak opowiadał, zobaczył czarnego i mrocznego na całym ciele: diabli otaczali
go zewsząd i ciągnęli go do siebie, zakładając mu w nozdrza postronek, a jego święty anioł
szedł za nim z daleka, smutny i pochylony. Paweł rozpłakał się i uderzył się w piersi, i usiadł
przed kościołem, lamentując bardzo nad tym, którego tak zobaczył. A widząc to jego dziw-
ne postępowanie i nagłe przejście do łez i żalu, bracia prosili go usilnie, że by im powie-
dział, dlaczego płacze: bo się obawiali, że może poznał coś, co dotyczyło ich wszystkich.
Zapraszali go także do udziału we wspólnej modlitwie. Ale Paweł odsunął ich i nadal sie-
dział na zewnątrz, lamentując bardzo nad tym, którego tak widział. A wkrótce potem, gdy
się skończyły modlitwy i wszyscy wychodzili, Paweł znowu badał każdego, pragnąc po-
znać, w jakim stanie wychodzą. I zobaczył tamtego człowieka, który przedtem miał całe
ciało czarne i mroczne, jak teraz wychodził z kościoła z jaśniejącą twarzą i białym ciałem.
Diabli szli za nim z daleka, a jego święty anioł szedł tuż przy nim, wesoły pełen zapału
i bardzo z niego zadowolony”; zob. Apoftegmaty, t. 2: Kolekcja systematyczna XVIII 20(797),
tłum. M. Kozera, ŹM 9, Kraków 1995, s. 303; tamże, XXII 3, ŹM 9, 356: „zstępuję, aby
uczcić świętych aniołów Pańskich, i wzywam ich, aby błagali Boga za mnie i za całe stwo-
rzenie”; Vitae Patrum IV 17, PL 73, 826; Verba seniorum 195, PL 73, 801: „Sed angelus
Domini rhomphaea ignea armatus tam illos orantes circumdabat et defendebat, quam
daemones repellebat et eiciebat”; Vitae Patrum. Historia Lausiaca 46, PL 73, 1151D (infor-
mują Boga o pokucie grzeszników).

183 Por. Apophtegmata nr l, ŹM 4, 124: „A był to anioł Pański wysłany po to, aby go [św.
Antoniego] pouczyć i umocnić” = systemat. VIII 1, ŹM 9, 142; zob. nr 422, ŹM 4, 288;
system. VI 21(1261), ŹM 9, 140; system. VII 31(1199), ŹM 9, 154: „Jestem aniołem Pana,
zostałem posłany, abym policzył twoje ślady i dał ci zapłatę”; system. VII 24; XVI 18(1340),
XVIII 13/23(1368), XVIII 16/36(1715), ŹM 9, 150, 282, 309, 315; system. VII 45(1215),
ŹM 9, 160: „Zawierz Bogu, gdyż On pośle anioła i łaskę swoją, on będzie twoim pociesze-
niem”.



195

zwoje184 lub też ostrzegając przez anioła Bożego przed teologicznymi błę-
dami, jak na przykład abbę Daniela i Cyryla Aleksandryjskiego, że Melchi-
zedek nie jest Synem Bożym, ale człowiekiem185, lub też przed tym, by
pochopnie nie osądzali innych186, opiekowali się ich ziemskim pustelni-
czym życiem i ciałem wzmacniając ich siły fizyczne i przynosząc im po-
karm, karmiąc ich m.in. plackami z miodem187, czuwając nad nimi podczas
snu i wachlując ich, np. abbę Jana Kolobusa (zm. 450)188; nierzadko byli
też dla nich przewodnikami wskazującymi drogę w podróży189, uzdrawiali
i pomagali im w chorobie oraz ratowali w grożących ich fizycznemu życiu
niebezpieczeństwach190, bronili przed atakami szatanów191, którzy niekiedy
podstępnie ukazywali się im pod postacią aniołów192, albo też w ich obro-

184 Por. Apophtegmata nr 214, ŹM 4, 212 = system. XVIII 6(214), ŹM 9, 295-296.
185 Por. Apophtegmata nr 119, ŹM 4, 203 = system. XVIII 4(190), ŹM 9, 295; zob. Vitae

Patrum VI 18, 4, PL 73, 980B.
186 Por. Apophtegmata nr 786, ŹM 4, 421: „Zjawił się anioł Pański z mieczem w dłoni

i tak mi powiedział: «Pafnucy, tak od tego miecza zginą wszyscy, którzy sądzą swoich bra-
ci»”; system. IX 3(422), ŹM 9, 170: „Anioł rzekł [abbie Izaakowi]: «Wstań, Bóg ci wyba-
czył, lecz strzeż się, byś na przyszłość nie osądzał, zanim Bóg go nie osądzi»”.

187 Por. Apophtegmata nr 76, ŹM 4, 148: „W drugiej zaś barce ujrzał abbę Mojżesza,
nad którym unosili się aniołowie i karmili go plackami z miodem; zob. Vitae Patrum. Vita
S. Onuphrii 1, PL 73, 211 i 216C: „sanctus angelus quotidie panem mihi offerebat et aquam
pro mensura ministrabat, ut corpus meum confortaretur”.

188 Por. Apophtegmata nr 348, ŹM 4, 261: „Pewien starzec przyszedł, do celi abby Jana
i zastał go śpiącego, a przy nim stał anioł i wachlował go”; zob. AS Octobris VIII, s. 46A:
„invenit eum dormientem, angelum vero adstantem, qui ventum ei faciebat”.

189 Por. Vitae Patrum. Vita S. Macarii 18, PL 73, 422D: „Noli turbari, dilectissime, ego
enim sum angelus Raphael, in adiutorium tibi missus, qui te huc perduxi praecepto Altissi-
mi”; AS Novembris IV s. 661AF (mnich z Konstantynopola św. Błażej).

190 Por. Apophtegmata nr 836, ŹM 4, s. 446: „[abba Sisoes] chcąc przezwyciężyć sen,
zawiesił się nad przepaścią w Petra, ale przyszedł anioł i uwolnił go”; zob. Vitae Patrum.
Historia Lausiaca 72, PL 73, 1176B: „Eum [Ammonem] saepe torquentes daemones in
tantam adduxerunt imbecillitatem, ut non posset ipse stare ad aram nec offerre; angelus
autem veniens eius manu apprehensa protinus eum confirmavit et sanum ad aram statuit”;
tamże. Verba seniorum 6, 21, PL 73, 892C: „tunc angelus tetigit pedem eius [hortulani] et
sanatus est statim”; tamże VI 3, 11, PL 73, 1010B (uzdrowienie chorego na wątrobę pustel-
nika); tamże, 7, 44, PL 73, 904BC (anioł obsługuje chorego pustelnika).

191 Por. Apophtegmata nr 486, ŹM 4, 323: „widziałem anioła Pańskiego z ognistym
mieczem, krążącego dookoła niego [abby Makarego] i odganiającego szatanów”; zob. sys-
tem. XX 2(486), ŹM 9, 327; AS Mai V 361F (Symeon Stylita); L. Leloir, Anges et démons
chez les Pères du Desert, [w:] Anges et démons. Actes du Colloque..., s. 313-335.

192 Por. Apophtegmata system. X 95(1224), ŹM 9, 204: „demony pod postacią aniołów
chciały go zwieść i kusiły go, ukazując mu światło, aby poszedł do wspólnoty mnichów”;
XV 68 (1310), ŹM 9, 270: „Pewnemu bratu ukazał się diabeł, który przybrał postać anioła
światłości i rzekł: «Ja jestem anioł Gabriel i zostałem posłany do ciebie»”; XXI 37(1486),



196

nie stawali wprost do walki z szatanami, jak o tym opowiada współbratu,
abbie Izydorowi, kuszony od dłuższego czasu pustelnik Mojżesz193. Zda-
rzało się również, że aniołowie dla wypróbowania pustelników ukrywali
się pod postacią ubogiego lub chorego, a nawet trędowatego194 albo też po-
zostawali obojętni, gdy kusili ich demoni (np. św. Antoniego Pustelnika)195.
Akta męczeńskie informują nas, że niekiedy (choć w tym czasie jeszcze nie
za często) aniołowie nawiedzali, pokrzepiali i umacniali cierpiących mę-
czenników wczesnochrześcijańskich, ukazując im z jednej strony zniko-
mość i przemijalność doczesnego życia, a z drugiej drogocenną koronę mę-
czeńską i nagrodę życia wiecznego, jak to było m.in. w wypadku męczeń-
stwa św. Tryfona i Respicjana196 oraz św. Wincentego Lewity197.

Nierzadko również, zwłaszcza gdy była mowa o ascetach duchownych,
aniołowie towarzyszyli przy sprawowaniu przez nich Eucharystii, otaczali
ich ołtarz, asystowali im lub nawet podawali im bezpośrednio Komunię
Świętą198, jakkolwiek nie mamy jeszcze w tym czasie poświadczone, by

ŹM 9, 353: „Powiadano o pewnym bracie, że przebywał na pustyni i przez wiele lat był
oszukiwany przez demony, on zaś sądził, że są to aniołowie”.

193 Por. Vitae Patrum. Verba seniorum 18, 12, PL 73, 982D-983A: „Abbas Moyses, qui
habitabat in Petra, impugnatus est aliquando nimis a fornicatione; et cum non praevaleret se
tenere in cella, perrexit et indicavit hoc abbati Isidoro; et rogavit eum senex ut reverteretur
in cellam suam. Ille autem non acquievit, dicens: «Non possum, abba». Et assumpsit eum et
levavit secum in domo. Et dicit ei: «Attende ad Occasum». Et attendens vidit multitudinem
daemonum; et hi erant confusi et turbantes se ad oppugnandum. Dicit ei iterum abbas Isido-
rus: «Respice ad Orientem». Et attendit et vidit innumerabilem multitudinem angelorum in
gloria. Dixit ergo abbas Isidorus: «Ecce isti sunt qui missi sunt ad auxiliandum: qui vero ad
Occasum ascendunt, hi sunt, qui impugnant nos; plures ergo qui qui nobiscum sunt, quam
qui adversum nos sunt»”.

194 Por. Apophtegmata nr 112, ŹM 4, 159: [abba Agaton pomógł trędowatemu] „a po-
tem, gdy podniósł oczy, nikogo już nie zobaczył, bo był to anioł Pański przysłany, żeby go
wypróbować”.

195 Por. AS Mai V 339A.
196 Por. Acta SS. Tryphonis et Respicii 5, ed. Th. Ruinart (Acta martyrum, Ratisbonae

1859) s. 210: „Igitur applicantibus eis lampades, adstitit sanctis angelus Domini coronas
habens in manibus gemmis et floribus ornatas, quas capitibus eorum imposuit atque fortes in
agone fecit”.

197 Por. Passio S. Vincentii Levitae 8, ed. Th. Ruinart s. 403: „Sicque solitudo horribilis
angelorum relevatur frequentia; quorum caterva vallatus martyr egregius venerando foveba-
tur obsequio et mulcebatur alloquio: «Agnosce, inquiunt, Vincenti invictissime, pro cuius
nomine fideliter decertasti, ipse tibi revera coronam praeparatam servat in caelestibus»”.

198 Por. Sozomenos, HE VI 29, PG 67, 1376, tłum. S. Kazikowski (Hermiasz Sozomen,
Historia Kościoła, Warszawa 1989), s. 418-420: „Razu pewnego, jak mówią, Piammon,
sprawując najświętszą Ofiarę, ujrzał anioła Bożego, który stojąc tuż przy świętym stole



197

przynosili im, jak to będzie później (np. św. Stanisław Kostka) wiatyk. Oni
to również towarzyszyli im niekiedy przy nauczaniu i komentowaniu sło-
wa Bożego, czyniąc ich mowę skuteczniejszą i bardziej przekonywującą,
jak o tym informuje żywotopisarz Paulin z Mediolanu odnośnie do osoby
św. Ambrożego, któremu anioł miał podpowiadać i dyktować, co ma mó-
wić199. To aniołowie, jak już wcześniej pisał Orygenes, pomagają ludziom
wrócić do Boga200 i ułatwiają zrozumienie prawd wiary, mówiąc o „anio-
łach uczących poznania wiecznej światłości, poznania tajemnic Bożych
i wiedzy o sprawach boskich”201.

Tak oto starożytni chrześcijanie podążający do świętości obcowali, jak
opisuje współczesna im hagiografia, na co dzień w różnoraki sposób z anio-
łami. Poświadczał to wyjątkowo często również Sulpicjusz Sewer (zm. 420),
mnich galijski i biograf św. Marcina, o którym pisał, że „często widywał
anioły i prowadził z nimi rozmowy”202, że „przychodzili do niego anioło-

ołtarza wpisywał do jakiejś księgi imiona mnichów obecnych na nabożeństwie; nieobec-
nych zaś z księgi tej wymazywał. [...]. O Marku mówią, że w bardzo młodym jeszcze wieku
był niezmiernie łagodny i skromny, a doskonale pamiętał treść Pisma Świętego; a Bóg do
tego stopnia go miłował, że jak zapewniał tenże Makary, zarazem prezbiter mniszej osady
Cellią, Marek nigdy z rąk jego nie otrzymał tego, czego w sposób godziwy i przyjęty udzie-
lają kapłani u stołu świętego wiernym Kościoła: anioł mu udzielał, przy czym on sam, Ma-
kary, utrzymywał, że rękę anielską widział tylko do przegubu”; zob. AS Septembris IV 669B
(według św. Nila aniołowie towarzyszyli podczas sprawowania Eucharystii przez Jana Chry-
zostoma); Vitae Patrum. Vita S. Basilii 6, PL 73, 301B (aniołowie otaczali św. Bazylego
podczas Mszy św.); Vita S. Onufrii 11, PL 73, 216D: „Omni die Dominico vel sabbato
angelum Domini paratum invenio, sacrosanctum corpus et sanguinem Domini nostri Jesu
Christi secum deferentem: de cuius manu mihi pretiosissima donantur munera vitaeque meae
salus perpetua”; Joannes Moschos, Pratum spirituale 4, PG 87/3, 2856BC; „Pewnego dnia
w niedzielę zszedłem do kościoła [opowiada abba Leoncjusz], aby przyjąć święte tajemnice.
Wszedłszy zobaczyłem anioła stojącego w rogu po prawej stronie ołtarza, i ogarnięty stra-
chem wróciłem do swojej celi”; Historia Lausiaca 72, PL 73, 1176B, por. przypis 190.

199 Por. Vita S. Ambrosii 17, PL 14, 35, tłum. J. Wojtczak [w:] Św. Ambroży, O wierze,
tłum. J. Bogaszewicz, Warszawa 1970, s. 232: „W tym czasie żył pewien arianin, niezwykle
zacięty w dysputach, nieustępliwy i żadną miarą nie dający się nawrócić na wiarę katolicką.
On to w czasie kazania biskupa, stanąwszy w kościele, spostrzegł (jak sam później mówił)
anioła, który mówił coś do ucha biskupowi przemawiającemu do ludu, tak że wydawało się,
iż biskup przekazuje ludowi słowa anioła. Zobaczywszy to nawrócił się i sam zaczął bronić
wiary, którą zwalczał”. (vidit angelum ad aures episcopi tractantis loquentem ut verba an-
geli populo episcopus renuntiare videretur).

200 Por. Contra Celsum V 57, PG 11, 1271C, tłum. S. Kalinkowski s. 281.
201 In Numeros hom. 14, 2 , PG 12, 680B, PSP 34/1, s. 144.
202 Vita Martini 21, l, SCh 133, 298 lub CSEL 1, 130, tłum. J. Nowak, ŹM 8, 78.



198

wie”203, że „zwykli u niego bywać i rozmawiać z nim aniołowie”204, że „anioł
Boży rozmawiał z nim twarzą w twarz”205, że zostawszy biskupem Tours
korzystał nierzadko z pomocy aniołów, gdy na przykład miał trudności z do-
staniem się do cesarza Walentyniana206 lub okrutnego komesa Awicjana207,
czy też, gdy chciał wiedzieć, co zadecydowano na synodzie w Nimes
(1 X 396)208. Tenże biograf zaznacza, że w podobny sposób był wcześniej
nawiedzany przez aniołów unikający kontaktów z ludźmi św. Paweł Pu-
stelnik209. Walcząc ze swymi słabościami i uprawiając ascezę w obcowa-
niu z aniołami, pustelnicy i święci mieli pełną świadomość, zgodnie z za-
powiedzią Chrystusa, że kiedyś po śmierci również w obliczu i obecności
aniołów będą sądzeni oraz nagradzani lub karani210.

Aniołowie, wreszcie, według źródeł patrystycznych, asystują przy śmierci
ludzi: przybywają pojedynczo lub w zastępach, zabierają duszę zmarłego
i wśród śpiewów zanoszą do nieba. Wypadki te szczególnie często poświad-
cza literatura monastyczna, wyrażona głównie w późniejszych Vitae Pa-
trum. Ta funkcja aniołów ma swe główne uzasadnienie w ewangelicznym
tekście św. Łukasza, gdzie jest mowa, iż „umarł żebrak i aniołowie zanieśli

203 Dialogi II 12, 11, CSEL 1, 195, ŹM 8, 162; Dialogi II 13, 7, CSEL 1, 196, ŹM 8,
163: „odczuwaliśmy i doświadczaliśmy tego, że Marcin często i w sposób poufały obcował
z aniołami”.

204 Vita Martini 23, 3, SCh 133, 302 lub CSEL 1, 132, ŹM 8, 81.
205 Dialogi III 11, l, CSEL 1, 208, ŹM 8, 178; tamże, III 13, 4, CSEL l, 211, ŹM 8, 181:

„Nagle stanął przed nim anioł”.
206 Por. Dialogi II 5, 7-8, CSEL 1, 186, ŹM 8, 152: „Siódmego dnia stanął przed nim

anioł i kazał mu iść do pałacu [...]. Umocniony zachętą anioła udał się do pałacu”.
207 Por. Dialogi III 4, 2, CSEL 1, 202, ŹM 8, 170: „Anioł pochwycił pogrążonego

w głębokim śnie Awicjana i silnie nim potrząsnął”.
208 Por. Dialogi II 13, 8, CSEL l, 196, ŹM 8, 164: „Anioł oznajmił mu wszystko, co było

na synodzie”.
209 Por. Dialogi I 17, 5, CSEL 1, 170, ŹM 8, 130: „Gdy zapytano go, dlaczego tak

bardzo unika ludzi, miał odpowiedzieć: «Ten kto jest nawiedzany przez ludzi, nie może być
nawiedzany przez aniołów». Stąd słusznie rozniosła się wieść, że ów święty bywa nawie-
dzany przez aniołów”; tamże, I 25, 13, CSEL 1, 177, ŹM 8, 140: „pustelnik był, jak przy-
puszczano, odwiedzany przez aniołów, to przecież z Marcinem także codziennie rozmawiali
aniołowie”.

210 Por. Apophtegmata nr 212, ŹM 4, 210: „Bóg Władca, co Mu się daje w ukryciu, to
nagradza na oczach aniołów, archaniołów i sprawiedliwych”; nr 192, ŹM 4, 205: „gdy będą
patrzeć na karę wymierzoną przez aniołów pomsty”; system. III 20(1135), ŹM 9, 91: „czy
będę mógł w dzień sądu wytrzymać przed Jezusem i jego świętymi aniołami”; III 21(1136),
ŹM 9, 91: „Cóż to za widok: rozwierające się niebo, Bóg ukazujący się w wielkim gniewie
i niezliczone zastępy aniołów”.



199

go na łono Abrahama” (Łk 16, 22), chętnie od czasów Tertuliana211  meta-
forycznie komentowanym, jak również w tradycji antycznej, zarówno po-
gańskiej, w której przyjmowano przewodnika dusz zmarłych (RLP@B@:B`H)
w osobie Charona lub Hermesa212, a także przedstawiano na sarkofagach
od III wieku niesienie duszy zmarłego przez dwie skrzydlate Wiktorie213,
jak i judaistycznej, zwłaszcza apokryficznej, gdzie jest mowa o wiatrach
przenoszących dusze214. Wiara ta znalazła potem swój wyraz w odprawia-
nej do dziś pogrzebowej liturgii chrześcijańskiej, w której się śpiewa: „In
paradisum deducant te angeli... occurrite angeli Domini, suscipientes ani-
mam eius”. Po raz pierwszy zaś zdaje się być poświadczona w powstałym
na początku III wieku Opisie męczeństwa św. Perpetui i Felicyty, gdzie czy-
tamy, iż męczony Satyrus i jego towarzysze byli niesieni przez czterech
aniołów na Wschód, ale tak, że anielskie ręce ich nie dotykały215. Widać tu
aluzję do pierwszej wizji Pasterza Hermasa i do funkcji anioła psycho-
pomposa216, a także, jak wynika z dalszego opisu, iż przeniesieni zostali do
nieba-raju umieszczanego tradycyjnie na Wschodzie (Rdz 2, 8) i postawie-

211 Tertulian mówi o „oczekiwanych aniołach nosicielach”: por. De  cultu feminarum II
13, 6, CCL l, 370 lub SCh 173, 168-169: „Ceterum tempora christianis semper et nunc vel
maxime, non auro sed ferro transiguntur: stolae martyrum praeparantur, angeli baiuli susti-
nentur”; tamże II 7, 3, CCL 1, 361 lub SCh 173, 130: „an taliter expictas angeli in nubila
sublevent obviam Christo”; De anima 53, 6, CCL 2, 861: „de ipsius statim angeli facie
evocatoris animarum, Mercurii poetarum”; komentarz do tych aniołów psychopompów zob.
J.H. Waszink, Tertullianus, De anima ed. with a commentary, Amsterdam 1947, s. 546-547;
SCh 173, s. 169; E. Rapisarda, L’angelo della morte in Virgilio e in Tertulliano [w:] Acta
philologica in memoriam N.J. Herescu, III, Roma 1964, s. 307-312 (De anima 53, 6).

212 W tym znaczeniu terminu RLP@B@:B`H użył Eurypides (Alkestis 361) na oznacze-
nie Charona, a Diodor Sikulus (Bibliotheca I 96) na oznaczenie Hermesa. Z autorów chrze-
ścijańskich użył go tylko raz Synezjusz (In somnis 9, PG 66, 1309A) na oznaczenie mądrych
magów przywołujących dusze z podziemi; zob. wyżej n. 48 i 55.

213 Por. E. Gerke, La fin de l’art antique, Paris 1973, s. 14n.
214 Por. Księga Henocha I 14, 8, tłum. R. Rubinkiewicz [w:] Apokryfy Starego Testa-

mentu..., s. 148: „w widzeniu wiatry uniosły mnie i porwały mnie, i uniosły mnie do nieba”;
Apokalipsa Barucha II 46, 7.

215 Por. Passio Perpetuae et Felicitatis 11, 2-3, 5, 7; 12, 1 i 5; 13, 5, SCh 417, 142-152:
„Passi inquit [Saturus] eramus et exivimus de carne, et coepimus ferri a quattuor angelis in
orientem, quorum manus nos non tangebant. Ibamus autem non supini sursum versi, sed
quasi mollem clivum ascendentes. [...]. Et dum gestamur ab ipsis quattuor angelis factum est
nobis spatium grande, quod tale fuit quasi viridiarium arbores habens rosae et omne genus
flores [...]. Angeli dixerunt nobis: «Venite prius, introite et salutate Dominum» [...]. Et ante
ostium loci illius angeli quattuor stabant, qui introeuntes vestierunt stolas candidas [...]
stetimus ante thronum et quattuor angeli sublevaverunt nos et osculati sumus illum [...]. Et
dum loquimur cum eis, dixerunt illis angeli”.

216 Por. J. Daniélou, Les anges et leur mission, Paris 1953, s. 52n.



200

ni przed samym Bogiem, do Apokalipsy (4, 9; 7, 1), gdzie czterej aniołowie
oddają Mu chwałę.

Potem myśl o przenoszeniu duszy zmarłego przez aniołów do nieba zdaje
się podejmować Orygenes217, ale najwyraźniej wystąpi ona w późniejszych,
niekiedy pełnych legendarnych wątków i ludowej pobożności żywotach świę-
tych i pustelników w IV i V wieku, jakkolwiek w pierwszym z nich, w Ży-
wocie św. Antoniego napisanym przez św. Atanazego ok. 360 r. zarówno przy
śmierci głównego bohatera (r. 92), jak i jego współbraci (r. 60 – śmierć Amu-
na z Nitrii) jest jeszcze nieobecna. Wystąpi już jednak wyraźnie w napisa-
nym ok. 376 r. przez św. Hieronima Żywocie Pawła Pustelnika, który po
śmierci wśród zastępów aniołów, proroków i apostołów zostaje przeniesiony
do nieba218, a nie ma jej w żywotach Hilariona i Malchusa, mimo iż pocho-
dzą od tego samego autora. Podobnie według zredagowanej ok. 400 roku
i przełożonej przez Rufina Historii mnichów egipskich dusza Anufa przeno-
szona jest przez aniołów przy śpiewie hymnów do nieba219, dusza zaś Pafnu-
cego nie tylko przenoszona, ale witana przez aniołów w bramach nieba i za-
praszana do wejścia220. Późniejsze Vitae Patrum, zawierające wiele wątków
legendarnych, ale opisujące w sposób ludowy świętość pustelników, opo-
wiadają już o „aniele światłości”, który przybył po duszę św. Pachomiusza221,
o tłumach aniołów, które zstąpiły, by zabrać duszę św. Antoniego Pustelni-
ka222, o aniołach, którzy unosili duszę ich współbraci Amuna z Nitrii223, abby

217 Por. In Joannem XIX 4, PG 14, 554C-555A; In Numeros hom. 5, 3, PG 12, 606, PSP
34/1, 57: „I może dla tego, jak sądzę, właśnie aniołowie «wyznaczeni ze względu na tych,
którzy  otrzymują dziedzictwo zbawienia» (Hbr 1, 14) niosą wszystkich, których wyżej
wymieniliśmy [...], będą postępować podtrzymywani przez aniołów [...], będą niesieni na
ramionach i unoszeni w górę na rękach”.

218 Por. Vita Pauli Eremitae 14, 2, PL 23, 27A, tłum. B. Degórski, ŹM 10, 108: „zoba-
czył, że wśród zastępów (inter angelorum catervas), pośród chórów proroków i apostołów,
jaśniejący śnieżnobiałym blaskiem Paweł wstępuje na wysokości”.

219 Por. Historia monachorum in Aegypto 10, PL 21, 429B: „Et continuo vident ipsi ab
angelis suscipi eius animam atque ad caelos ferri, ita ut vocem hymnorum audirent etiam
ipsi, quibus una cum angelis anima eius abscedens Dominum collaudabat”.

220 Por. tamże 16, PL 21, 439A-B: „Astitit ei [Paphnutio] angelus Domini dicens ad
eum: «Veni iam, benedicte, et ingredere ea, quae tibi debentur aeterna tabernacula. Ecce
enim adsunt prophetae, qui te in suum suscipiant chorum» [...]. Evidenter autem presbyteri
qui aderunt, omnes fratres viderunt eum ab angelis suscipi, hymnum canentibus et collau-
dantibus Deum”.

221 Vita Pachomii 53, PL 73, 232A: „Et signaculo Christi se muniens atque angelum
lucis qui fuerat ad se directus, aspectu intuens hilari, sanctam reddidit animam”.

222 Por. Vita Antonii abbatis 59, PL 73, 167C: „extendens paululum pedes, mortem
laetus aspexit; ita ut ex hilaritate vultus eius angelorum sanctorum, qui ad perferendam
animam eius descenderant, praesentia nosceretur”.



201

Anufa224 i św. Onufrego przy śpiewach kantyków i psalmów225,  a później także
św. Symeona Stylity226.  Myśl o przychodzeniu aniołów po dusze zmarłego
powtarza się mniej lub więcej wyraźnie przez cały okres patrystyczny: po-
dejmuje ją jeszcze przy jego końcu m.in. św. Beda Wielebny (zm. 735) opi-
sując śmierć biskupów angielskich Eakonberta227, Ceddy (zm. 664)228 i Kut-
berta229. Przychodzenie aniołów po duszę umierającego nie było tylko przy-
wilejem wybitnych świętych i ascetów, ale również mniej znanych i mniej
gorliwych pustelników, jak na przykład młodego Sylwana230, czy dziewczy-
ny Paizji, która najpierw prowadziła hospicjum również dla wygody ojców

223 Historia Lausiaca 8, 6, ŹM 12, 95: „Tak żył Amun i taką osiągnął doskonałość, że
błogosławiony Antoni ujrzał, że jego duszę unosili aniołowie”; zob. Vitae Patrum VIII 8,
PL 73, 1100C.

224 Por. Vitae Patrum VIII 58, PL 73, 1166D-1167A: „tertio die tradidit animam [abba
Anuf]; eamque statim suscipientes angeli et chori martyrum in caelos sustulerunt”.

225 Vita S. Onufrii 15-16, PL 73, 218D: „lumen splendidum corpus eius obumbravit et in
ipsius claritate luminis anima sancta carne soluta est. Repente vero vocem angelorum mul-
torum audivi et in discessu sanctissimae animae sancti Onufrii aethera scilicet angelicis
canticis resonantia gaudium ineffabile astris intulerunt, per quem caelestes exercitus ani-
mam militis inclyti caelis invexerunt”; Historia Lausiaca 64, PL 73, 1172B: „Non multo
autem interiecto tempore vidit viri [Protocomitis] animam assumi ab angelis Deum laudan-
tibus et dicentibus: «Beatus quem elegisti et assumpsisti» (Ps 64, 5) et respondentibus: «Pax
multa diligentibus legem tuam et non est eis scandalum»” (Ps 118).

226 Por. Vita Simeonis Stylitae 17, PL 73, 333A: „Ego autem considerabam angelum
venientem ad visitandum eum. Circa horam septimam seniores septem loquebantur cum
angelo, vultus cuius erat sicut fulgur et vestimenta sicut lux”.

227 Por. Historia ecclesiastica III 8, PL 95, 131AB: „incipiente aurora praesentis mundi
tenebras transiens supernam migravit ad lucem, multi de fratribus eiusdem monasterii, qui
aliis erant in aedibus, iam manifeste se concentus angelorum psallentium audisse refere-
bant”.

228 Por. Historia ecclesiastica IV 3, PL 95, 177C-178: „Nam confestim languore corpo-
ris tactus est et hoc per dies in gravescente, septimo, ut promissum ei fuerat, die postquam
obitum suum dominici corporis et sanguinis perceptione munivit, soluta ab ergastulo corpo-
ris anima sancta, ducentibus, ut credi fas est, angelis comitibus, aeterna gaudia petivit [...].
Vidit animam Ceddi fratris ipsius cum agmine angelorum descendere de caelo et adsumpta
secum anima eius ad caelestia regna redire”.

229 Por. Vita Cuthberti 4, PL 94, 739-740: „qui dum nocte quadam dormientibus sociis
ipse iuxta morem pervigil in oratione duraret, vidit subito fusum de caelo lumen medias
longe noctis interrupisse tenebras. In quo caelestium choros agminum terram petisse nec
mora sumpta secum anima charitatis eximiae caelestem rediisse ad patriam”.

230 Por. Vita Pachomii 38, PL 73, 257B: „Juvenis Silvanus [quem propter negligentiam
de monasterio pellere volebant] per octo annorum curriculo Deo militans cursum vitae fini-
vit in pace. De cuius exitu testatus est beatus Pachomius, quod multitudo sanctorum angelo-
rum cum magna laetitia sumentes animam eius velut electam hostiam Christi conspectibus
obtulerunt”.



202

ze Sketis, a potem zbankrutowała i została nierządnicą, nawróconą jednak
przez abbę Jana Karła231. Już wówczas pytano, dlaczego aniołowie przycho-
dzą widoczni tłumnie i w chwale po zaniedbujących się w ascezie pustelni-
ków, a nie zawsze przychodzą po gorliwych ascetów. W odpowiedzi na to
pytanie głos z nieba miał oznajmić, iż dlatego, że tych oziębłych i zaniedbu-
jących się po śmierci na ziemi nikt nie opłakuje, a w niebie nikt nie oczekuje,
gorliwych zaś przeciwnie232. Prawda, że aniołowie zstępują po duszę zmarłe-
go, zwłaszcza świątobliwego ascety, była powszechnie przyjmowana w sta-
rożytnej literaturze hagiograficznej. Wyrazem tego przeświadczenia są m.in.
słowa jednego z dwunastu pustelników:

Ja cały czas patrzę na aniołów jak zstępują i wstępują, by powołać dusze i ciągle
wyglądam kresu mego mówiąc: «Gotowe jest serce moje, o Boże, gotowe jest ser-
ce moje» (Ps 57, 8)233.

Przekonanie to było również żywe wśród świeckich chrześcijan, jak o tym
świadczą niektóre napisy nagrobne234. Pustelnicy wierzyli nie tylko, że anio-
łowie zstępują po dusze zmarłych, ale również, że niektórym z nich przepo-
wiadają dzień śmierci, a nawet pytają, gdzie i w jaki sposób mają być po-
grzebani235.

231 Por. Apophtegmata nr 355, ŹM 4, 265: „zobaczył jak gdyby świetlistą drogę scho-
dzącą z nieba aż do dziewczyny, i aniołów Bożych, którzy prowadzili do nieba jej duszę”.

232 Por. Verba seniorum 12, PL 73, 994C-995A: „Dixit quidam senex: Quia duo fratres
erant ei vicini, unus peregrinus, et unus inchoris: erat autem peregrinus ille modicum negli-
gentior; ille vero inchoris studiosus valde. Contigit autem ut dormiret ille peregrinus in
pace. At ille senex vicinus eorom cum esset praevidens, vidit multitudinem angelorum de-
ducentem animam ejus; et cum perveniret ad coelum ut intraret, facta est quaestio de illo. Et
venit vox de super dicens: Manifestum est quia modicum negligentior fuit, sed propter pere-
grinationem ejus aperite ei. Et post haec dormivit et ille inchoris, et venit omnis cognatio
ejus ad eum. Cernens vero ille senex non venire angelos ad deducendam animam ejus, mira-
tus est; et cadens in faciem suam in conspectu Dei, dixit: Quomodo peregrinus ille cum
negligentior fuerit talem gloriam habuit, et hic cum studiosus esset nihil hujusmodi meruit?
Et venit ei vox dicens: Hic studiosus cum venit ut dormiret, aperuit oculos suos, et vidit
parentes suos flentes, et consolata est anima ejus. Peregrinus vero ille, licet negligentior
fuerit, nullum suorum vidit; et flevit, et Deus consolatus est eum”.

233 Apophtegmata system. XXII 5, ŹM 9, 356.
234 Por. E. Diehl, Inscriptiones Latinae veteres, t. II nr 3354: „Severo filio dulcissimo

Laurentius. Pater benemerenti qui bixit ann-IIII-me-VIII-dies V. Accersitus ab angelis VII
Idus Janua” (nagrobek czteroletniego Sewera); D. Cabrol – D. Leclercq, Monumenta Eccle-
siae liturgica, Paris 1900, t. I, nr 3153.

235 Por. Joannes Moschos, Pratum spirituale 178, PG 87/3, 3048C: „Pewnego dnia
ukazał się starcowi anioł Boży mówiąc: «Powiedz mi, starcze, jeśli umrzesz, w jaki sposób



203

We wszystkich wyżej przytoczonych świadectwach hagiograficznych,
przepełnionych nierzadko legendarnymi wątkami, uderza nas przede wszyst-
kim żywa i prosta wiara w orędownictwo aniołów na co dzień; oni z nimi
żyli w zażyłych stosunkach, w każdej chwili liczyli na ich pomoc, im jak
dzieci swym nauczycielom i wychowawcom bezgranicznie ufali236 czuli
obok siebie ich obecność, ich kontemplowali, ich się lękali i ich słuchali,
jak to z dziecięcą ufnością wyraził jeden z pustelników:

Ja zawsze kontempluję towarzyszącego mi anioła, który stoi blisko mnie, i pilnuję
samego siebie rozważając, co jest napisane: «Widziałem Pana zawsze przede mną,
bo jest po mojej prawicy, abym nie upadł» (Ps 16, 8). Lękam się go, jak tego, który
strzeże dróg moich i który wznosi się do Boga, aby mu pokazać moje dzieła i moje
słowa237.

*  *  *

Podsumowując w kilku słowach powyższe refleksje o posłudze anio-
łów w nauce Ojców Kościoła, trzeba powiedzieć, że byli oni przez nich
uważani przede wszystkim za pośredników, w czym przejawiało się, nie-
wątpliwie, zarówno echo nauki Platona uczącego o pośredniczącej roli de-
monów238, jak i wpływ filozofii Filona Aleksandryjskiego, który uczył, że
są oni swego rodzaju pośrednikami kursującymi między Bogiem a ludźmi,

chcesz, żebyśmy cię pochowali? Czy tak, jak to czynią mnisi egipscy, czy jak jerozolim-
scy?» Starzec zaś odrzekł: «Nie wiem.» wtedy anioł rzekł: «Zastanów się. Po trzech tygo-
dniach przyjdę i powiesz mi»”.

236 Por. Ps-Gregorius Thaumaturgos (zm. 440?), Sermo in omnes sanctos, PG 10, 1204
lub Bibliotheca Patristica, III, Lyon 1677, s. 329: „Każdy z nas ma szczególnego pedagoga.
Bo czyż nie jesteśmy małymi dziećmi? Ślepi, nie widzimy tego, co jest przed nami, nie
znamy tego, co w nas czyha, on zaś widzi także i to, co jest dobre i pożyteczne dla mojej
duszy [...]. Ten pedagog jasnowidzący i czujący karmi mnie, poucza mnie i prowadzi mnie
za rękę”; zob. J. Duhr, Anges, DSp I 591.

237 Apophtegmata system. XXII 10, ŹM 9, 358.
238 Por. Symposion 202E-203E, tłum. W. Witwicki: „[Eros] jest czymś pośrednim mię-

dzy istotami śmiertelnymi i nieśmiertelnymi [...]. On jest tłumaczem pomiędzy bogami
a ludźmi: on od ludzi bogom ofiary i modlitwy zanosi, a od bogów przynosi ludziom rozka-
zy i łaski, a będąc w pośrodku pomiędzy jednym a drugim światem, wypełnia przepaść
pomiędzy nimi [...]. Przez niego trafia do nieba i to, co kapłani robią, te ofiary i ceremonie,
bo bóg się z człowiekiem nie wdaje, tylko przez niego się odbywa wszelkie obcowanie,
wszelka rozmowa bogów z ludźmi i we śnie i na jawie”; zob. A. Andres, Daimon, Pauly-
Wissowa-Kroll RE Suppl. III 267-322.



204

przekazującymi polecenia Ojca swoim dzieciom, i odwrotnie, potrzeby
dzieci Ojcu239.  Zasadniczym jednak źródłem nauki Ojców o aniołach i ich
funkcjach, zarówno w odniesieniu do państwa i Kościoła, jak i poszcze-
gólnych ludzi, zwłaszcza chrześcijańskich ascetów, pozostawało Pismo
Święte, na które się powoływali i w tym kontekście je interpretowali: w opar-
ciu o nie wierzyli w ich pomoc i zleconą im przez Boga opiekę. Z wdzięcz-
ności za tę opiekę wzywali wiernych z jednej strony do ich szanowania
i naśladowania240, z drugiej jednak do ostrożności i wystrzegania się wszel-
kich pozorów idololatrii, by nie składać im ofiar i nie oddawać im kultu
równego Bogu. Niech zakończeniem będą słowa Orygenesa, który broniąc
wiary chrześcijańskiej przed oskarżeniami Celsusa, iż ci czczą ich na równi
z Bogiem pisał:

Aby święci aniołowie Boży byli nam przychylni i robili wszystko dla nas, wystarczy,
o ile jest to osiągalne dla ludzkiej natury, jeżeli tak będziemy usposobieni wobec
Boga, jak oni, jeżeli będziemy naśladować ich sposób postępowania, tak jak oni
naśladują Boga, i jeżeli o Jego Synu, Słowie, będziemy mieć takie wyobrażenie, któ-
re nie będzie sprzeczne z tym wyobrażeniem, jakie mają o Nim święci aniołowie,
lecz które stając się wciąż jaśniejsze i wyraźniejsze, będzie się do ich wyobrażenia
upodabniać241.

239 Por. De gigantibus 16, ed. A. Mosés (Les Oeuvres de Philon, vol. 7-8, Paris 1963),
s. 28, tłum. S. Kalinkowski (Filon Aleksandryjski, Pisma, Kraków 1994), s. 9: „aniołowie
zasługują na swą nazwę, gdyż są jakimiś świętymi i wolnymi pośrednikami między ludźmi
i Bogiem oraz między Bogiem i ludźmi – ze względu na swą nienaganną i przepiękną służ-
bę”; zob. też De somnis I 141, ed. P. Savinel (Les Oeuvres de Philon, vo1. 19, Paris 1962),
s. 82: „Filozofowie nazywają te duchy demonami, ale Pismo św. używa słowa o wiele odpo-
wiedniejszego i nazywa ich aniołami; bo faktycznie przekazują (*4"((X88@LF4) oni pole-
cenia Ojca swoim dzieciom”; E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon
d’Alexandrie, éd. 3, Paris 1950, s. 126-127.

240 Por. np. Ambrosius, De viduis 9, 55, PL 16, 251B: „Obsecrandi sunt angeli pro
nobis, qui nobis ad praesidium dati sunt”; tenże, Sermo contra Auxentium 11, PL 16, 1010C:
„sed et illi, si custodiunt, vestris custodiunt orationibus advocati”; Augustinus, De vera
religione 55, PL 34, 170: „Honoramus eos caritate, non servitute”.

241 Contra Celsum V 5, PG 11, 1188, tłum. S. Kalinkowski s. 249; zob. tamże VIII 13.



205

WYKAZ SKRÓTÓW

CCL – Corpus Christianorum. Series Latina, Turnhout 1954 
CSEL – Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Wien 1866 
DACL – Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, Paris 1924-1953.
DPAC – Dizionario Patristico e di Antichità Cristiane, Roma 1983-1988.
DSp – Dictionnaire de Spiritualité ascétique et mystique, Paris 1937 
DThC – Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris 1930-1972.
EK – Encyklopedia Katolicka, Lublin 1973 
GCS – Die griechischen christlichen Schriftsteller, Leipzig-Berlin 1897 
HDG – Handbuch der Dogmengeschichte, Freiburg 1956 
JBL – „Journal of Biblical Literature”, Philadelphia 1881
LthK – Lexikon für Théologie und Kirche2, Freiburg 1957-1968.
PG – Patrologiae cursus completus. Series Graeca, ed. J. Migne, Paris 1857-1866.
PL – Patrologiae cursus completus. Series Latina, ed. J. Migne, 1878-1890.
POK – Pisma Ojców Kościoła, Poznań 1924-1970.
PSP – Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy, Warszawa 1969 
RAC – Reallexikon für Antike und Christentum, Stuttgart 1950 
RAM – „Revue d'Ascétique et de Mystique”, Paris 1920 
RE – Real-Encyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft, Stuttgart 1899 
Rev Eccl Liege – „Revue Ecclésiastique de Liége”, Liége 1913 
Rev ScPhilTheol – „Revue des Sciences Philosophiques et Theologiques”, Paris 1907 
RQ – „Römische Quartalschrift”, Freiburg 1891 
RSR – „Recherches de Science Religieuse”, Paris 1910 
RThAM – „Recherches de Théologie Ancienne et Medievale”, Louvain 1929 
RThom – „Revue Thomiste”, Toulouse 1893 
Sch – Sources Chrétiennes, Paris 1947 
STV – „Studia Theologica Varsaviensia”, Warszawa 1963 
TP – „Tygodnik Powszechny”, Kraków 1945 
ZKG – „Zeitschrift für Kirchengeschichte”, Stuttgart 1876 
ZKth – „Zeitschrift für katholische Theologie”, Wien 1877 
ŹMT – „Źródła Myśli Teologicznej”, Kraków 1996 
ŹM – „Źródła Monastyczne”, Kraków 1993 

,



HERBERT OLESCHKO

Angelologia św. Augustyna:
zagadnienia metafizyczne1

Wśród ponad 100 zachowanych do naszych czasów dzieł św. Augustyna
nie odnajdujemy osobnej monografii poświęconej aniołom. Angelologia
augustyńska może zatem zostać zrekonstruowana jedynie drogą żmudnych
poszukiwań, a następnie zestawienia wątków anielskich obecnych w róż-
nych traktatach biskupa z Hippony2. Dla uzyskania pełniejszego obrazu

1 Niniejszy tekst jest skróconą i zmodyfikowaną wersją artykułu opublikowanego
w Dwumiesięczniku Literackim „Topos”, nr 5-6, 1999, s. 39-52.

2 Przebadałem pod kątem problematyki angelologicznej następujące dzieła św.
Augustyna: Państwo Boże, tłum. Władysław Kubicki, wydanie II, Wydawnictwo Antyk,
Kęty 1998; Objaśnienia Psalmów, vol. 1-6, vol. 7. Indeksy, tłum. Jan Sulowski, ATK,
Warszawa 1986; O Trójcy Świętej, tłum. Maria Stokowska, Wydawnictwo Znak, Kraków
1996; O zgodności ewangelistów, tłum. Jan Sulowski, ATK, Warszawa 1989; Homilie na
Ewangelie i pierwszy list św. Jana, t. 1-2, tłum. Władysław Szołdrski, Wojciech Kania,
ATK, Warszawa 1977; O nauce chrześcijańskiej, tłum. Jan Sulowski, ATK, Warszawa
1979; O naturalnym poznaniu Boga, tłum. Franciszek Drączkowski [w:] Opera Philosopho-
rum Medi Aevi, t. 3. Z filozofii św. Augustyna i św. Bonawentury, ATK, Warszawa 1980;
Wyznania, tłum. Zygmunt Kubiak, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1978; Począt-
kowe nauczanie religii, Kazanie do katechumenów o wyznaniu wiary, Podręcznik dla
Wawrzyńca czyli o wierze, nadziei i miłości, Chrześcijańska walka [w:] Pisma kateche-
tyczne, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1952; Dialogi filozoficzne, tłum. zbiorowe,
t. 1-4, PAX, Warszawa 1953-1954; Problemy Heptateuchu, t. 1-2, tłum. Jan Sulowski,
ATK, Warszawa 1990; Sprostowania, tłum. Jan Sulowski, ATK, Warszawa 1979; O kaza-
niu Pana na górze. Do Symplicjona o różnych problemach. Problemy ewangeliczne, tłum.
Stefan Ryznar i Jan Sulowski, ATK, Warszawa 1989; Wybór mów, tłum. Jan Jaworski,
ATK, Warszawa 1973; Pisma egzegetyczne przeciw Manichejczykom, tłum. Jan Sulowski,

206



i umiejscowienia myśli augustyńskiej w szerszym kontekście historycznym
i filozoficznym, posłużyłem się opracowaniami naukowymi i popularnymi,
które zamieszczam na końcu artykułu. Wśród dostępnych mi materiałów
oraz bibliografii augustyńskich nie odnalazłem żadnych pozycji dotyczą-
cych problematyki angelologicznej w dziełach Doktora Łaski3.

O PLATOŃSKIEJ I NEOPLATOŃSKICH
KONCEPCJACH DUCHÓW

Św. Augustyn przyjął w swych dziełach – zgodnie z Platonem – dwa
rodzaje poznania: (1) zmysłowe: powierzchowne i obdarzone błędem,
(2) umysłowe: dotyczące świata idei. Poznania umysłowego, aczkolwiek
jest ono lepsze od zmysłowego, nie sposób uznać za doskonałe4. Ponad
nimi znajdują się objawienie i wiara.

W koncepcjach platońskich i neoplatońskich5 świat został ukształtowa-
ny przez Demiurga z jakiejś bliżej nieokreślonej odwiecznej substancji
zwanej chaosem. Augustyn tymczasem wyraźnie pisze o stworzeniu z ni-
czego (creatio ex nihilo), stanowisko to ma zresztą w chrześcijaństwie
charakter dogmatyczny6. Od platońskiej teorii dobra absolutnego została

ATK, Warszawa 1980; Przeciw Faustusowi, tłum. Jan Sulowski, ATK, Warszawa 1991;
Pisma przeciw Manichejczykom, tłum. Jan Sulowski, ATK, Warszawa 1990; Wartości
małżeństwa, tłum. Wacław Eborowicz, Seminarium Duchowne, Pelplin 1980; Listy, tłum.
Wacław Eborowicz, Seminarium Duchowne, Pelplin 1991; Traktat o muzyce, tłum. Leon
Witkowski, KUL, Lublin 1996; Traktaty o łasce. Łaska, wiara, przeznaczenie, tłum.
Wacław Eborowicz, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań-Warszawa-Lublin 1970; Przeciw
Julianowi, t. 1-2, tłum. Wacław Eborowicz, ATK, Warszawa 1977; Doskonała sprawiedli-
wość człowieka, tłum. Wacław Eborowicz, Seminarium Duchowne, Pelplin 1982; Duch
a litera, tłum. Wacław Eborowicz, ATK, Warszawa 1977.

3 Por. najobszerniejszą znaną mi polską bibliografię augustyńską w opracowaniu Jana
Sulowskiego [w:] Agostino Trape, Święty Augustyn. Człowiek-duszpasterz-mistyk, PAX,
Warszawa 1987, s. 334-355 lub bibliografię zawartą w Augustinus Magister. Congres
International Augustinien. Paris 21-24 septembre 1954. Communications. Etudes Augusti-
niennes, vol. 1-3, Paris 1955. Z jedynego znanego mi opracowania angelologii biskupa
z Hippony (Karl Pelz, Die Engellehre des heiligen Augustinus, Münster 1912) skorzystałem
– ze względu na przestarzałość ujęcia tematu – niewiele.

4 Por. Św. Augustyn, Dialogi filozoficzne, t. 1, PAX, Warszawa 1953, s. 136-137,
a także ss. 122-126, 142-143.

5 Zob. Timaios Platona, Enneady Plotyna.
6 Takie jest oficjalne orzeczenie soborów kościelnych: Laterańskiego IV i Watykań-

skiego I.

207



natomiast z całą pewnością zapożyczona augustyńska teoria Summum
bonum7.

Platon, spośród wszystkich idei, na pierwszy plan wysunął ideę dobra.
Należy pamiętać o tym, że idee platońskie nie są fikcjami lub abstrakcja-
mi, lecz bytami niematerialnymi, posiadającymi autonomiczny byt, że są
formami lub gatunkami, odnajdującymi swe odbicie w materialnym świe-
cie. Idea absolutnego dobra i Demiurga ma u Platona charakter komple-
mentarny, gdyż skrywa się za nimi osobowy Bóg.

U Plotyna byt najwyższy, absolutny emanuje z siebie kolejno wyłania-
jące się byty niższe: najpierw duchowe, a następnie materialne – postępu-
jące od doskonalszych, a na formach roślinnych i mineralnych kończąc.
Emanowane z prajedni byty w końcu do niej powrócą, roztopią się w niej
i utracą tożsamość. Wszystkie zatem byty anielskie tworzą bogatą hierar-
chię istnień stopniowo oddalających się od absolutu i coraz mniej doskona-
łych. Wszystko to dzieje się samoczynnie, w sposób konieczny (możemy
mówić o ananke, ale nie o fatum), wiecznie i poza czasem.

CREATIO EX NIHILO – MOC BOŻA PONAD MOCĄ
WSZYSTKICH ANIOŁÓW I LUDZI

U Augustyna jest inaczej: Bóg nie działa z konieczności i samoczynnie,
lecz dobrowolnie. Niczego nie wyłania „z samego siebie”, lecz powołuje
do istnienia z niczego (creatio ex nihilo) świadomym aktem stwórczym.
Zgodnie z Ewangelią św. Jana, Doktor Łaski przypisuje moc stwórczą
Słowu Bożemu: „Uczynił zaś wszystko przez Słowo Swoje, a Słowem jest
sam Chrystus, w którym odpoczywają aniołowie i wszyscy niebiescy,
najczystsi duchowie w świętym milczeniu”8. W innym miejscu dopowiada
bez cienia wątpliwości:

Bóg jest istotą nieodmienną i najwyższym dobrem, od Niego pochodzą pozosta e
istoty, zarówno duchowe, jak i cielesne9.

7 Stanisław Kowalczyk, Bóg jako Najwyższe Dobro według św. Augustyna [w:] Z filo-
zofii św. Augustyna i św. Bonawentury, ATK, Warszawa 1980, s. 51.

8 Św. Augustyn, Początkowe nauczanie religii [w:] Pisma katechetyczne, Instytut
Wydawniczy PAX, Warszawa 1952, s. 35. Por. Św. Augustyn, Homile na Ewangelie
i pierwszy list św. Jana, t. 1, ATK, Warszawa 1977, s. 30-34.

9 Św. Augustyn, Sprostowania, ATK, Warszawa 1979, s. 253.

208



Aniołowie oraz dusza ludzka zostały stworzone z nicości, natomiast
byty materialne z pramaterii – zgodnie z tkwiącymi w umyśle boskim
ideami tych bytów:

On uczyni niebo i ziemię, morze i wszystko, co w nich jest, widzialne i niewidzialne.
Niewidzialne, jako są w niebiesiech trony, panowania, księstwa, mocarstwa,
archanio owie, anio owie, nasi wspó obywatele, jeśli uczciwie żyć będziemy10.

Moc Boża przewyższa w sposób niewyobrażalny moc aniołów:

A jakkolwiek by potężne by y si y woli anio ów, lub też ludzi tych i owych – dobrych
albo z ych, chcących tego, co Bóg, czy czego innego – to zawsze wola Wszechmoc-
nego jest niezwyciężona...11.

CIELESNOŚĆ ORAZ CZAS POWSTANIA DUCHÓW

Dzieło stworzenia dokonało się poza czasem, jakby w jednym momen-
cie12. Określenie z Księgi Rodzaju: „I stworzył Bóg niebo i ziemię”,
rozumie św. Augustyn w ten sposób, że niebo oznacza duchową „mate-
rię”13 sformowaną ostatecznie, a zatem aniołów. Zostali oni stworzeni,
więc posiadają jakieś podłoże „materialne” i podatność na zmiany, ale dar
uszczęśliwiającej kontemplacji Boga oddala ową zmienność, wyłączając
z cielesności oraz porządku czasu14. Św. Augustyn pisze o tym następują-
co: (1) Zagadnienie cielesności duchów: „Tymi bowiem sposobami anio-
łowie, jakby wskazywali na to, że nie mają ciał uchwytnych i czynią bar-
dzo trudnym zagadnienie, w jaki sposób Ojcowie umywali im nogi, w jaki
sposób Jakub walczył z aniołem, tak mocno ujmując go w ręce, a skoro
to są sporne zagadnienia i o nich, jakie kto może, takie stawia domysły,
to choć nie bez pożytku ćwiczą się, posługując się umiarkowanym roztrzą-
saniem, niech jednak nie popełniają błędu ci, którzy mniemają, że wiedzą
to, czego nie wiedzą”15; (2) Zagadnienie czasu powstania duchów:

10 Św. Augustyn, Kazania dla katechumenów o wyznaniu wiary [w:] Pisma katechetycz-
ne..., s. 62. Por. także: Św. Augustyn, Homilie na Ewangelie..., s. 30-34.

11 Św. Augustyn, Podręcznik dla Wawrzyńca czyli o wierze, nadziei i miłości [w:]
Pisma katechetyczne..., s. 155.

12 Św. Augustyn, Państwo Boże, Wydawnictwo Antyk, Kęty 1998, IV, 12-13.
13 Etienne Gilson, Wprowadzenie do nauki św. Augustyna, PAX, Warszawa 1953,

s. 261-262.
14 W. Myszor, Wstęp [w:] Pisma egzegetyczne przeciw Manichejczykom..., s. 18-19.
15 Św. Augustyn, Podręcznik dla Wawrzyńca..., s. 123. Por. także: Św. Augustyn,

Objaśnienia Psalmów..., Ps 101 (2), 13; Ps 137, 4; Ps 144, 13.

209



Mówi się zaś o nich [o anio ach], że byli zawsze, bo byli w każdym czasie i bez nich
nie mog oby być czasów. Czas zaś, który przebiega dzięki zmianom, nie może być
wspó wieczny z niezmienną wiecznością16.

Przypowieść o sześciu dniach stworzenia traktuje św. Augustyn jako
alegorię pomagającą człowiekowi wyobrazić sobie kreację17. Doktor
Łaski, rozpatrując dalej czas stworzenia aniołów, dochodzi do wniosku, że
stało się to wtedy, gdy „Bóg powiedział: Niech się stanie światłość...,
i przez tę światłość rozumiemy stworzenie aniołów”18. Byty duchowe,
czyli aniołowie oraz dusze ludzkie, otrzymały postać skończoną i nieśmier-
telną, nie podlegającą przestrzeni i czasowi19. Byty materialne otrzymały
postać nieskończoną, tzn. podlegają wzrostowi, rozmnażaniu i przemianom
dającym się ująć w jednostkach czasu i przestrzeni.

LICZEBNOŚĆ ANIOŁÓW I KWESTIA CHÓRÓW

Oprócz zagadnienia materialności oraz czasowości bytów duchowych,
św. Augustyn porusza jeszcze jedną frapującą ludzi wszystkich czasów
anielską kwestię metafizyczną – zagadnienie liczebności. Liczni Ojcowie
Kościoła oraz święci tworzyli na przestrzeni dziejów różne spekulacje
arytmetyczne, jakkolwiek Pismo Święte daje ku temu umiarkowane, a na-
wet skąpe podstawy. Św. Augustyn, nawiązując do owych spekulacji, wy-
powiada się nader ostrożnie20:

Nie znamy liczby ludzi świętych ani duchów nieczystych... A owych obywateli liczba,
obecna i przysz a, jest znana Twórcy piękna21.

O proporcjach ilościowych aniołów do ludzi wyrokuje Doktor Łaski
w sposób następujący, dosyć zresztą typowy dla swojej epoki:

Kiedy więc niektórzy anio owie przez bezbożną pychę opuścili Boga i z wysokiego
niebios mieszkania strąceni są w najg ębszą ciemność tego świata, pozosta ą liczbę
anio ów utrwali Bóg w wiekuistej z Sobą szczęśliwości i świętości. Albowiem

16 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XII 15. Por. interesujący dialog na ten temat:
Jacek Salij, Rozmowy ze świętym Augustynem, W drodze, Poznań 1997, s. 90-91.

17 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XI 30.
18 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XI 9; Św. Augustyn, Wyznania, PAX, Warszawa

1978, XII 22.
19 E. Gilson, Wprowadzenie do nauki św. Augustyna..., s. 269.
20 K. Pelz, Die Engellehre..., s. 8.
21 Św. Augustyn, Podręcznik dla Wawrzyńca..., s. 100. Por. Św. Augustyn, Państwo

Boże..., XV 1.

210



z jednego anio a upad ego i potępionego nie pochodzą inni, których by jak ludzi
pierworodne z o wiąza o węz ami koniecznego dziedzictwa i wszystkich pociąga o
w zas użone kary [...] A oczywista, że święci anio owie, czerpiący naukę z Boga –
którego prawdą wiecznie są zachwyceni i szczęśliwi – wiedzą, jak licznego uzupe -
nienia z rodzaju ludzkiego oczekują dla ca ości bożego Państwa22.

W Piśmie Świętym nie ma nigdzie mowy o istnieniu tak zwanych
chórów anielskich. Mimo to od pierwszych wieków chrześcijaństwa kon-
cepcje takie się pojawiały. Wymieńmy dla porządku kilku z Ojców Koś-
cioła piszących o chórach anielskich: św. Ignacy Antiocheński, św. Ire-
neusz, św. Chryzostom, współcześni Augustynowi św. Ambroży i św. Hie-
ronim, nieco później: Pseudo-Dionizy Areopagita, św. Izydor z Sewilli,
św. Jan z Damaszku. Poszczególne koncepcje różnią się nieznacznie (ilość
chórów oscyluje od 7 do 9), aczkolwiek wszystkie opierają się na przeka-
zach starotestamentowych oraz opacznie zinterpretowanych terminach św.
Pawła23. Św. Augustyn nawiązuje naturalnie do terminologii Pawłowej
wielokrotnie24, ale w żadnym jego dziele nie odnalazłem jednoznacznej
wzmianki o chórach anielskich25.

ZŁO BRAKIEM DOBRA, WOLNA WOLA JAKO PRZYCZYNA ZŁA,
OGRANICZONA MOC DEMONÓW

Zło to naruszenie naturalnego porządku bytu. Absolutnym dobrem jest
Bóg, a Jego przeciwieństwem absolutne zło, nicość. Wszystko, co istnieje,
zostało stworzone z nicości przez absolutne dobro, a więc z natury jest
dobre. W związku z przysługującą bytom duchowym i materialnym wol-
nością, mogą one oddalać się od Boga lub zbliżać. Oddalanie się bytu od
boskiego wzoru Doktor Łaski traktuje jako powstający w bycie uszczerbek,
brak. Zło jest zatem brakiem w bycie, jest brakiem dobra (privato boni).

Bóg tak urządzi życie anio ów i ludzi, by przede wszystkim ukazać moc ich wolnej
woli, a potem dobroć swojej aski i sprawiedliwego sądu. Ostatecznie pewni
anio owie, których wodza nazywa się diab em, tylko dzięki wolnej woli odpadli od
Pana i Boga. Po rozdzieleniu się duchów na dobrych i z ych, anio owie nadal
posiadają wolną wolę; mimo to ani jeden anio dobry już nie zgrzeszy, podobnie jak
żaden z anio ów upad ych nie nawróci się na dobro.

22 Św. Augustyn, Podręcznik dla Wawrzyńca..., ss. 99, 125. Por. Św. Augustyn,
Państwo Boże..., XII 23, XXII 1.

23 Herbert Oleschko, Aniołowie według św. Pawła, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 87-93.
24 Np. Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów..., Ps 79, 2; Ps 98, 3.
25 Podkreśla to również K. Pelz, Die Engellehre..., s. 9-10.

211



Dzieje się tak dlatego, że po „rozszczepieniu” duchów, dobrzy zostali
dodatkowo oświeceni łaską bożą i posiadają świadomość Boga jako naj-
wyższego dobra26.

Moc demonów jest cały czas kontrolowana przez Boga:

Nie należy jednak sądzić na tej podstawie, by grzeszni anio owie mogli czynić, co
zechcą w dziedzinie rzeczy widzialnych. Nie. To Bóg wedle swego uznania udziela
im tej mocy z wysokości swej duchowej i niezmiennej stolicy”27; „Zatem skoro pod
Jego w adzą są wszyscy święci anio owie, tedy tym bardziej pod Nim są wszyscy
przewrotni anio owie, których hersztem jest diabe ”28.

Obdarzając wolną wolą stworzone przez siebie byty osobowe (zarówno
anielskie i ludzkie), Bóg-istota wszechwiedząca zna z góry wszystko, co
one uczynią. W przypadku człowieka wolna wola polega na świadomym
wyborze dobra lub zła.

Aniołowie dobrzy oraz źli nie posiadają nawet najmniejszej mocy
stwórczej29, podobnie jak nikt rozsądny nie nazwie rolnika stwórcą plo-
nów. Niektóre cudowne i niezwykłe objawy mocy anielskiej oraz demo-
nicznej sprowadzają się zatem do wykorzystania przez duchy nieznanych
człowiekowi praw przyrody30.

POZNANIE U ANIOŁÓW

Duchy sprawują pieczę nad każdą cząstką świata materialnego. Jest
naturalne, iż muszą w związku z tym posiadać odpowiednie władze po-
znawcze. Aniołowie poznają przez Boga, bezpośrednio kontemplując Jego
oblicze (poznanie dzienne) oraz przez tkwiące w ich umysłach idee (poz-
nanie wieczorne)31,

...niech Cię wys awiają te nadniebiańskie zastępy Twoich anio ów. Oni nie
potrzebują spoglądać na nasz firmament, aby przez odczytywanie jego tekstu
poznawać Twoje s owo. Zawsze bowiem oblicze Twoje widzą i na nim odczytują,

26 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XII 6.
27 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej, Znak, Kraków 1996, ss. 129, 135.
28 Św. Augustyn, Chrześcijańska walka..., s. 228. Por. Św. Augustyn, O Trójcy

Świętej..., ss. 130-131, 134.
29 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XII 25; XII 27. Por. Św. Augustyn, Objaśnienia

Psalmów..., Ps 146, 11; Św. Augustyn, Pisma egzegetyczne przeciw Manichejczykom...,
s. 288-289.

30 E. Gilson, Wprowadzenie do nauki św. Augustyna..., s. 271.
31 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XI 29.

212



bez pomocy sylab zapisanych w czasie, czego żąda wieczna wola Twoja. [...]
Wyznaczy eś im miejsce ponad firmamentem...32.

Wiedza aniołów i demonów jest rozleglejsza, lepiej usystematyzowana
od ludzkiej, ale nie może równać się z boską. Wiedza aniołów dobrych
wynika z oglądania Boga „twarzą w twarz”, nie ma zatem w działaniach
dobroanielskich fałszów i pomyłek. W przypadku demonów wiedza ich –
również rozległa, ale fragmentaryczna, rojąca się od przekłamań, bo
pozbawiona daru widzenia Prawdy „twarzą w twarz” – jest powodem bez-
ustannej chełpliwości, pychy33, nadużyć.

KULT DUCHÓW. DUSZA LUDZKA A ANIOŁ

Jak słusznie zauważa Jacek Salij, Augustynowi bardzo zależało na
skontrastowaniu chrześcijańskiej czci dla aniołów z politeistycznymi
kultami bóstw pogańskich34. Pełni skromności aniołowie – w przeciwień-
stwie do bałwanów – zawsze usuwają się w cień. Nie pragną czci dla
siebie, ale dla Boga, którego reprezentują, i którego są posłańcami35.
Istnienie kultu aniołów oraz świętych w ortodoksyjnym chrześcijaństwie
pojmuje Doktor Łaski jako wyraz szacunku dla mieszkańców Państwa
Bożego. Nie wolno jednak – przestrzega biskup z Hippony bardzo wyraź-
nie – oddawać im czci takiej, jaką oddajemy Bogu36. Kult anielski – jak
wiadomo – istniał od zarania chrześcijaństwa, ale oficjalnie został zatwier-
dzony dopiero na Soborze Nicejskim II (787 r.), a więc kilka wieków po
śmierci św. Augustyna.

Przez akty miłości wobec Boga i bliźnich stajemy się podobni aniołom
i to wcale nie w sensie przenośnym. Nawiązując do przekazu ewangelicz-
nego37, św. Augustyn pisze w sposób bardzo jednoznaczny: „Staniemy
się bowiem – jako spełnienia obietnicy od Niego spodziewający się i wy-
glądający – równi aniołom Bożym”38. Powołując się na słowa Chrystu-
sa39, Doktor Łaski wyraża tę samą myśl jeszcze dobitniej:

32 Św. Augustyn, Wyznania..., s. 281.
33 Św. Augustyn, Państwo Boże..., IX 22.
34 J. Salij, Rozmowy ze świętym Augustynem..., s. 93.
35 Św. Augustyn, Państwo Boże..., X 7; Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów..., Ps 85,

12; Ps 96, 12; Ps 135, 3.
36 Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów..., Ps 135, 2-3.
37 Por. Łk 20, 36.
38 Św. Augustyn, Początkowe nauczanie religii..., s. 53.
39 Por. Mt 20, 30 oraz Mk 12, 25.

213



Przyrzeka to także Pan, gdy powiada: Ani się żenić nie będą, ani za mąż wychodzić,
ale będą jako anio owie boży w niebie. Nie ludziom bowiem, lecz Bogu s użyć będą,
gdy staną się jako anio owie. Będziemy więc przemienieni pod względem cia a
i krwi, i stanie się nasze cia o niebieskie i anielskie40.

EGZEGEZA ANIELSKA

Św. Augustyn jest wybitnym egzegetą. Szczególnie dużo miejsca
poświęcił pierwszym siedmiu księgom Pisma Świętego (Problemy Hepta-
teuchu), Księdze Psalmów (Objaśnienia Psalmów) oraz Ewangeliom
(O zgodności ewangelistów, Homilie na Ewangelie i pierwszy list św.
Jana). Prześledźmy zawarte tu wątki anielskie.

W Księdze Rodzaju (Rdz 6, 2-4) mowa o aniołach (dosł. synach
bożych) współżyjących z córkami ludzkimi, z którego to związku urodzili
się giganci. Augustyn uważa, że określenie „synowie boży” oznacza ludzi
sprawiedliwych i można było ich nazwać w związku z tym aniołami41.
Zastanawia się nad ilością aniołów goszczących u Abrahama: dwóch czy
trzech; dlaczego Abraham wiedząc, iż są aniołami, ugościł ich jedze-
niem42. I artykułuje na ten temat wypowiedź niezwykle ważną:

Czemu więc nie mielibyśmy przypuszczać, że w widzialny sposób i za pośrednic-
twem widzialnego stworzenia objawia się tutaj równość Trójcy oraz jedna i ta sama
istota w trzech Osobach?43.

Niezwykle nowocześnie ujmuje kluczową angelofanię starotestamento-
wą, wizję drabiny Jakubowej: aniołami zstępującymi oraz wstępującymi
są dobrzy wykonawcy poleceń bożych, a zatem również ludzie44.

Źle interpretuje walkę Jakuba z aniołem: uważa, że Jakub pokonał
Chrystusa, albo raczej wydawało się, że został On pokonany przez Izreali-

40 Św. Augustyn, Chrześcijańska walka..., s. 257. Por. także: Św. Augustyn, Państwo
Boże..., XIII 22; Św. Augustyn, O kazaniu Pana na górze..., ss. 47, 119; Św. Augustyn,
Objaśnienia Psalmów..., Ps 137, 4; Św. Augustyn, Pisma przeciw Manichejczykom...,
s. 202; Św. Augustyn, Pisma egzegetyczne przeciw Manichejczykom..., s. 185.

41 Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu..., cz. 1, s. 14; Św. Augustyn, Państwo Boże...,
III 14; XV 23.

42 Św. Augustyn, Państwo Boże..., XVI 29; Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu...,
cz. 1, s. 26-28.

43 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 98-99 (por. także s. 143).
44 Św. Augustyn, Homilie na Ewangelie..., t. 1, s. 130-131.

214



tów45. Prawidłowo natomiast objaśnia symbolikę przebłagalni w Arce
Przymierza, traktując dwóch skrzydlatych cherubinów jako adoratorów
tworzących tzw. zespół tronowy Jahwe46. Zdarzają się Augustynowi
wątpliwości, których my nie mamy, np. kto się ukazuje: anioł czy Bóg
w przypadku męża z obnażonym mieczem widzianym przez Jozuego pod
murami Jerycha47. Współcześni egzegeci biblijni wskazują w tym przy-
padku (Joz 5, 13-15) na angelofanię. Roztrząsa czasem szczegóły peryfe-
ryjne i mało istotne, np. dotyczące spotkania anioła z ognistym mieczem,
z Balaamem i jego oślicą48 lub poruszanie wody w sadzawce Owczej
mocą anielską49.

Uznając wyższość wiary i prawd objawionych nad rozumem ludzkim,
Augustyn zawsze pozostaje sobą, tzn. intelektualistą pragnącym tam, gdzie
to tylko możliwe, uzasadnić rozumowo tajemnice dzieła odkupienia.
Szczególnie jest to widoczne w traktacie O zgodności ewangelistów,
w którym biskup z Hippony porównuje przekazy ewangeliczne dotyczące
tych samych zdarzeń, by wykazać brak sprzeczności między nimi. Dla
przykładu kluczowy moment w dziele Zbawienia – zwiastowanie Maryi –
Mateusz opisuje lakonicznie („znalazła się brzemienną za sprawą Ducha
Świętego”: Mt 1, 18). Dokładniej mówi o tym Łukasz („W szóstym mie-
siącu posłał Bóg anioła Gabriela do miasta w Galilei, zwanego Nazaret, do
dziewicy poślubionej mężowi, imieniem Józef, z rodu Dawida; a dziewicy
było na imię Maryja...”: Łk 1, 26-35). I Doktor Łaski natychmiast nas
poucza:

...podobnie jak Mateusz nie opowiedzia tego, co napisa ukasz, że Pana z ożono
w ż obie i że pasterze, kiedy anio owie zwiastowali im o narodzonym i że zastępy
wojska niebieskiego wraz z anio em wychwala y Boga i że pasterze przybyli
i przekonali się, że jest prawdą to, co im anio zwiastowa .

Uzpełniają się także relacje wszystkich ewangelistów dotyczące aniołów
strzegących grobu Zmartwychwstałego. Dociekliwość Augustyna staje się
w tym przypadku wręcz fascynująca50.

45 Św. Augustyn, Przeciw Faustusowi..., s. 83; Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu...,
cz. 1, s. 53.

46 Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu..., cz. 1, s. 136.
47 Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu..., cz. 2, s. 60.
48 Św. Augustyn, Problemy Heptateuchu..., cz. 1, s. 282-283.
49 Św. Augustyn, Homilie na Ewangelie..., s. 250.
50 Św. Augustyn, O zgodności ewangelistów..., ss. 70-72, 207-214. Por. Św. Augustyn,

Homilie na Ewangelie..., t. 2, s. 348-349.

215



Z PROBLEMÓW ANGELOFANII

Aniołowie objawiają się nam w ciałach pozornych, dostosowanych do
danej sytuacji, oczekiwań i możliwości poznawczych adresata przekazu.
Doktor Łaski pisze o tym w taki sposób:

...dzięki otrzymanej od Stworzyciela w adzy dostosowywali [anio owie] cia o –
któremu nie podlegają, lecz nim kierują – i zmieniali je w postaci stosowne i dopaso-
wane do swego dzia ania51.

W pełni uzasadnione są zatem następujące zdania biskupa z Hippony
dotyczące (1) spotkania Mojżesza z Panem w krzewie gorejącym: „Mówił
więc z Mojżeszem anioł, będący figurą Pana”52; (2) dotyczące gościny
u Abrahama: „Więc o tej samej osobie mówi się i anioł, i Pan”53. Anioło-
wie mogą objawiać się nam pod postaciami żywych ludzi, proroków i pa-
triarchów, pod postaciami symbolicznych kół, wiatrów i słupów ognis-
tych, ale aniołem może być także sam Bóg i występuje wtedy jako Anioł
Pański:

Jeżeli sam tekst nie dostarcza wyraźnych wskaźników, nie należy zuchwale
rozstrzygać, która z Osób Trójcy Świętej zjawia a się w danym wypadku patriarchom
i prorokom w widzialnej postaci cielesnej albo w podobieństwie cia . Sama bowiem
natura, substancja czy istota Boga, to, czym Bóg jest, nie może być widziana ocza-
mi cia a. Można natomiast przyjąć, że nie tylko Syn i Duch Święty, ale również
Ojciec, mogą coś o sobie objawić zmys owemu poznaniu śmiertelnych za pośred-
nictwem widzialnego stworzenia lub jego obrazów54.

Doktora Łaski bardzo frapuje tajemnica angelofanii, gdyż aniołowie
według niego posiadają jakąś cielesność, absolutnie różną od ludzkiej
(corpus non caro). Jest to ciało uduchowione i świetlane, właśnie takie
będą ciała ludzi po zmartwychwstaniu55. Augustyn jest tu zgodny
z tradycją (św. Ambroży, Tertulian i inni Ojcowie Kościoła mieli podobne
zdanie), a przede wszystkim z neoplatonikami (całkowicie bezcielesny,
całkowicie duchowy może być tylko Bóg). Przybierając zatem podczas
angelofanii umowne ciała istot niższych, aniołowie muszą przetwarzać
niektóre elementy „w postaci o tyle prawdziwe, o ile prawdziwa woda
została przez Pana przemieniona w prawdziwe wino (J 2, 9)? Czy te

51 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 89 (por. także s. 120).
52 Św. Augustyn, Homilie na Ewangelie..., t. 1, s. 62. Por. na ten temat także:

Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 101.
53 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 144.
54 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 115.
55 Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów..., Ps 85, 17.

216



właśnie ciała przemieniają w to, co chcą, stosownie do potrzeb działa-
nia?”56. Zgodnie z tradycją Ojców Kościoła, a przede wszystkim Ojców
Pustyni, przestrzega nas św. Augustyn przed podstępnością aniołów
upadłych:

Bardziej potrzeba jest rozsądzić i rozpoznać, kiedy szatan przybiera na siebie postać
jakby anio a świat ości, abyśmy nie dali się zwodzić i do zguby doprowadzić57.

ETYMOLOGIA: DUCH = NATURA, ANIOŁ = URZĄD.
SEMIOLOGIA ANIELSKA

W Piśmie Świętym wielokrotnie spotykamy słowo anioł na oznaczenie
konkretnych i żywych ludzi: Jezusa Chrystusa, św. Jana Chrzciciela,
biskupów Efezu i innych. Augustyn wyjaśnia to w ten sposób, że pocho-
dzące z greki słowo aggeloi, czyli posłaniec, wskazuje nie naturę bytów
duchowych, lecz ich funkcję – bycie posłańcami58. W tym znaczeniu
aniołami są wszyscy posyłani z jakąś misją przez Boga59.

Urząd anielski polega na przesyłaniu wiadomości i znaków. Boskie
posłannictwo mogą nam zatem objawiać aniołowie, prorocy, a także znaki
naturalne i cudowne. O znakach pisze Augustyn w dwóch traktatach:
De magistro oraz O nauce chrześcijańskiej.

Czasami Bóg objawia się za pośrednictwem anio a: czasami zaś w postaci, która nie
jest anio em, ale anio się nią pos uży . Kiedy to nie jest anio , wówczas może to być
albo jakieś istniejące już cia o przemienione przez anio a dla jego przedstawienia,
albo takie cia o bywa utworzone wy ącznie dla oznaczenia tego, co ma wyrazić,
i zaraz potem znów znika60.

W platońskiej teorii znaku byt najwyższy nie może objawić się wprost,
musi manifestować się w dziełach stworzonych. Odciska on swoją formę
w zmysłach, jest zatem czymś, co przywodzi na myśl coś zupełnie
innego61.

56 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 120.
57 Św. Augustyn, Podręcznik dla Wawrzyńca..., s. 123. Por. Św. Augustyn, Państwo

Boże..., XIX 9.
58 Św. Augustyn, Państwo Boże..., X 15; Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów...,

Ps 103, 15.
59 Św. Augustyn, Wybór mów, ATK, Warszawa 1973, s. 73.
60 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 136.
61 Raffaele Simone, Semiotyka augustyńska [w:] Studia z historii semiotyki, t. 2,

Wrocław 1991, s. 25.

217



Do zrozumienia znaków potrzebna jest platforma porozumienia, pewien
kontekst społeczny. Oprócz nadawcy (anioł) i adresata (człowiek), po-
trzebny jest kontekst, wspólny język i kod, dzięki którym komunikat może
zostać odczytany. Św. Augustyn jawi się tu prekursorem językowych kon-
cepcji de Saussure’a62.

Znaki anielskie mogą być traktowane bez podziwu, jeżeli nie mają one
charakteru cudownego. Stają się nośnikami anielskiego przekazu ze
względu na kontekst63. Wartość znaków nie jest w ścisłym znaczeniu
poznawcza, bo one same nie są gwarantem poznania64. Ich wartość
polega na przypominaniu, wydobywaniu na powierzchnię praobrazów
zanurzonych w najgłębszych pokładach ludzkiej nieświadomości. Kiedy
znak zostanie przyswojony przez rozum, staje się automatycznie bezuży-
teczny, gdyż nie nauczy nas już niczego nowego. Stanie się alegorią,
konwencjonalnym aniołem ze skrzydłami i aureolą, w żadnym wypadku
nie wzbudzi naszego podziwu, nie poruszy wyobraźni ku dobru lub złu.
Znaki anielskie wzbudzą podziw jedynie wtedy, gdy wydadzą się nam
nadnaturalne:

Kto z ludzi wie, w jaki sposób anio owie kszta tują albo wykorzystują ob oki
i p omienie dla przedstawienia tego, co przekazywali...?65,

aczkolwiek dla aniołów zjawiska te nie mają w sobie niczego nadnatural-
nego, są dobrze znanymi czynnościami. Do takich nadnaturalnych (z ludz-
kiego punktu widzenia) objawień anielskich Bóg dopuszcza, aby utwier-
dzić ludzi w wierze66.

Urząd anielski sprowadza się – jak już powiedziano – do funkcji
posłańca. Wierzymy po ludzku, iż dobre duchy przekazują wiadomości ze
względu na nas, ludzi: „A to wszystko działo się im jako figura rzeczy
przyszłych i napisane jest ku przestrodze dla nas, którzy żyjemy w tych
czasach ostatecznych”67.

62 R. Simone, Semiotyka augustyńska..., s. 39.
63 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 137.
64 R. Simone, Semiotyka augustyńska..., s. 37.
65 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 138.
66 Św. Augustyn, Państwo Boże..., X 8; X, 12.
67 Biskup z Hippony powołuje się tu na 1. List do Koryntian (10, 11) św. Pawła (por.

Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 141).

218



U KRESU PRAWD LUDZKICH: MIEJSCE DLA TAJEMNICY

Doktor Łaski ma świadomość istnienia tajemnicy planów bożych
i obszarów niedostępnych dla ludzkiego rozumu: „Będąc człowiekiem, nie
mogę przez żadne doświadczenie zrozumieć tego, co czynią aniołowie, bo
oni lepiej znają swoje sprawy niż ja moje”68. „Nie badajmy więc tego, co
w niebie jest, ani do jakiego rodzaju rzeczy należą ciała anielskie z racji
swej godności i działania”69. Augustyn nigdy nie przekroczył w swych
dociekaniach (rzecz dotyczy angelologii) owego progu, poza którym
spekulacja staje się jałowa. Intuicyjnie nie zagłębiał się w rozważaniach
o imionach dobrych duchów i chórach anielskich. Jego koncepcje anielskie
nie utraciły do dziś aktualności. Tchną psychologiczną prawdą i uniwersa-
lizmem unoszącym się ponad morzem czasu.

Św. Augustyn to wielki samotnik. Przez współczesnych, mimo iż bar-
dzo ceniony i szanowany, nie był zbyt lubiany. Miał złe stosunki z ojcem,
dostarczał ciągłych trosk bardzo religijnej matce, która umarła kilka
tygodni po chrzcie dorosłego już syna. Św. Ambroży znosił Augustyna
tylko ze względu na matkę Monikę, nie przepadał za nim także św. Hiero-
nim. Jego najzacieklejszym krytykiem za życia był słynny Julian z Ekla-
neum, biskup o sympatiach pelagiańskich70. Doktor Łaski, ten przysło-
wiowy „młot na heretyków”, który poszukiwał prawdy przez całe życie,
czynił to w gruncie rzeczy samotnie. Można zaryzykować twierdzenie, że
duchowo i intelektualnie wyprzedził o kilka wieków swych współczesnych.
I oto, ów samotny gigant przekazuje nam u schyłku życia – przecież nie
zrezygnowany, ale jakby pogodzony z Bogiem i z samym sobą – takie oto
credo:

Prawda. Nie badaj, nie próbuj wiedzieć, co to jest Prawda. Natychmiast bowiem
wyjdą na twoje spotkanie mg y i cienie zmys owych obrazów oraz chmury majaków
wyobraźni i zmącą jasność twojego pierwszego spojrzenia, gdym tobie powiedzia :
Prawda. Tak, w tym pierwszym wejrzeniu jesteś olśniony jak b yskawicą, kiedy się
mówi: Prawda. Trwaj w nim, jeśli możesz. Lecz nie możesz. Znowu opadasz na
ziemię, w to, do czegoś przywyk . Jakiż to ciężar – pytam – ciągnie cię w dó , jeśli
nie grzechy, tak że ugrząz eś w namiętnościach i b ędach ziemskiego pielgrzymowa-
nia?71.

68 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 121.
69 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 139.
70 Peter Brown, Augustyn z Hippony, PIW, Warszawa 1993, s. 387-406; Giovanni

Papini, Święty Augustyn, PAX, Warszawa 1958, s. 192.
71 Św. Augustyn, O Trójcy Świętej..., s. 265.

219



WAŻNIEJSZE OPRACOWANIA

Augustinus Magister. Congrès International Augustinien. Paris 21-24 septembre 1954.
Communications. Etudes Augustiniennes, vol. 1-3, Paris 1955.

Brown Peter, Augustyn z Hippony, PIW, Warszawa 1993.
Czuj Jan, Żywot św. Augustyna, wydanie II, Wydawnictwo SS. Loretanek-Benedyktynek,

Warszawa 1952.
Gilson Etienne, Wprowadzenie do nauki św. Augustyna, PAX, Warszawa 1953.
Hamman Adalbert, Życie codzienne w Afryce Północnej, PAX, Warszawa 1989.
Jolivet Regis, Le probleme du mal chez saint Augustin, Paris 1929.
Kasia Andrzej, Św. Augustyn, Wiedza Powszechna, Warszawa 1960.
Marrou Henri, Augustyn, Spo eczny Instytut Wydawniczy Znak, Kraków 1966.
Nizwandowski J., Bóg i zło. Na marginesie „O naturze dobra” św. Augustyna, „Znak”,

14 (1962), s. 672-691.
Papini Giovanni, Św. Augustyn, PAX, Warszawa 1958.
Pelz Karl, Die Engellehre des heiligen Augustinus, Münster 1912.
Salij Jacek, Rozmowy ze świętym Augustynem, W drodze, Poznań 1997.
Simone Raffaele, Semiotyka augustyńska [w:] Studia z historii semiotyki, t. 2, Wroc aw

1991, s. 15-42.
Tolley W.P., The Idea of God in the Philosophy of St. Augustine, London 1930.
Trape Agostino, Święty Augustyn. Człowiek-duszpasterz-mistyk, PAX, Warszawa 1987.

220



MAŁGORZATA STANULA-BOROŃ

Zagadnienia etyczne w angelologii
św. Augustyna

DOBRO NAJWYŻSZE ISTOT ROZUMNYCH

W dziele O państwie Bożym1 św. Augustyn z uznaniem odnosi się do
filozofii moralnej platończyków, nazywanej także etyką. Za cel najwyższy
rozumnych istot etyka ta uznawała dążenie do dobra najwyższego, a tym
samym do osiągnięcia pełni szczęścia.

Szuka ona najwyższego dobra – pisze Augustyn – iżbyśmy kierowali się nim we
wszystkich naszych poczynaniach, pożądali go nie ze względu na coś innego, ale
ze względu na nie samo, a osiągając je niczego więcej już do szczęścia nie
wymagali2.

Platończycy słuszną obrali ku temu drogę, wiodącą poprzez poznanie,
miłość i naśladowanie Boga. Ich zdaniem – komentuje Augustyn – uprag-

1 Dzieło De civitate Dei contra paganos libri XXII powstało w latach 413-426
i wieńczy dorobek pisarski św. Augustyna. Dzieło to w polskim wydaniu O państwie
Bożym. Przeciw poganom ksiąg XXII, w przekładzie i opracowaniu naukowym Wiktora
Kornatowskiego z roku 1977, stanowi podstawę źródłową rozważań zawartych w niniej-
szym opracowaniu. W dalszych przypisach odnoszących się do tego źródła zrezygnowano
z powtarzania pełnego jego opisu, ograniczając się do wskazania księgi, rozdziału, a także
oznaczenia tomu i numeru stron.

2 VIII 8, t. 1, s. 383. W. Beierwaltes we wstępie do pracy Regio Beatudinis: zu
Augustins Begriff d. Glückl. Lebens (Heidelberg 1981, s. 5) sytuuje problem szczęścia
w centrum dociekań starożytnych filozofów i teologów chrześcijańskich. Pytanie, czym jest
szczęście i szczęśliwi, było rozważane w połączeniu z pytaniem o cel i „najwyższe dobro”
człowieka.

221



nionej przez wszystkich ludzi rzeczy, to znaczy życia szczęśliwego, nie
osiągnie „nikt, kto czystą i świętą miłością nie przylgnie do owej jedynej
i najlepszej Istoty, którą jest nie podlegający zmianom Bóg”3. W opinii
Biskupa Hippony sam Platon głosił bliską chrześcijaństwu ideę filozofii,
zmierzającej do szczęśliwego życia. Filozof, który pragnie poznać
najwyższe dobro, musi stać się miłośnikiem Boga, a swe szczęście znaj-
dzie w „radowaniu się Bogiem”4.

Augustyn w duchu tak odczytanego Platona rozstrzyga filozoficzne
pytanie o dobro najwyższe istot rozumnych i ich szczęście: „Jako że dobro
nasze, którego najwyższa miara jest przedmiotem wielkiego sporu między
filozofami, polega nie na czym innym, jak na zjednoczeniu z Bogiem”5.
Szczęśliwość – pisze Augustyn – to „radosne, wolne od wszelkiego
niepokoju korzystanie z nieodmiennego dobra, którym jest Bóg”6.

Osiągnięcie stanu szczęśliwości wymaga spełnienia pewnych warunków,
jakimi są wiecznotrwałość szczęścia i pewność jego wiecznego trwania.
Szczęście bowiem będzie doskonałe tylko pod warunkiem, że nigdy się nie
skończy i nie ma jakiejkolwiek obawy jego utraty. Do szczęścia zatem
niezbędne jest posiadanie „pewności, że w dobru tym pozostanie się
wiecznie, bez ulegania czy to wywołanym przez jakoweś wątpliwości
wahaniom, czy to zwiedzeniu przez jakiś błąd”7. Szczęście istoty rozum-
nej – a dodać trzeba za Augustynem, że tylko natury rozumne mogą do-
świadczać stanu szczęścia8 – łączy się z poznaniem przez istotę prawdy
o wieczności jej szczęścia.

Szczęśliwość odnajduje Augustyn w postaci doskonale realizowanej
w społeczności aniołów. Aniołowie nigdy nie utracili i nie utracą szczęś-
cia, a ponadto sami mają całkowitą pewność jego wiecznego trwania.
Duchy te „cieszą się prawdziwym i pełnym szczęściem, ponieważ wcale
się nie mylą co do wiecznotrwałości swego szczęścia”9.

Wprawdzie aniołowie zawsze byli szczęśliwi, jednakże Augustyn roz-
waża możliwość gradacji ich szczęścia od chwili stworzenia do momentu

3 X 1, t. 1, s. 440-441.
4 VIII 8, t. 1, s. 384. W. Kornatowski w przypisie źródłowym do tego fragmentu

zauważa, że w dialogach Platona nie pojawiła się przytoczona przez Augustyna definicja
filozofii.

5 X 3, t. 1, s. 444.
6 XI 13, t. 2, s. 21.
7 XI 13, t. 2, s. 21.
8 „[...] Szczęśliwe może być nie każde stworzenie (daru tego nie uzyskują czy nie

otrzymują zwierzęta, drzewa, kamienie i inne tym podobne rzeczy)” XII 1, t. 2, s. 49.
9 XI 11, t. 2, s. 19.

222



grzechu pewnych aniołów. Biskup Hippony wysuwa przypuszczenie, iż
przed upadkiem szatana, gdy aniołowie stanowili jedną niepodzielną
społeczność, wszyscy oni byli wtedy jednakowo (w jakimś stopniu)
szczęśliwi i pozostali tacy do pierwszego grzechu. Dopiero po upadku
szatana i jego aniołów bezgrzeszni aniołowie w nagrodę za wytrwanie
otrzymali pewność swego wiecznego szczęścia. W ostatniej księdze dzieła
Augustyn pisze: „[...] innym zaś aniołom, którzy trwali w najwyższym
dobru, w nagrodę za trwanie dał pewność, że będą w Nim trwali wiecz-
nie”10. Aniołowie stali się zatem w pełni szczęśliwi dopiero wtedy, gdy
sami poznali nieomylnie swą szczęśliwą przyszłość.

USZCZĘŚLIWIAJĄCA MĄDROŚĆ

Aniołowie stworzeni zostali jako światło i nazwani w Piśmie Świętym
dniem, gdyż od samego początku uczestniczyli „w nieodmiennej światłości
i w dniu będącym Słowem Bożym, przez które wraz z nimi wszystko się
stało”11. Zgodnie z taką interpretacją aktu stworzenia bytów duchowych
dokonaną przez Augustyna, aniołowie od samego zaistnienia w jakimś
stopniu uczestniczyli w niezmiennej Mądrości i otrzymali wiedzę odpo-
wiednią na miarę ich wspaniałej natury. Oświecenie tych duchów było
wystarczające do osiągnięcia szczęścia, „a zostały stworzone nie tylko po
to, by jakoś tam mogły istnieć i jakoś tam żyć: ponadto doznały oświece-
nia, by żyć mądrze i szczęśliwie”12.

Pełnię mądrości, podobnie jak pełnię szczęścia, uzyskali jednakże
wyłącznie święci aniołowie. Upadli aniołowie zaś – pisze Augustyn –
„odwróciwszy się od tego oświecenia, nie osiągnęli szczytu mądrego
i szczęśliwego życia, którym ponad wszelką wątpliwość jest [...] życie
wieczne”13. Szczęście wieczne aniołów zakotwiczone jest w poznaniu
najwyższej Prawdy i woli Boga. Aniołowie „poprzez uczestnictwo w Du-
chu Boga” poznają „Jego wolę, zarówno najpewniejszą, jak najpotężniejszą
ze wszystkich [...] Dlatego właśnie są aniołowie nie tylko wieczni, ale
i szczęśliwi”14.

10 XXII 1, t. 2, s. 554.
11 XI 9, t. 2, s. 16-17.
12 XI 11, t. 2, s. 19.
13 XI 11, t. 2, s. 19.
14 IX 22, t. 1, s. 437.

223



O źródle szczęścia aniołów – „istot nieśmiertelnych i szczęśliwych”,
mieszkających w niebiańskich przybytkach – mówił już Plotyn w Ennea-
dach15. Owe „wyższe istoty”, dusze rozumne, obdarzone zdolnością poj-
mowania, uzyskują szczęśliwe życie i światło rozumu umożliwiające
poznanie prawdy od Boga, swego Stwórcy. Augustyn oddaje myśl Plotyna
w następujący sposób:

[...] dzięki przejawieniu się nadzmys owego świat a, które jest dla nich Bogiem,
a zarazem czymś różnym od nich, oświecającym ich tak, iż jaśnieją i przez
uczestnictwo w nim stają się doskona e i szczęśliwe16.

Dzięki bezpośredniej partycypacji w Mądrości niezmiennej aniołowie
jasno i nieomylnie poznają Boga i dzieła stworzenia, także siebie samych.
Ich sposób poznania pozwala

przewidywać zmienne doczesne wydarzenia w świetle wiecznych i niezmiennych,
bytujących w mądrości Boga praw Bożych17.

Poznanie pierwszych, wiecznych i niezmiennych idei, według których
powstał świat, będące źródłem nieomylnej wiedzy, nazywa Augustyn
mądrością (sapientia). Jaka jest zatem droga do zdobycia tej mądrości
dostępnej aniołom, która jest gwarantem ich szczęścia?

Augustyn wskazuje na miłość Boga jako klucz do mądrości. Wiedza
bez miłości – stwierdza Augustyn – jest bezużyteczna, a nawet szkodliwa,
gdyż na niej wzrasta pycha, która była pierwszym i najcięższym grzechem
szatana. „Lecz «wiedza» wbija w pychę, miłość zaś buduje” (1 Kor 8, 1)
– powtarza Augustyn za Apostołem Pawłem –

co się s usznie rozumie w ten sposób, iż wiedza przynosi pożytek jedynie wtedy, gdy
ożywia ją mi ość; bez niej się nadyma, czyli wbija w pychę pe ną najbardziej czczej
próżności18.

15 B. Świtalski zbadał wpływ filozofii Plotyna na etykę św. Augustyna. Autor przytacza
wyraźne odwołania Augustyna w De civitate Dei do dzieła Plotyna m.in. odnośnie do drogi
do szczęścia i prawdziwej szczęśliwości, która opiera się na oglądaniu Boga. Dokonując
porównania idei szczęścia u Plotyna i Augustyna autor stwierdza: „W kwestii szczęścia
w ogóle Augustyn nie robi zastrzeżeń odnośnie do jej ujęcia przez Plotyna. Jeśli zaś chodzi
o konkretny przedmiot szczęścia, mianowicie o oglądanie Boga, to pojmuje je odmiennie
od Plotyna, według którego ekstaza nie jest aktem miłości, lecz wyłącznie intelektu i to
nieświadomego siebie”. B. Świtalski, Plotyn a etyka św. Augustyna, Uniwersytet Theologi-
cum, Warszawa 1938, s. 113.

16 X 2, t. 1, s. 443. Por. Plotyn, Enneady 5, 6, 4, 19-22 (podano za W. Kornatowskim).
17 IX 22, t. 1, s. 437.
18 IX 20, t. 1, s. 435. Św. Paweł był autorem szczególnie cenionym przez Augustyna.

Z pism Pawła przejął Augustyn ideał miłości, na nich budował również swoją angelologię.

224



Przykład aniołów jasno wskazuje, że posiadają oni wprawdzie ogromną
wiedzę o cielesnych i doczesnych rzeczach, którą to wiedzą „pysznią się
demony”, ale dla aniołów jest ona bezwartościowa, gdyż gardzą wszyst-
kim, co znajduje się poniżej miłości Bożej, a wraz z tym również sobą19.
Od momentu stworzenia odnoszą wszystko z miłością do dobra najwyższe-
go. Miłość ta wyklucza całkowicie pychę i żądzę panowania nad innymi
istotami, które mogłyby zrodzić się z posiadania wspaniałej natury. Duchy
te pełne pokory podporządkowały swą potężną wolę i inteligencję najpo-
tężniejszej woli Stwórcy, panującej nad każdą wolą stworzoną.

Rozumność i wysoka inteligencja aniołów poddane są zatem miłości,
czyli kierownictwu dobrej ich woli. Poznanie najwyższego dobra, połączo-
ne z miłością tego dobra, współtworzą uszczęśliwiającą mądrość aniołów.

DOBRA WOLA ANIOŁÓW

Miłość jest naturalnym dążeniem istoty rozumnej do zdobycia jakiegoś
dobra20. Miłość, która zwraca się ku dobrom stworzonym, gubi jednak
właściwy dla niej kierunek, gdyż nie zachowuje porządku moralnego
ustanowionego przez Stwórcę dla natur rozumnych i wolnych, czyli dla
bytów osobowych, zdolnych do świadomej i wolnej aktywności21. Po-
rządek moralny naruszony zostaje, gdy istoty te postępują „źle dlatego, że
wbrew naturalnemu porządkowi odchodzi się od Bytu najwyższego, zmie-
rza zaś do bytu niższego”22. Zachowanie porządku moralnego polega na

Związek ten można prześledzić analizując wypowiedzi Pawła o aniołach zamieszczone
w artykule: Herbert Oleschko, Aniołowie według św. Pawła, „Topos”, nr 3, 1998, s. 87-93.

19 IX 22, t. 1, s. 436.
20 Etienne Gilson, Wprowadzenie do nauki św. Augustyna, PAX, Warszawa 1953,

s. 175.
21 XI 16, t. 2, s. 25. Nie można zapominać, iż aniołowie w angelologii Augustyna są

osobami. Artykuł A. Siemianowskiego (O aniołach z punktu widzenia filozoficznego,
„Topos”, nr 3, 1998, s. 94-203), poświęcony problemowi aniołów w Bycie stworzonym
i wiecznym, podkreśla ten wspólny chyba z Augustynem aspekt angelologii Edyty Stein.
„Życie osobowe aniołów – poznanie, wolność, uczucia i otwartość dla drugich w miłości
– jest w swym bogactwie treści i w swej dynamice doskonałe, wysublimowane «aż do
granic ideału»” (s. 100). Autor zwraca ponadto uwagę, że tradycja chrześcijańska pomijała
na ogół temat uczuć u aniołów i jedynie Augustyn był tu wyjątkiem (s. 103). Por. o rodza-
jach uczuć i o sposobie wyrażania w ludzkim języku uczuć aniołów [w:] Św. Augustyn,
O państwie Bożym, IX 5, t. 1, s. 418-419.

22 XII 8, t. 2, s. 59.

225



skierowaniu miłości ku najwyższemu dobru. Dobra miłość (caritas)23 kie-
ruje naturę ku Bogu. Jej najlepszym przykładem jest miłość aniołów, pełna
pokory i zapomnienia o sobie, nie mająca sobie równej i doskonalszej
wśród bytów stworzonych.

Miłość utożsamił Augustyn z dobrą wolą. Augustyn pisze: „[...] dobrzy
aniołowie nigdy nie istnieli bez dobrej woli, to jest bez miłości Boga”24;
a w dalszych księgach O państwie Bożym czytamy: „Wola prawa więc jest
miłością dobrą, a wola przewrotna – miłością złą”25. Miłość jest dobrą,
jeśli wypływa z dobrej woli, złą – jeśli wola kochającego jest zła.

Augustyn usytuował aniołów na samym szczycie hierarchii natur stwo-
rzonych, zarówno w porządku ontycznym, jak i moralnym. W piękny spo-
sób w ostatniej księdze dzieła opisał naturę anielską:

W świecie tym nie stworzy nic lepszego nad duchy, które obdarzy rozumem,
uczyni zdolnymi do oglądania tudzież pojmowania Boga i po ączy w jedną
spo eczność, zwaną przez nas świętym i górnym państwem26.

Tym mocniej więc podkreśla Augustyn istnienie przyczyny sprawczej
dobrej woli aniołów, bowiem natury, „im wyższy stopień bytu mają oraz
im więcej dobra czynią (wtedy bowiem coś czynią), tym więcej mają rów-
nież przyczyn sprawczych”27. Dobra wola aniołów nie może być zatem
wytworem natury stworzonej, do której należy. Nie pochodzi od niej, lecz
od Stwórcy: [...] stworzył ją Ten, który stworzył również aniołów i że od
chwili powstania przywiązali się oni do Stworzyciela tą miłością, z którą
zostali stworzeni28. Jeśli przyjąć, że dobra wola nie posiada takiej
przyczyny – kontynuuje Augustyn – to można by błędnie sądzić, że dobra
wola dobrych aniołów nie została stworzona, lecz jest wieczna.

Na czym polega działanie dobrej woli? Dobra wola postępuje według
woli Stwórcy, a dzięki temu istota, do której dobra wola należy, czyni to,
co dla niej jest naturalne i dobre. Postępuje zgodnie z otrzymaną naturą,
której celem jest osiągnięcie przewidzianej dla niej pełni bytowej

23 S. Kowalczyk omawia różne formy miłości i rozumienie przez Augustyna pojęć
amor, dilectio i caritas. Termin „caritas” – pisze autor – odnosił Augustyn najczęściej do
określenia miłości osoby wobec osoby. S. Kowalczyk, Koncepcja miłości św. Augustyna
jako węzłowej aktywizującej wartości życia ludzkiego, „Vox Patrum”, z. 6-7, 1984, s. 189-
190.

24 XII 9, t. 2, s. 60.
25 XIV 7, t. 2, s. 128.
26 XXII 1, t. 2, s. 553.
27 XII 8, t. 2, s. 58.
28 XII 9, t. 2, s. 59.

226



i szczęścia. Do natury bytów duchowych należy zjednoczenie się z dobrem
niezmiennym, trwanie przy Stwórcy, przy Bycie najwyższym. Jeśli tego
natura nie czyni, odwracając się (porzucając, tracąc, odstępując – wszyst-
kich tych sformułowań używa Augustyn) od dobra niezmiennego, popełnia
grzech. Tak postąpili aniołowie upadli, którzy świadomie, z własnej chęci,
porzucili dobrą wolę, a to zapoczątkowało w nich wolę złą29. Aniołowie
bowiem – jako najlepsze dzieło Boga, czerpiący poznanie i prawdę z Jego
mądrości – otrzymali ponadto w chwili stworzenia wolną wolę, zdolną do
zerwania więzów miłości łączących ich ze Stwórcą. Augustyn pisze o tym
w ten sposób: „Wyposażył On tę rozumną naturę w wolną wolę, tak iż
gdyby zechciała, mogłaby Boga, czyli szczęśliwość swą porzucić, po czym
zaraz przyszedłby stan nieszczęśliwości”30. Wolna wola anioła, rozumiana
przez Augustyna jako „chcenie”, w określonym momencie miała możność
dokonania wyboru. Decyzją woli raz na zawsze aniołowie ukierunkowali
swój byt w stronę dobra lub zła, dobra – a więc dopełnienia (lub można
by rzec „wypełnienia”) własnej natury dzięki wytrwaniu przy Stwórcy; zła
– a więc w stronę nicości, ubytku dobra, na skutek odstępstwa od Boga31.

Wierni aniołowie dokonali dobrego dla nich wyboru: „Ta ich dobra
wola sprawiła – pisze Augustyn – że zwrócili się nie ku sobie jako ku
tym, którzy mieli byt niższego stopnia, lecz ku Bytowi najwyższemu, i że
lgnąc do Niego zyskali wyższy byt oraz przez uczestnictwo w Nim żyli
mądrze i szczęśliwie”32. Słowa powyższe, jak i inne fragmenty z dzieła
O państwie Bożym, przemawiają za otwartością natury anioła w chwili
stworzenia i późniejszym jej udoskonaleniem. Można by przyjąć, że natura
anielska nie była ostatecznie ukształtowana w samym akcie stwórczym, ale
dzięki darom, które otrzymała wraz z istnieniem, a więc rozumowi
i wolnej woli, sama miała możność rozwinięcia i ubogacenia swego bytu,
na miarę swej istoty. Poprzez wybór moralny, oparty na miłości wyłącznej
Boga, anioł zyskał „wyższy byt” i zrealizował w pełni swą naturę.

Augustyn stawia kłopotliwą kwestię, mianowicie: czy samo pragnienie
dobra najwyższego w istocie stworzonej wystarcza do osiągnięcia tego

29 XII 9, t. 2, s. 59.
30 XXII 1, t. 2, s. 553.
31 W metafizyce Augustyna nie istnieje zło samo w sobie ani też jakakolwiek natura

zła, „zło bowiem nie ma żadnej odrębnej natury: to utrata dobra otrzymuje nazwę zła” –
czytamy w O państwie Bożym XI 9, t. 2, s. 17. Plotyn w Enneadach sformułował podobny
pogląd: „[...] pozbawienie jest zawsze w czymś innym i nie ma samoistnego bytu, tak iż
jeżeli zło polega na pozbawieniu, to zło będzie w rzeczy pozbawionej idei, a więc nie
będzie samo przez się”. Enneady 1, 8, 11, s. 134.

32 XII 9, t. 2, s. 60.

227



dobra? Inaczej mówiąc, czy istota stworzona ex nihilo zdolna jest zdobyć
wieczną szczęśliwość mocą swej natury? Biskup Hippony przyjmuje
stanowisko, iż status bytu stworzonego z niczego uniemożliwia jakimkol-
wiek istotom osiągnięcie pełnego szczęścia o własnych siłach rozumu
i woli. Stworzenie bowiem, „które może osiągnąć szczęśliwość, nie jest
zdolne do tego samo z siebie, gdyż jest stworzone z niczego, lecz otrzy-
muje ją od Tego, który je stworzył”33. Ta niewystarczalność i zależność
bytowa dotyczy także aniołów, bytów powołanych do istnienia z niczego
i zmiennych z natury. Rozwiązania rodzącej się trudności szuka Augustyn
w bezwarunkowej nadprzyrodzonej łasce.

Aniołowie najpełniej obdarowani zostali darami łaski spośród wszyst-
kich bytów stworzonych. Pierwszą łaską naturalną, którą otrzymali już
w akcie kreacji, było istnienie i wspaniałość ich natury. Do natury tej
należała dobra wola. Dobra wola aniołów, a więc „chcenie” dobra najwyż-
szego, nie byłaby – zdaniem Augustyna – wystarczającym warunkiem
osiągnięcia wiecznego szczęścia. Aniołowie otrzymali ponadto dopełnienie
tej woli, dzięki któremu wytrwali w miłości do Stwórcy i osiągnęli
najwyższe szczęście. Augustyn zwraca w ten sposób uwagę, iż chcieć
czegoś, nawet z całych sił potężnej woli, jak u anioła, nie oznacza jeszcze,
że przedmiot pragnień i miłości zostanie zdobyty. „[...] Choćby nie wiem
jak dobra była ich wola, pozostałaby niewystarczająca i sprowadzałaby się
do samej tylko chęci, jeśliby Ten, kto z niczego stworzył dobrą, zdolną do
przyjęcia Boga naturę, nie uczynił jej jeszcze lepszą i nie dał z siebie
dopełnienia po uprzednim wzbudzeniu większego jej pragnienia”34. Dobra
wola anioła dzięki Bożej ingerencji stała się jeszcze lepszą, gdyż bardziej
zapragnęła dobra najwyższego, a ponadto otrzymała niezbędną pomoc do
jego osiągnięcia. Zdaniem Augustyna, dopiero wtedy wola stała się praw-
dziwie wolną, gdyż nabrała mocy czynienia tego, czego zapragnęła.

Na przykładzie aniołów można zauważyć, iż pełnia wolności przejawia
się paradoksalnie w pewnej niemożności – niemożności wyboru zła. Wola
aniołów przeszła z możności niegrzeszenia do niemożności grzeszenia.
Pierwsza wolna wola – mówi Augustyn – miała możność niegrzeszenia,
ostatnia nie będzie miała możności grzeszenia35. W ten sposób wola anio-
łów upodobniła się do najdoskonalszej woli Boga. Bóg nie może zgrze-

33 XII 1, t. 2, s. 49.
34 XII 9, t. 2, s. 60
35 XXII 30, t. 2, s. 615.

228



szyć, „nie może bowiem w tym znaczeniu, że gdyby mógł, to właśnie
wtedy moc Jego byłaby mniejsza”36.

W państwie Bożym – wspólnocie aniołów i ludzi zbawionych – będzie
tylko jedna dobra wola, wyzwolona całkowicie od skłonności do zła, nie-
zdolna do grzechu.

I jeśli wybrani nie będą mogli odczuwać upodobania do grzechu, nie znaczy to, że
odjęta im będzie wolna wola. Przeciwnie, stanie się ona jeszcze bardziej wolna, jako
uwolniona od pociągu do grzechu i doprowadzona do niezmiennego rozkoszowania
się niegrzeszeniem37.

PAŃSTWO BOŻE – SZCZĘŚLIWA SPOŁECZNOŚĆ ANIOŁÓW I LUDZI

Dwa skrajnie odległe od siebie rodzaje miłości podzieliły natury
rozumne na przeciwstawne państwa: „Dwie miłości więc powołały dwa
państwa: miłość własna, posunięta aż do pogardy Boga, powołała państwo
ziemskie; miłość Boga zaś, posunięta aż do pogardzania sobą, powołała
państwo niebieskie”38. Początek tego podziału odnajduje Augustyn pośród
bytów duchowych. Miłość własna szatana, „posunięta aż do pogardy
Boga” spowodowała rozpad jednolitej społeczności aniołów i zapoczątko-
wała państwo ziemskie (civitas terrena), do którego należą demony
i grzeszni ludzie. Państwu szatana przeciwstawił Augustyn państwo Boże
(civitas Dei), królestwo Syna Bożego, określane również mianem państwa
niebieskiego.

Państwo Boże jest społecznością dobrych aniołów, a ponadto tych ludzi,
którzy dzięki łasce zbawczej zostaną ocaleni. Stwórca powiększył w ten
sposób państwo szczęśliwych aniołów. Nie zabrakło Bogu mocy – pisze
Augustyn – „iżby pewną, w mądrości Jego z góry oznaczoną, liczbę oby-
wateli państwowości Bożej dopełnić wybranymi nawet z potępionego ro-
dzaju ludzkiego”39. W taki sposób odbudowane zostanie państwo miłości,
pomniejszone na skutek grzechu części aniołów. Podkreślić trzeba, że

36 V 10, t. 1, s. 275.
37 XXII 30, t. 2, s. 615.
38 XIV 28, t. 2, s. 162.
39 XIV 26, t. 2, s. 161. Naukę Augustyna o predestynacji określa P. Brown doktryną

przetrwania, mającą uzasadnienie i wytłumaczenie w sytuacji historycznej, w jakiej żył
Augustyn. To, że została już wyznaczona nienaruszalna liczba wybranych, miało budować
nadzieję, że mimo swej słabości ludzie unikną wiecznej otchłani. P. Brown, Augustyn
z Hippony, PIW, Warszawa 1993, s. 406-417.

229



Augustyn nie ogranicza działania miłosierdzia Bożego, lecz pełen nadziei
mówi o liczbie zbawionych ludzi, przewyższającej liczbę upadłych anio-
łów. „Dzięki temu owo umiłowane górne państwo nie doznaje uszczerbku
w liczbie swych obywateli, a może nawet będzie się cieszyło jeszcze
większą ich liczebnością”40. Słowa powyższe nie oznaczają bynajmniej
nadziei Biskupa na zbawienie wszystkich ludzi, a tym bardziej wyklucza
Augustyn możliwość zbawienia szatana i demonów. Niemniej są one wy-
razem nadziei Biskupa na zbawienie „licznych” dzięki łasce miłosierdzia,
wbrew karze potępienia, której wymierzenie byłoby sprawiedliwe wobec
wszystkich ludzi.

Szczęśliwość wieczna nie jest zatem zastrzeżona wyłącznie dla aniołów.
Augustyn podkreśla, iż „należy nazywać szczęśliwymi nie tylko samych
aniołów. Któż bowiem miałby odwagę zaprzeczyć, iż owi pierwsi ludzie
w raju, nim zgrzeszyli, byli szczęśliwi, aczkolwiek nie mieli pewności, jak
długo będzie trwała ich szczęśliwość i czy będzie ona wieczna (a byłaby
wieczna, jeśliby nie zgrzeszyli)”41. Także i obecnie można nazwać szczęś-
liwymi ludzi, którzy „wiodą to życie w sprawiedliwości i pobożności,
w nadziei na przyszłą nieśmiertelność”42. Co więcej – optymistycznie do-
daje Augustyn – człowiek obecny „jest szczęśliwszy od owego pierwszego
człowieka, który w wielkiej szczęśliwości rajskiej nie był pewien swego
losu”43. Potwierdzenie dla tej pewności szczęścia wiecznego ludzi znajdu-
je Augustyn w objawieniu Pisma i wierze chrześcijan: „[...] w Ewangelii
prawda przyrzeka ludziom świętym i wiernym, że staną się równi aniołom
Bożym, i obiecuje zarazem, że pójdą do życia wiecznego”44.

Aniołowie i zbawieni ludzie utworzą zatem wspólne państwo, którego
wszyscy obywatele będą nieśmiertelni i szczęśliwi, gdyż także ludzie
zdobędą w nim to, czego nigdy nie utracili święci aniołowie45. Augustyn
roztacza wizję państwa Bożego jako najdoskonalszej wspólnoty osób połą-
czonej miłością, przeżywającej radość i cieszącej się wiecznym pokojem,
bez domieszki jakiegokolwiek uczucia strachu czy smutku46. Porządek,
miłość i radość to znamiona doskonałej społeczności pokoju: „[...] pokój
państwa niebieskiego – pisze Augustyn – społecznością doskonale upo-
rządkowaną i doskonale zgodną co do radowania się Bogiem tudzież wza-

40 XXII 1, t. 2, s. 554.
41 XI 12, t. 2, s. 20.
42 XI 12, t. 2, s. 20.
43 XI 12, t. 2, s. 21.
44 XI 13, t. 2, s. 22.
45 XXII 1, t. 2, s. 553.
46 XIV 9, t. 2, s. 137.

230



jemnego radowania się sobą w Bogu”47. W ostatniej księdze De civitate
Dei czytamy: „Jakże wielka tedy będzie szczęśliwość, kiedy nie będzie
żadnego zła, kiedy nie zabraknie żadnego dobra i kiedy się będzie zajmo-
wało wyłącznie wielbieniem Boga, będącego wszystkim we wszyst-
kich”48.

TEKSTY ŹRÓDŁOWE

Św. Augustyn, O państwie Bożym. Przeciw poganom ksiąg XXII, t. 1-2, t . i oprac. W.
Kornatowski, PAX, Warszawa 1977.

Plotyn, Enneady, t. 1-2, prze . A. Krokiewicz, PWN, Warszawa 1959.

OPRACOWANIA

Beierwaltes W., Regio Beatudinis: zu Augustins Begriff d. Glückl. Lebens, Heidelberg 1981.
Bross S., Idea pokoju u św. Augustyna i jej wpływ na średniowiecze [w:] Św. Augustyn, red.

S. Bross, Drukarnia i Księgarnia św. Wojciecha, Poznań 1930, s. 7-26.
Brown P., Augustyn z Hippony, PIW, Warszawa 1993.
Callahan J.F., Augustine and the Greek Philosophers, University Press, Villanova 1967.
Encyklopedia Katolicka, KUL, Lublin 1985. Has a: Anioł, s. 605-613; Angelologia, s. 549-552.
Gilson E., Wprowadzenie do nauki św. Augustyna, PAX, Warszawa 1953.
Kowalczyk S., Filozofia pokoju św. Augustyna, „Vox Patrum”, 1988, z. 15, s. 831-857.
Kowalczyk S., Koncepcja miłości św. Augustyna jako węzłowej aktywizującej wartości życia

ludzkiego, „Vox Patrum”, 1984, z. 6-7, s. 187-207.
Noryśkiewicz J., Etyka św. Augustyna, „Ruch Teologiczny”, R. 2 (1930), s. 58-62.
Oleschko H., Aniołowie według św. Pawła, „Topos”, 1998, nr 3, s. 87-93.
Pelz K., Die Engellehre des heiligen Augustinus. Ein Beitrag zur Dogmengeschichte,

Universität Breslau, Münster in Westfalen 1912.
Siemianowski A., O aniołach z punktu widzenia filozoficznego, „Topos”, 1998, nr 3, s. 94-

103.
Świtalski B., Plotyn a etyka św. Augustyna, Uniwersytet Theologicum, Warszawa 1938.

47 XIX 13, t. 2, s. 415. Augustyńska idea pokoju była tematem podjętym w pracach
m.in. S. Brossa i S. Kowalczyka. Pokój niebieski to najwyższe dobro, które posiadają
wszystkie niebieskie duchy i które stanie się też udziałem ludzi dzięki łasce. Por. S. Bross,
Idea pokoju u św. Augustyna i jej wpływ na średniowiecze [w:] Św. Augustyn (red.
S. Bross), Drukarnia i Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1930, s. 15. S. Kowalczyk mówi
z kolei o personalistycznym ujęciu pokoju państwa Bożego, jako wspólnoty osób: Boga
i ludzi. Autor najwyraźniej pomija w tym miejscu aniołów, byty w pełni osobowe, kocha-
jące i radujące się Bogiem. Por. S. Kowalczyk, Filozofia pokoju św. Augustyna, „Vox
Patrum”, z. 15, 1988, s. 840.

48 XXII 30, t. 2, s. 613.

231





III
Dogmatyka – liturgia – hagiografia





Po zmierzchu epoki patrystycznej, przez kilka wieków w angelologii nie pojawiły
się żadne nowe ujęcia. Ponowny jej rozkwit przypada na okres późnego średnio-
wiecza, a ukoronowaniem jest anielska doktryna św. Tomasza z Akwinu, krytycz-
na i przesuwająca ją na wyższy poziom (pod względem metodologicznym) synteza
koncepcji wcześniejszych. Tomaszowa wykładnia odznacza się niezwykle wyso-
kim stopniem konceptualizmu i spekulatywności; zasługa królującej wówczas
scholastyki. Przystępne omówienie angelologii Akwinaty znajdziemy w artykule
Zdzisława Kijasa. Nie da się ukryć, iż w pełni zasługuje ona na osobne opracowa-
nie. Niestety, w języku polskim pracy takiej nie znajdziemy, zainteresowanych
należy odesłać do monografii w językach obcych (por. bibliografia).

Chrześcijańska nauka o aniołach najwspanialej rozwinęła się u schyłku wieków
średnich i już nigdy później nie osiągnęła równie jasnego blasku. Wiemy dzisiaj,
że nie sposób wyznaczyć dokładnej granicy między średniowieczem a renesansem.
Na przestrzeni XIV i XV wieku obserwujemy zgodną koegzystencję szkół umysło-
wych nawiązujących do metafizyki średniowiecznej z wątkami nowymi, typowo
humanistycznymi. Interesujące jest, że stare i nowe potrafiło współistnieć w obrę-
bie jednej osobowości, z łatwością odnajdujemy wiele wybitnych jednostek de-
klarujących się jako wyznawcy nowych haseł i realizujących je przy pomocy
metod scholastycznych. Wytłumaczenie jest proste. Renesans, kładący główny
nacisk na problematykę etyczną i aksjologiczną, nie wypracował żadnej poważ-
niejszej szkoły filozoficznej zdolnej do prowadzenia autentycznie samodzielnej
i twórczej refleksji o bycie.

W okresie tym miały miejsce dwa poważne zjawiska natury psychologicznej.
Pierwsze to ukonstytuowanie się nowożytnej osobowości, do której nie przysta-
wała transcendentalnie zorientowana psychika wieków średnich. Wydarzenie
drugie to stopniowy zanik refleksji metafizycznej, jej atomizacja i nieubłagany
proces wchłaniania przez usamodzielniające się nauki szczegółowe, głównie
przyrodnicze. Nauki te nie mogły zakumulować wszystkich wątków średniowiecz-
nej metafizyki, mimo iż dotyczyły one ważnych, kluczowych zagadnień ontolo-
gicznych. Nieprzyswajalne i przez nikogo nie rozwijane weszły więc do nowożyt-
ności niejako siłą rozpędu, atoli tu okazywały się zdezaktualizowane: rozdźwięk
między nimi a gwałtownie rozwijającą się metodologią nauk szczegółowych sta-
wał się często zbyt duży i wykazywał tendencję do dalszego pogłębiania.

Taki smutny los stał się u progu nowożytności udziałem wielu dziedzin wie-
dzy, m.in. angelologii. Z punktu widzenia kształtujących się nowoczesnych
metodologii nauk szczegółowych wiedza o aniołach rysowała się jako historyczna
osobliwość, nie poddająca się waloryzacji w postępowaniu empirycznym.

235



Z błędności i naiwności wielu wyobrażeń zdawano sobie doskonale sprawę już
wówczas, a burydanowska koncepcja impetusa, tłumacząca mechanikę niebieską
bez udziału aniołów, to pierwszy narzucający się przykład. Na straży średnio-
wiecznych prawd stała metafizyka schrystianizowanego Arystotelesa. Mimo po-
wszechnego odczucia niepełności proponowanego przez nią obrazu świata,
uznawano ten model za najlepszy z możliwych. Potrzebny był dopiero rozpad
arystotelesowskiej metafizyki, by człowiek w pełni uświadomił sobie, że żadna
prawda ludzka nie ma charakteru ostatecznego.

W holistycznej metafizyce wieków średnich anioł był bytem nie tylko
uzasadnionym, ale wręcz koniecznym. Po jej rozpadzie posłaniec przestał być
niezbędny, stając się bytem zaledwie probabilistycznym (możliwym). Żadna
z nowożytnych nauk szczegółowych nie potrafiła uaktualnić i dopasować wiedzy
o aniołach do nowego paradygmatu naukowego. Ani fizyka, jako szczegółowa
nauka o bycie, ani metafizyka, która ukryła się w filozofii, nie dysponowała
odpowiednim warsztatem uzasadniającym wszczęcie takiej próby. W nowym
opisaniu świata nauki przyrodnicze bezlitośnie i przy pomocy rzeczowej analizy
zepchnęły inteligencje czyste – cóż tu ukrywać – do statusu rezydentów.

Dziś wiemy, że nauki empiryczne nie są w stanie opisać rzeczywistości świata
anielskiego, że nawet dogłębne wejrzenie w naturę wszechświata fizyków
jądrowych i biologów molekularnych jest dalekie od rozpędzenia ciemności.
Wiemy również, że refleksja o aniołach może być prowadzona owocnie jedynie
na płaszczyźnie wiary, a w filozofii w wymiarze etycznym i aksjologicznym.
Wszelkie dociekania ontologiczne oraz badania „empiryczne”, nawet przy użyciu
najdoskonalszego sprzętu technicznego, prędzej lub później schodzą na manowce.

W nowożytnej angelologii powoli dojrzewała radykalna orientacja, która
znalazła apogeum w dziele Lutra, ale jej zapowiedź dostrzegamy już znacznie
wcześniej u Mikołaja z Oresme. To on (a później Pomponazzi) głosił, że istnienia
duchów nie sposób udowodnić z rzeczy naturalnych. Właściwie cała tradycja
czternastowieczna (z Astonem na czele) zaczęła przychylać się ku opinii, że
wiedzę o aniołach można wywieść wyłącznie z wiary. Dla Lutra było już
oczywiste, że o dobrych duchach wiemy tyle, ile powiedzieli o nich autorzy
biblijni. Wszystkie inne spekulacje uznawał on za fantasmagorie, a o niektórych
teologach, rozpatrujących nadal dawny problem numerycznej liczebności
posłańców, wyrażał się nad wyraz cierpko. W konsekwencji, Luter i Kalwin
odrzucili kult aniołów. Nie negując ich istnienia, uważali szczegółowe rozważania
za zbyt daleko idące. Kalwin pisał o duchach jako o wykonawcach boskiej
dobroczynności i akcentował ich opiekuńczą posługę wobec świata i człowieka.
Zabraniał swoim wyznawcom przysięgać na świętych lub aniołów. Luter – jeszcze
powściągliwszy – miał do powiedzenia o aniołach tylko tyle, że są bytami
duchowymi, całkowicie bezcielesnymi, stworzonymi przez Boga i przeznaczonymi
do wykonywania ważnych czynności w planie Bożym. W podobnym duchu
wypowiedział się później Wolter: „Nie wiadomo, gdzie aniołowie przebywają –
w powietrzu, próżni czy też na planetach. Bogu nie spodobało się poinformować

236



nas o miejscu ich pobytu”. Teologia protestancka uznała natomiast pewne kręgi
oddziaływania duchów: rodzina, miasto, Kościół. Luteraninem był filozof
niemiecki Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), dążący przez całe życie do
pogodzenia katolicyzmu z protestantyzmem. O aniołach wypowiedział się w Mo-
nadologii (1714). W Anglii ukazała się praca Thomasa Heywoodsa The Hierar-
chies of the Holy Angels (1636), będąca krytycznym omówieniem hierarchii
Pseudo-Dionizego. Dziesięć lat później podstawy nowożytnej angelologii próbował
zbudować purytanin Henry Lawrence w dziele On our Communion and War with
Angels (1646). Ponownie podważył zasadność podziału aniołów na chóry Andrew
Willpert w rozprawie Synopsis Papismi (1694). W XIX wieku sporo uwagi po-
święcił aniołom (głównie w Glaubenslehre) wybitny niemiecki teolog protestancki,
filozof i romantyk Friedrich Schleiermacher. Wyraźnie akcentował on, że Pismo
Święte nie daje wystarczających podstaw do dzielenia duchów na chóry, wystąpił
również – podobnie jak Luter – jako zagorzały przeciwnik ikonograficznego
przedstawiania aniołów. Interesowały go zagadnienia związane z symboliką.
W nowszych czasach tezy Schleiermachera zmodernizował Paul Tillich w dziele
Systematische Theologie. Inny wybitny teolog Karl Barth, wielokrotnie sięgając
do św. Tomasza, traktował duchy jako świadectwo słowa Bożego. Wielu współ-
czesnych teologów protestanckich uważa dziś byty duchowe za relikt politeizmu.

Odpowiedzią Rzymu na próby rozsadzenia ortodoksyjnej angelologii była
restauracja ujęcia tomistycznego. Zasłynęli na tym polu jezuici, a szczególnie
św. Piotr Kanizy. Na uwagę zasługuje również rozprawa Ambrosiusa Catarinusa
De Gloria bonorum angelorum et lapsu malorum (1552). Najwybitniejszym jednak
katolickim angelologiem nowożytnym był Doctor Eximius, czyli jezuita Franciszek
Suarez (1548-1617). W pięciotomowym komentarzu do Summy św. Tomasza po-
został wierny Doktorowi Anielskiemu. Inaczej niż św. Tomasz pojmował materię
pierwszą: odrzucił różnicę między esencją i egzystencją. Niezwykle pracowity
i skromny Suarez pisał bardzo jasno i zdecydowanie prościej od św. Tomasza.
W monumentalnym 29-tomowym wydaniu paryskim jego dzieł z lat 1855-1860
odnajdujemy obszerny traktat De angelis, pozostawiony przez autora w rękopisie.
Wykład Suareza o aniołach jest szerszy i swobodniejszy od starszych scholasty-
ków, cechuje się precyzją, nie ma najmniejszej wątpliwości co do znaczenia
jakiegoś terminu. Suarez lubował się w obszernych cytatach, które opatrywał
trafnymi komentarzami.

We współczesnej angelologii chrześcijańskiej coraz wyraźniej zdaje się
przebijać prawda, że nie ma dostatecznych podstaw do badania liczby aniołów,
klasyfikowania chórów itd.; objawienie podaje zbyt skąpe ku temu dane.
Współcześni neotomistyczni angelolodzy poruszają zatem następujące kwestie:
związek duchów z dziełem stworzenia, istnienie, natura i przymioty aniołów,
upadek części aniołów, stan łaski duchów, relacja anioł-człowiek. Punkt ciężkości
nowożytnej angelologii przesunął się więc na problematykę aksjologiczną
i etyczną. Przyjmuje się duchowe oddziaływanie posłańcow na zmysły zewnętrzne,
wizje wewnętrzne, również zdolność wyłaniania się jestestw duchowych w rze-

237



czywistości materialnej. Rezygnuje się dziś z dociekań filozoficznych o naturze
anielskiej, zarazem uwaga skupia się na przekazach autorów Nowego Testamentu,
gdzie nacisk wydaje się być położony na bezpośredni związek duchów z Chrys-
tusem i ludźmi. W nauce Kościoła pozostało w kwestii anielskiej zaledwie kilka
dogmatów. Wyczerpująco dowiemy się tym z artykułu Zdzisława Kijasa, a o anio-
łach w prawosławiu z tekstu Aleksandra Naumowa.

Zarówno w prawosławiu, jak i w Kościele rzymskokatolickim obowiązuje kult
aniołów, żywy do dziś w liturgii. W kręgu christianitatis rozwinął się on
z oddolnej inicjatywy w IV wieku po Chr., aczkolwiek pierwsze wzmianki o jego
istnieniu odnajdujemy już w Apologii pierwszej św. Justyna (lata 150-155 po
Chr.). Kult ten wiązał się z osobą św. Michała archanioła. W połowie V stulecia,
za papieża Leona Wielkiego istniało gminne święto tzw. Natale Basilicae Angeli
in Salaria (obchodzone 29 IX), które przetrwało 400 lat. Na ten sam dzień
przypada, obchodzona od początku VI wieku w sanktuarium na szczycie Gargano
w Lombardii, uroczystość św. Michała archanioła: na cześć jego ukazania się
papież Gelazy I ustanowił w 493 r. święto. W osobie św. Michała archanioła
czczono wszystkich aniołów, występował on jako wódz anielskich zastępów.
Osobne święto ku czci aniołów stróżów zostało zatwierdzone przez papieża
Pawła V na prośbę cesarza Ferdynanda II (1608) i początkowo miało status kultu
lokalnego. Papież Klemens X rozciągnął je na cały Kościół (1670) i wyznaczył
datę 2 października. Jeszcze późniejsze były święta św. Gabriela archanioła
i św. Rafała archanioła, obydwa ustanowione przez papieża Benedykta XV w roku
1921. Nigdy nie rozwinął się natomiast w Europie kult chórów anielskich, miało
to miejsce jedynie w Kościołach koptyjskim i etiopskim. Kult dobrych duchów
został oficjalnie zaaprobowany na Soborze Nicejskim II (787).

W XX wieku władze kościelne jednoznacznie wypowiedziały się przeciwko
opiniom podważającym osobowy charakter bytów anielskich oraz dualizm materii
i ducha (encyklika Piusa XII Humani generis z roku 1950). Dokument ten pod-
kreśla również dogmatyczny charakter tezy o istnieniu aniołów jako bytów ro-
zumnych i osobowych. Obecnie obchodzi się zasadniczo tylko dwa święta aniels-
kie: 2 października święto aniołów stróżów, 29 września święto archaniołów
Michała, Gabriela, Rafała. Niektóre kraje osobno czczą swych narodowych
aniołów stróżów, np. Portugalia (5 lutego).

Głęboki kult anielski wyznawało wielu chrześcijańskich świętych. Traktują
o tym dwa artykuły: pierwszy ogólny, wybitnego hagiografa Ireneusza Werbiń-
skiego, drugi skoncentrowany jest na osobie św. Ignacego Loyoli i jego ponad-
czasowych Ćwiczeniach duchownych.

Można się zastanawiać, czy w ogóle istnieje coś takiego jak osobowość świę-
ta? Co w sferze ludzkiej psyche może być wyznacznikiem świętości? Nie odnaj-
dziemy nic takiego, bowiem do świętości jest powołany każdy, bez względu na
posiadane cechy charakteru. Świętość okazuje się w najgłębszym egzystencjalnym
sensie sztuką życia, rzeźbieniem samego siebie w codziennym życiu.

238



ZDZISŁAW JÓZEF KIJAS OFMConv

Aniołowie w nauczaniu Kościoła

Temat ten jest bardzo szeroki, a większość zagadnień z nim związanych
omawiana jest już od prawie szesnastu wieków. Nie sposób przedstawić
szczegółowo to zagadnienie w całości i dzisiaj, dlatego też skupię się tylko
na kilku wybranych przeze mnie tematach. Przedstawione zostaną w nastę-
pującym porządku: w punkcie pierwszym wymienię dokumenty Kościoła
– sobory, synody i katechizmy, które podejmowały temat aniołów; w dru-
gim omówię zasadnicze elementy nauki Kościoła dotyczące aniołów,
uwzględniając wypowiedzi papieży; w trzecim zatrzymam się na zadaniach
aniołów stróżów. W niniejszych rozważaniach celowo pomijać będę
nauczanie Pisma Świętego oraz wypowiedzi Ojców Kościoła dotyczące
świata anielskiego, omówione przez innych prelegentów. Nawiązanie do
Biblii czy Ojców Kościoła będzie miało zatem charakter przelotny
i jedynie rozpoczynający jakąś szerszą kwestię dotyczącą aniołów.

I. DOKUMENTY KOŚCIOŁA

1. Sobory i synody

Synod Rzymski (382) – chodzi tu o kanony ogłoszone przez papieża
Damazego po synodzie rzymskim (382), które uważa się za półoficjalne
zatwierdzenie Soboru w Konstantynopolu (381), w którym nie brali udzia-
łu delegaci Kościoła zachodniego. Kanony tego synodu potępiają te same
błędy, które potępił odbyty rok wcześniej Sobór. Synod nie naucza
bezpośrednio o aniołach, ale mówi o nich pośrednio, w kontekście
nauczania o Bogu Ojcu, Synu i Duchu Świętym:

239



Jeśli ktoś dzieli Boga, mówiąc, że Boga Ojca, Boga Syna Jego i Boga Ducha
Świętego uznaje za bogów, i to nie z powodu jednego Bóstwa i mocy, jak wierzymy
i wiemy, że przynależą do Ojca i Syna, i Ducha Świętego, i utrzymuje, że tylko Bóg
Ojciec jest Bogiem i w ten sposób wierzy w jednego Boga – to wpada w herezję,
a nawet wraca do judaizmu, gdzie nazwa «bogów» zosta a na ożona i dana przez
Boga wszystkim anio om i wszystkim świętym (DS 176; BF IV, 18).

Synod w Braga (563). Synod ten zadał ostateczny cios zwolennikom
nauki Pryscyliana, Kanon 7. synodu uczył:

Jeśli ktoś mówi, że diabe nie by najpierw dobrym anio em stworzonym przez Boga
i że natura jego nie by a Bożym dzie em, ale twierdzi, że wy oni on się z ciemności
i że nie mia żadnego stwórcy, że jest początkiem i substancją z a, jak mówi Manes
i Pryscylian – n.b.w. (DS 457; BF V, 7).

Dokument synodalny stwierdza trzy prawdy, że anioł istnieje, że był stwo-
rzony jako istota dobra oraz że jego natura jest Bożym dziełem.

Sobór Laterański IV (1215). Zadaniem tego Soboru, zwołanego przez
papieża Innocentego III, było zapobieżenie szerzącym się błędom katarów,
rozwiązanie kwestii religijnych związanych z powstaniem w Bizancjum
Cesarstwa łacińskiego po IV wyprawie krzyżowej w 1204 r. oraz znale-
zienie środków obrony przeciw Turkom. Sobór uchwalił również wyznanie
wiary, a w nim wyraźne sformułowanie nt. aniołów:

Ojciec Rodziciel, Syn zrodzony, Duch Święty pochodzący: wspó istotni i równi sobie,
wspó wszechmocni i wspó wiekuiści; są jednym wszystkich rzeczy początkiem,
stwórcą wszystkiego, co widzialne i niewidzialne, co duchowe i materialne. On to
wszechmocną swoją potęgą razem (simul), od początku czasu, utworzy jednakowo
z nicości i jeden, i drugi rodzaj stworzeń, tj. istoty duchowe (spirituale) i materialne:
anio ów i świat, a na koniec naturę ludzką, jakby ączącą te dwa światy, z ożoną
z duszy i cia a. Diabe bowiem i inne z e duchy zosta y przez Boga stworzone jako
dobre z natury, ale sami uczynili się z ymi” (DS 800; BF V, 10).

Sobór Watykański I (1870). Ojcowie tego soboru powtarzają nauczanie
Soboru Laterańskiego IV nt. aniołów (DS 3002). Ponadto dodają kanon
wykluczający z Kościoła tych, którzy by twierdzili, że Bóg nie powołał do
bytu wszystkich rzeczy zarówno duchowych, jak i materialnych:

Jeśli ktoś by nie uznawa , że świat i wszelkie rzeczy, które w nim się zawierają,
zarówno duchowe (spirituales), jak i materialne (materiales) wg (co do) ca ej swej
substancji zosta y wyprowadzone przez Boga z niczego... an.s. (DS 3025).

Pius XII – encyklika Humani generis (12 sierpnia 1950). Papież uważa,
że nie wolno poddawać w wątpliwość charakteru osobowego aniołów,
a także nauki o istotnej różnicy między duchem i materią:

240



Niektórzy podejmują tę kwestię: czy anio owie są stworzeniami osobowymi (persona-
les); i czy materia różni się istotowo (essentialiter) od ducha (DS 3891).

Sobór Watykański II (1962-1965) – Konstytucja dogmatyczna o Koś-
ciele Lumen gentium. W niej nt. aniołów – w kontekście ostatecznego
przyjścia Pana na końcu czasów – czytamy:

Dopóki tedy Pan nie przyjdzie w majestacie swoim, a wraz z Nim wszyscy anio owie
(por. Mt 25, 31), dopóki po zniszczeniu śmierci wszystko nie zostanie poddane Jemu
(por. 1Kor 15, 26-27), jedni spośród uczniów Jego pielgrzymują na ziemi, inni
dokonawszy żywota poddają się oczyszczeniu, jeszcze inni zażywają chwa y...
(nr 49).

Sobór mówi również o czci, jaką oddaje im Kościół, prosząc ich
o wstawiennictwo:

Co się zaś tyczy Aposto ów i Męczenników Chrystusowych, którzy przelawszy krew
swoją dali najwyższe świadectwo wiary i mi ości, to Kośció zawsze wierzy , że są
oni ściślej z ączeni z nami w Chrystusie, okazywa im, jak i B ogos awionej Maryi
Dziewicy i świętym anio om cześć szczególną i pobożnie modli się o pomoc ich
wstawiennictwa (nr 50).

Aniołowie, chociaż bardzo godni, ustępują jednak chwały Maryi, wy-
wyższonej ponad ich chóry. Lumen gentium wyraża to następująco:

Niechaj wszyscy chrześcijanie b agają wytrwale Matkę Boga i Matkę ludzi, aby Ona,
która modlitwami swymi wspiera a początki Kościo a, także i teraz w niebie, wywyż-
szona ponad wszystkich świętych i anio ów, we Wspólnocie wszystkich Świętych...
(nr 69).

2. Katechizmy

Ograniczę się tutaj do analizy trzech katechizmów. Będą należeć do
nich: Nauka Boża. Katechezy, opracował ks. Wincenty Zaleski (t. I-II,
Księgarnia św. Wojciecha, Poznań-Warszawa-Lublin 1959). Przez wiele
dziesięcioleci, ale także i w chwili obecnej, katechizm ten służył i nadal
służy do poznawania wiary katolickiej. Drugim katechizmem jest Katolicki
katechizm dorosłych. Wyznanie wiary Kościoła, opublikowany przez Nie-
miecką Konferencję Biskupów w roku 19851. Również i ten katechizm
odznacza się dużą wartością merytoryczną. Trzecim katechizmem będzie
Katechizm Kościoła Katolickiego, który obowiązuje od 11 października

1 Wydany przez Niemiecką Konferencję Biskupów, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań
1987.

241



1992 r. W oparciu o te katechizmy mają powstawać inne, lokalne katechiz-
my, dostosowane do potrzeb miejsca i osób pobierających naukę kateche-
tyczną.

Nauka Boża. Katechezy, opracował ks. Wincenty Zaleski (t. I i II,
Księgarnia św. Wojciecha, Poznań-Warszawa-Lublin 1959). Nauka zawiera
kilka jednostek lekcyjnych poświęconych aniołom, omawiając w dużych
szczegółach ich naturę oraz cel ich stworzenia. Gdy idzie o stworzenie,
Nauka mówi:

Anio ów stworzy Pan Bóg. Jeszcze nie by o ludzi, jeszcze nie by o ziemi, ani s ońca,
ani gwiazd, – a już byli anio owie. Pan Bóg stworzy bardzo wielu anio ów (t. I,
s. 27).

Na dalszych stronach Nauka powraca do tematu aniołów, omawiając
z większymi szczegółami istotne elementy katolickiej nauki o nich. Jest
rzeczą niemożliwą jej szczegółowe omówienie, dlatego zatrzymam się
jedynie na niektórych z jej zasadniczych elementów:

Anio owie są to duchy czyste – które nie mają cia a (g owy, rąk, nóg). Najwięcej ze
wszystkich stworzeń są podobne do Pana Boga, bo i Pan Bóg jest Duchem czystym
i nie ma cia a. Jako duchy są anio owie dla naszych oczu niewidzialni. A jeśli Pan
Bóg posy a ich czasem do ludzi, wtedy przybierają postać ludzką, aby mogli być
widoczni.
Anio owie mają rozum – co to znaczy? – że mogą myśleć, że wiedzą i pamiętają
wiele rzeczy.
Anio owie maja wolną wolę – to znaczy, że co robią, robią z w asnej chęci; dlatego,
że tak chcą. Ludzie mają także wolną wolę. Anio owie mają jednak większą w adzę
i si ę, którą da im Pan Bóg.
Anio owie są potężniejsi od ludzi – o wiele silniejsi, duch bowiem jest silniejszy od
cz owieka... Gdyby wszyscy ludzie stanęli do walki z jednym anio em, anio
pokona by ich bez trudu, tak wielka jest jego si a.
Anio owie są bardzo piękni – odznaczają się oni niezwyk ą pięknością.
Anio owie są podzieleni na chóry – są jakby wojskiem Pana Boga, a wiecie, że
w wojsku są różne stopnie i szarże...
Anio ów stworzy Pan Bóg. Jak Pan Bóg stworzy anio ów? Tak, jak stworzy ca y
świat; z niczego, dlatego tylko, że tak chcia .
W jakim celu stworzy Pan Bóg anio ów? Anio owie są jakby strażą i wojskiem Pana
Boga. Im większy jest na ziemi w adca, król, tym więcej ma woko o siebie s ug
i żo nierzy. Pan Bóg jest Królem nieba i ziemi. Dlatego też s ugami Jego są
anio owie – duchy czyste (t. I, s. 401-402).
Anio owie są nieśmiertelni (t. II, s. 83).

Katolicki katechizm dorosłych. Wyznanie wiary Kościoła, opublikowany
przez Niemiecką Konferencję Biskupów w roku 1985. Katolicki katechizm

242



dorosłych mówi „o istotach stworzonych stojących szczególnie blisko Boga
i wciąż głoszących Jego chwałę. Łukasz, opowiadając o narodzeniu Jezusa,
mówi o zastępach niebieskich wielbiących Boga: «Chwała na wysokości
Bogu!» (por. Łk 2, 14). Pismo Święte i Tradycja nazywają te istoty anio-
łami. Są one niejako niewidzialnymi towarzyszami i strażnikami ludzkich
pragnień i nadziei” (s. 106-17). W dalszej części Katolickiego katechizmu
dorosłych czytamy:

Wypowiedzi o istnieniu anio ów spotykają się dziś często z negacją czy niezrozumie-
niem. Niewątpliwie naukę o egzystencji anio ów wyraża Pismo Święte w znacznej
mierze w formach językowych w aściwych mitom, pos ugując się wyobrażeniami
związanymi z ówczesnym spojrzeniem na świat. Niezaprzeczalny jest też rozwój
historyczny tych wyobrażeń. W praktyce pobożności chrześcijańskiej sp ycono
i strywializowano niejednokrotnie obraz anio ów. Nie atwo zresztą mówić o tych
istotach w sposób w aściwy, ponieważ natrafiamy tu na granice możliwości ludzkich
wypowiedzi. Wiedzieli o tym wielcy Doktorzy Kościo a. Dlatego też trzeba zachować
powściągliwość w spekulacjach na temat liczby, rodzajów, hierarchii („chórów”)
anio ów. Niemniej, z drugiej strony, musimy zdawać sobie wciąż sprawę, że rzeczy-
wistość jest daleko większa i g ębsza, niż wyobraża to sobie pseudoracjonalny
krytycyzm. Rzeczywistość ma swoje «to, co na niebie» i «to, co na ziemi», bez
czego nie by aby ca ą rzeczywistością stworzenia. By aby materialistycznie zacieś-
niona, nie mając tego tajemniczego wymiaru (numinosum), którego istnienie prze-
czuli już liczni poeci i myśliciele. W obrazowym języku mitu wyraża się więc istotny
wymiar rzeczywistości, trudny do uchwycenia w sposób czysto pojęciowy (s. 107).

Katolicki katechizm dorosłych stwierdza istnienie aniołów. Mówi
następnie, że:

Wed ug Pisma Świętego są zupe nie jednoznacznie stworzeniami. Możemy ich czcić,
ale nie otaczać kultem należnym tylko Bogu (por. Pwt 17, 3; Ap 22, 8-9). Opierając
się na Piśmie Świętym (por. Hbr 1, 14) wyznanie wiary określa anio ów jako stwo-
rzenia niewidzialne, czyli duchowe. Nie znaczy to, że anio owie nie mają żadnych
powiązań ze światem widzialnym i że ingerują w bieg jego spraw tylko sporadycznie.
Anio owie reprezentują przed Bogiem poszczególne dziedziny stworzenia. Istotnie
w aściwym zadaniem anio ów jest uwielbienie Boga (s. 107-108).

Katolicki katechizm mówi jeszcze o wierze Kościoła w anioła stróża,
którego otrzymuje każdy człowiek. Prawda ta, czytamy w Katolickim kate-
chizmie, znajduje swoje oparcie w wypowiedzi Jezusa, który mówi o dzie-
ciach, że „ich aniołowie zawsze widzą twarz mego Ojca w niebie”
(Mt 18, 10).

Ta wypowiedź mówi raz jeszcze, że świat widzialny posiada ukryty
wymiar niewidzialny oraz że każdy człowiek, także dziecko i szczególnie

243



dziecko, ma u Boga wartość nieskończoną. Aniołowie są nam poręczeniem
i pomocą w wierze, że nasze nadzieje i tęsknoty nie kierują się w nicość,
że niebo jest dla nas rzeczywiście otworem (s. 108).

Katechizm Kościoła Katolickiego, który obowiązuje od 11 października
1992 r., w wielu miejscach nawiązuje do tematu aniołów. Oto one:

Ten zarazem kosmiczny, spo eczny i religijny porządek wielości narodów,
powierzony przez Bożą Opatrzność trosce anio ów (por. Pwt 4, 19; Pwt 32, 8 LXX),
ma na celu ograniczenie pychy upad ej ludzkości, która – jednomyślna w swej
przewrotności – sama chcia a dojść do swojej jedności, budując wieżę Babel (nr 57);
Dziewica Maryja urzeczywistnia w sposób najdoskonalszy pos uszeństwo wiary.
W wierze przyjmuje Ona zapowiedź i obietnicę przyniesioną przez anio a Gabriela,
wierząc, że «dla Boga... nie ma nic niemożliwego» ( k 1, 37), i dając swoje
przyzwolenie: «Oto ja s użebnica Pańska, niech mi się stanie wed ug twego s owa!»
( k 1, 38) (nr 148);
Anio owie i ludzie – stworzenia rozumne i wolne – muszą zdążać do swego
ostatecznego przeznaczenia przez wolny wybór, a przede wszystkim przez mi ość.
Mogą więc b ądzić. Istotnie, pope nili oni grzech. W ten w aśnie sposób z o moralne
wesz o w świat; jest ono nieporównywalnie większe od z a fizycznego. Bóg w żaden
sposób, ani bezpośrednio, ani pośrednio, nie jest przyczyną z a moralnego (nr 311);
Istnienie istot duchowych, niecielesnych, które Pismo Święte nazywa zazwyczaj
anio ami, jest prawdą wiary. Świadectwo Pisma Świętego jest tak oczywiste, jak
jednomyślność Tradycji (nr 328).

W dalszych numerach [kontekst istnienia szatana] (329-336) Katechizm
omawia naturę aniołów (329-330), ich zadania (331-333) oraz rolę w życiu
Kościoła (334-336). Nr 391 stwierdza, że „Pismo Święte i Tradycja Koś-
cioła widzą w tej istocie (która kusiła pierwszych rodziców – Z.K.)
upadłego anioła, nazywanego szatanem lub diabłem”. W kolejnych nume-
rach mówi o naturze ich upadku. Owo buntownicze „non serviam” było
wolnym wyborem, radykalnym i nieodwołalnym odrzuceniem Boga i Jego
Królestwa – por. nr 392). Nr 393 precyzuje, na czym polega ten nie-
odwołalny charakter dokonanego przez nich wyboru:

Nieodwo alny charakter wyboru dokonanego przez anio ów, a nie brak nieskończo-
nego mi osierdzia Bożego sprawia, że ich grzech nie może być przebaczony. Nie
ma dla nich skruchy po upadku, jak nie ma skruchy dla ludzi po śmierci2.

W innych miejscach, powracając do tematu dobrych aniołów, Kate-
chizm wspomina anioła Gabriela, który w chwili Zwiastowania nadaje

2 Św. Jan Damasceński, Wykład wiary prawdziwej, II, 4, Warszawa 1969, s. 69.

244



Chrystusowi imię Jezus, wyrażające zarówno Jego tożsamość, jak i posła-
nie (nr 430, por. także 695). Do tej samej sceny Katechizm powraca w in-
nym numerze (490) i mówi, że „w chwili Zwiastowania anioł Gabriel po-
zdrawia Ją (Maryję) jako «pełną łaski» (Łk 1, 28)”. Nr 497 przywołuje
słowa anioła wypowiedziane do Józefa o Maryi, jego Małżonce (Mt 1, 29).
Nr 538 odwołuje się do sceny kuszenia na pustyni („Jezus pozostaje tam
przez czterdzieści dni, poszcząc; żyje wśród dzikich zwierząt, a anioło-
wie Mu usługują” (por. Mk 1, 12-12). Nr 559 mówi o aniołach, którzy
obwieścili pasterzom radosną wieść o narodzeniu Zbawiciela (por. Łk 19,
38; 2, 14).

Nr 760 Katechizmu naucza, że upadek aniołów był dopuszczony przez
Boga:

Kośció jest celem wszystkich rzeczy i nawet bolesne wydarzenia, takie jak upadek
anio ów i grzech cz owieka, zosta y dopuszczone przez Boga tylko jako okazja
i środek do okazania ca ej mocy Jego ramienia, ogromu mi ości, jakiej chcia udzielić
światu (nr 760).

Mówiąc zaś o rzeczywistości piekła, Katechizm uczy:

Jezus zapowiada z surowością, że «pośle anio ów swoich: ci zabiorą z Jego Króle-
stwa wszystkie zgorszenia i tych, którzy dopuszczają się nieprawości, i wrzucą ich
w piec rozpalony» (Mt 13, 41-42) (nr 1034).

Temat aniołów, chociaż tylko marginalnie, pojawia się również przy
temacie świętych obrazów. Kościół uczy:

Przez ich wizerunki (chodzi o obrazy Matki Bożej i świętych) objawia się naszej
wierze cz owiek «na obraz Boga», przemieniony wreszcie «na Jego podobieństwo»,
a nawet anio owie, w ączeni także w dzie o Chrystusa (nr 1161).

Katechizm naucza, że również aniołów można przedstawiać na
obrazach, ponieważ, podobnie jak człowiek, włączeni są oni w dzieło
Chrystusa.

Również i w innych miejscach Katechizmu pojawia się imię anioła (722
– mówi o aniele Gabrielu, który pozdrawia Maryję jako „Córę Syjonu”;
1846 – mówi o aniele, który zwiastuje Józefowi imię Jezusa; 1994 –
naucza, że usprawiedliwienie grzeszników przewyższa stworzenie aniołów
w sprawiedliwości). Mówiąc o możliwości człowieka uznania wielkości
Boga, chociaż pośrednio Katechizm wypowiada się również o aniołach:

Przez stworzenie Bóg powo uje wszelki byt z nicości do istnienia. Cz owiek, «chwa ą
i czcią uwieńczony» (Ps 8, 6), jest zdolny, tak jak anio owie, uznać, «jak przedziwne
jest imię (Pana) po wszystkiej ziemi» (Ps 8, 2) (nr 2566).

245



Gdzie indziej Katechizm uczy, że anioł pełnił rolę pośrednika pozdro-
wienia, jakie Bóg skierował do Maryi (nr 2676), oraz że szatan oznacza
osobę – anioła, „który sprzeciwił się Bogu” (nr 2851).

II. NAUKA O ANIOŁACH

Spróbujmy teraz, w oparciu o teksty cytowane wyżej, wypowiedzi
papieży i teologów, omówić najważniejsze prawdy odnoszące się do
aniołów.

Istnienie aniołów. Według nauki Kościoła istnienie aniołów jest czymś
ze wszechmiar oczywistym, bogato poświadczonym przez tradycję i stąd
nie podlega żadnym wątpliwościom. Katolicki katechizm uczy, że:

Świadectwo Pisma Świętego o istnieniu anio ów jest jednoznaczne i spotykamy się
z nim na wielu miejscach... Obok świadectwa Pisma ważne jest przede wszystkim
świadectwo liturgii Kościo a. Anio owie nie są w niej postaciami marginalnymi. Mówi
o nich liturgia mszalna w Sanctus Modlitwy Eucharystycznej. Opierając się na tych
świadectwach Pisma, liturgii i pozosta ej tradycji, Kośció w swoim nauczaniu mówi
wielokrotnie w sposób oficjalny o egzystencji anio ów (s. 107).

Katechizm ujmuje sprawę syntetycznie:

Istnienie istot duchowych, niecielesnych, które Pismo Święte zazwyczaj nazywa
anio ami, jest prawdą wiary. Świadectwo Pisma Świętego jest tak oczywiste, jak
jednomyślność Tradycji (nr 328).

W tym zwięzłym sformułowaniu Katechizm streszcza całą tradycję
Kościoła, nauczanie Biblii, Ojców Kościoła, teologów oraz doświadczenia
duchowe wiernych. Wszyscy oni zgodnie przyznawali, że świat duchów
istnieje realnie i że jest on dziełem Boga jako jedynego Stwórcy.

Bóg stworzył aniołów jako istoty osobowe, odrębne od ludzi. Kościół
naucza, że wszyscy aniołowie zostali stworzeni bezpośrednio przez Boga,
nie precyzuje jednak bliżej sposobu ich stworzenia. Nietrudno jednak
stwierdzić, że podobnie jak pozostałe stworzenia materialne, aniołowie
zostali powołani do życia przez Boże słowo: Bóg rzekł i stało się. Bóg
powołał je do życia z niczego. Tomasz uczył ponadto, że Bóg dał im
istnienie przez swoją wolę, czyli w sposób zupełnie wolny3. Anioł jest

3 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna. Bóg Stwórca. Aniołowie, przeł. P. Bełch,
Londyn 1978, II, zag. 61, art. 2, s. 29.

246



posłańcem Bożym, istotą rozumną, stworzoną przez Boga i odrębną od
ludzi. Nie są więc aniołowie personifikacją Bożych przymiotów lub sił
natury, lecz osobami i podobnie jak osoby posiadają rozum, wolną wolę,
stąd też mogą decydować o swoim losie. Kiedy mówimy natomiast, że
aniołowie są „odrębni od ludzi” oznacza to, że mają inną od nas naturę,
którą Pismo Święte opisuje jako doskonalszą od ludzkiej.

Liczba aniołów. Św. Tomasz uważał, że doskonałość stworzenia wy-
maga, aby istoty duchowe przewyższały ilością swą byty materialne, im
bowiem coś jest bardziej doskonałe, tym istnieje w większej ilości. Oto
słowa Tomasza:

Należy tak powiedzieć: anio owie jako jestestwa niematerialne istnieją w jakiejś
wielkiej liczbie, i co do tego górują nad wszelką wielością materialną... A oto
uzasadnienie: Ponieważ tym, co Bóg w stwarzaniu rzeczy szczególnie ma na
uwadze, jest doskona ość wszechświata, dlatego im jakieś byty są bardziej
doskona e, tym w większej nadmierności czy obfitości są stwarzane przez Boga. Jak
zaś nadmierność cia oceniamy wed ug wielkości, tak nadmierność rzeczy niecieles-
nych możemy oceniać wed ug wielości. Widzimy zaś, że cia a niezniszczalne – a są
one doskonalsze wśród cia – górują bodajże bez porównania pod względem wiel-
kości nad cia ami zniszczalnymi; wszak ca a sfera, w której panują si y dzia ające
i odbierające, jest czymś znikomym liczebnie wobec cia niebieskich. Stąd s uszny
wniosek, że jestestwa niematerialne górują pod względem wielości poniekąd bez
porównania nad jestestwami materialnymi4.

Spośród siedmiu archaniołów, o których wspomina Księga Tobiasza
(12, 15), Biblia wylicza tylko imiona trzech: Michała, Gabriela i Rafała.
Kościół na przestrzeni wieków powstrzymywał się przed nadawaniem
imienia pozostałym czterem archaniołom. W roku 745 synod w Rzymie,
zwołany przez papieża Zachariasza, zakazał używania pozabiblijnych imion
dla aniołów, przypominając jednocześnie, że należy używać jedynie trzech
wspomnianych: Michała, Gabriela i Rafała. Także i później, w okresie
Karola Wielkiego lokalny synod w Akwizgranie, obradujący w roku 789,
nie tylko zakazał, ale ponadto zagroził ekskomuniką i wysokimi karami
tych wszystkich, którzy będą czcili Uriela, ponieważ jego imienia nie
podaje Biblia, ale znamy go jedynie ze źródeł pozabiblijnych. W tym
kierunku szło również postanowienie Kongregacji Doktryny Wiary, która
zakazywała wzywania aniołów, których imiona nie pojawiają się w teks-
tach Biblii ani w kościelnej Tradycji5.

4 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 50, art. 3, s. 141-142.
5 Por. Kongregacja Doktryny Wiary, List do Kard. Höffnera z 24 września 1983, AAS,

247



Nazwy i hierarchie aniołów. Z tekstu biblijnego wynika, że istnieje
bardzo wielu aniołów. Księga Daniela mówi wręcz o milionach istot nie-
bieskich: „Tysiąc tysięcy służyło Mu, a dziesięć tysięcy po dziesięć tysięcy
stało przed Nim” (Dn 7, 10). Autor Listu do Hebrajczyków mówi wręcz
o „niezliczonej liczbie aniołów” (Hbr 12, 22). Nie wiemy dokładnie, ilu
jest aniołów, okryte jest to tajemnicą. Na przestrzeni wieków istniało wiele
spekulacji na ten temat. Wydaje się, że jest przynajmniej tylu aniołów, ilu
ludzi, którzy żyli, żyją i żyć będą na ziemi. Istnieje bowiem przekonanie,
że każda osoba posiada swojego anioła stróża, który w przypadku jej
śmierci nie przechodzi na inną osobę, lecz pozostaje z nią w wieczności.

Św. Tomasz uważał, że każdy anioł jest innego rodzaju i różni się od
innego anioła, i to tak daleko, jak np. człowiek różni się od psa. Albert
Wielki z kolei utrzymywał, że wszyscy aniołowie są tego samego rodzaju.
Z kolei szkoła franciszkańska uczyła, że indywidualne hierarchie albo
chóry aniołów stanowią w sobie szczególny rodzaj różniąc się od następ-
nego chóru6. Wśród duchów jedne są większe od innych, zarówno pod
względem wiedzy, jak i siły woli. Zróżnicowanie to stanowi podstawę
hierarchii anielskiej. Już w Starym Testamencie spotykamy się z takimi
nazwami aniołów, jak cherubini czy serafini. W listach Pawłowych z kolei
pojawiają się trony, panowania, moce, zwierzchności czy władze (por. Kol
1, 16; Ef 1, 21). Należy dodać do nich aniołów (1 P 3, 22) i archanio-
łów (1Tes 4, 15). W Liście do Efezjan wspomina się również, chociaż
w negatywnym kontekście upadku, o zwierzchnościach i władzach (Ef 3,
10; 6, 12).

Opracowanie tradycyjnej hierarchii anielskiej zawdzięczamy Pseudo-
Dionizemu Areopagicie. Według tego syryjskiego mnicha z przełomu V
i VI wieku istnieje dziewięć chórów anielskich podzielonych na trzy
triady. Do pierwszej triady należą serafini, cherubini i trony. Chociaż
różnią się między sobą, wspólna im jest kontemplacja Bożej chwały, którą
przekazują na niższe poziomy. Druga triada obejmuje panowania, moce
i władze. Komunikują się z Bogiem poprzez pierwszy poziom anielski. Do
trzeciej triady należą natomiast zwierzchności, archaniołowie i aniołowie7.

nr 76, 1984, ss. 175-176; także Kongregacja Doktryny Wiary, Dekret z 6 czerwca
1992 dotyczący niektórych praktyk „Opus Angelorum (Engelwerk)”, AAS, nr 84, 1992,
s. 805-806.

6 Por. P. Haffner, Mystery of Creation, Leominter 1995, s. 36.
7 Pseudo-Dionizy Areopagita, O Hierarchii niebiańskiej, Kraków 1932, ss. 205-212;

237-242; 257-262.

248



Grzegorz Wielki, przeciwnie do Pseudo-Dionizego, zachowuje pierwszą
triadę, lecz w drugiej i trzeciej zmienia moce ze zwierzchnościami. Uważa
również, że aniołowie wyższego rzędu kontemplują jedynie Boga nie
pełniąc żadnych ziemskich posług, które zarezerwowane są dla aniołów
niższych szczebli.

Oficjalne nauczanie Kościoła nie podważało tego rodzaju klasyfikacji
utrzymując jej ważność. Katolicki katechizm mówił jedynie, że

trzeba zachować powściągliwość w spekulacjach na temat liczby, rodzajów, hie-
rarchii („chórów”) anio ów. Niemniej, z drugiej strony, musimy zdawać sobie wciąż
sprawę, że rzeczywistość jest daleko większa i g ębsza, niż wyobraża to sobie
pseudoracjonalny krytycyzm (s. 107).

W tym samym duchu wypowiadał się Jan Paweł II stwierdzając, że
kwestia tego rodzaju może wydać się raczej obca mentalności współczes-
nego człowieka. Niemniej mówił także:

Jako stworzenia natury duchowej, anio owie posiadają rozum i wolną wolę w stopniu
doskonalszym niż cz owiek, niemniej w stopniu skończonym. Anio owie są więc
bytami osobowymi i w tym znaczeniu także oni stanowią obraz i podobieństwo
Boga. Pismo Święte mówi o anio ach, używając nie tylko nazw indywidualnych
(takich jak imiona w asne: Rafa , Gabriel, Micha ), ale także nazw «zbiorowych»
(takich jak serafini, cherubini, trony, potęgi, moce, panowania, księstwa); rozróżnia
wreszcie pomiędzy anio ami a archanio ami. Choć język Pisma Świętego ma charak-
ter analogiczny i reprezentatywny, można wnosić, że te byty osobowe ączą się
z sobą w pewne jakby spo eczności – wed ug stopnia doskona ości lub wed ug
szczególnych zadań, jakie są im w aściwe. Pisarze starożytni i sama liturgia mówią
również o chórach anielskich (9 chórów wed ug Pseudo-Dionizego Areopagity).
Teologia, zw aszcza patrystyczna i średniowieczna, nie odrzuca tych wyobrażeń, ale
stara się je wyjaśniać pod względem doktrynalnym i mistycznym, nie przypisując im
jednak wartości bezwzględnej. Św. Tomasz skupi swe dociekania na cechach
ontologicznych, na zdolnościach poznawczych i wolitywnych oraz duchowym
wyniesieniu owych stworzeń czysto duchowych, zarówno ze względu na godność,
jaką posiadają one w hierarchii bytów, jak i dlatego, że pozwala o mu to pog ębić
wiedzę na temat zdolności i czynności w aściwych czystemu duchowi, a tym samym
wyjaśnić w niema ym stopniu zasadnicze problemy, które od początku nurtują
i pobudzają myśl cz owieka: poznanie, mi ość, dobroć Boga, osiąganie Jego
królestwa8.

8 Audiencja generalna, 6 czerwca 1986 [w:] Jan Paweł II naucza o aniołach i szatanie,
opr. A. Sujka, Kraków 1998, s. 22.

249



Według św. Tomasza świętość i przebóstwienie jest u aniołów darem
łaski, a nie natury. Tak więc Doktor Anielski uczy, że „odrębność hierar-
chii i rzędów w aniołach opiera się na łasce a nie na naturze”9.

Czas stworzenia aniołów. Są istnieniami osobowymi i stworzonymi na
obraz i podobieństwo Boga10. Trudno jednak powiedzieć dokładnie, kiedy
nastąpiło ich stworzenie. Większość Ojców greckich (wśród nich św. Ba-
zyli, św. Grzegorz z Nazjanzu), a także Ojców tradycji łacińskiej (św. Hie-
ronim, św. Ambroży) byli przekonani, że aniołowie zostali stworzeni przed
światem materialnym. Inny z Ojców Wschodnich – św. Jan Damasceński
również uważał, że aniołowie zostali stworzeni przed stworzeniem nieba
i ziemi, bowiem stworzenie duchowe musi poprzedzać powołanie do
istnienia świata zmysłowego i świata ludzkiego. Podobnie jak św. Grze-
gorz z Nazjanzu, nie umieszczał on aniołów ani w wieczności Boga, ani
też w granicach materialnego świata człowieka (chronos). Przestrzenią ich
przebywania była tzw. aevum, coś w rodzaju niedoskonałej wieczności.
Aniołowie byli więc istnieniami skończonymi i przypadkowymi, nie wiecz-
nymi, niemniej ponad wszelką formą czasu fizycznego.

Z kolei św. Augustyn zdawał się przyjmować, że aniołowie zostali
stworzeni równocześnie ze światem materialnym, co sugerowało biblijne
wyrażenie „niebo i ziemię” (Rdz 1, 1)11. W podobnym kierunku szły roz-
ważania św. Grzegorza Wielkiego. On również był przekonany, że anioło-
wie zostali stworzeni na równi ze światem materialnym. Na poparcie
odsyłał do tekstu z Księgi Mądrości Syracha, gdzie czytamy: „Ten, co żyje
wiecznie, stworzył wszystko bez wyjątku” (Syr 18, 1)12.

Większość teologów przychyla się do opinii Augustyna i innych, że
stworzenie aniołów nastąpiło w tym samym czasie, co stworzenie świata
materialnego. Sugeruje to wyraźnie również tekst soborowy z roku 1215,
że Bóg stworzył „od początku czasu” (simul) istoty duchowe i materialne,
a następnie „na koniec” (deinde) naturę ludzką.

Zdaniem św. Tomasza z Akwinu dzieło Boga jest doskonałe i dlatego
należałoby przyjąć, że stworzył On wszystko w tym samym czasie w tym

9 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 108, art. 4, s. 75.
10 Bonawentura uczył, że Bóg stworzył anioła ex nihilo na swój obraz (por.

Breviloquium II 6).
11 Św. Augustyn, O państwie Bożym, XI 9; De Genesi ad litteram: Imperfectus Liber,

3, 7-8 (Patrologia Latina 34, s. 222-223).
12 Św. Grzegorz Wielki, Moralium, księga 32, rozdz. 32 (Patrologia Latina 76, s. 644-

646).

250



samym wszechświecie. Gdyby jednak ktoś szedł za inną opinią nie myliłby
się, bowiem wielu spośród Ojców uważało, że stworzenie świata duchowe-
go wyprzedzało stworzenie świata materialnego13. Każde z istnień świata
duchowego jest rezultatem bezpośredniego działania stwórczej mocy Boga,
który ich pozytywnie pragnie i w takiej liczbie, w jakiej istnieją. W przeci-
wieństwie do świata materialnego aniołowie wolni są od materialnego
ciała, zróżnicowania pod względem seksu i możliwości reprodukcji. Teo-
doret z Cyru pisał, że już na początku Bóg stworzył tyle aniołów, ile
chciał, nie zaś jak w przypadku człowieka, kiedy stworzył tylko jedną parę
ludzi dając jej moc rozmnażania się i zapełniania całej ziemi. Ponieważ
natura anielska nie podlega zniszczeniu, stąd aniołowie nie mają potrzeby
rozmnażania się, do czego zmuszony jest człowiek14. Nie wdając się
w szczegóły Katechizm Kościoła Katolickiego uczy jedynie, że: „Anioło-
wie są obecni od chwili stworzenia” (nr 331).

Aniołowie są czystymi duchami. Zarówno Sobór Laterański IV, jak
i Watykański I, który powtarza naukę z 1215 r., uczy, że Bóg powołał do
bytu stworzenia duchowe i cielesne, a potem naturę ludzką złożoną z du-
cha i ciała. Powyższe sobory nie miały zamiaru określić nauki o czystej
duchowości aniołów, lecz tylko wskazać, że wszystko pochodzi od Bo-
ga15. O aniołach, jako stworzeniach czysto duchowych, naucza natomiast
Katechizm Kościoła Katolickiego (nr 330), który mówi, że aniołowie, „jako
stworzenia czysto duchowe posiadają rozum i wolną wolę” (nr 330). Jan
Paweł II uczy tak samo, mówiąc:

Wiara Kościo a, oprócz istnienia anio ów, uznaje pewne charakterystyczne cechy ich
natury. To, że świat anielski jest natury czysto duchowej, oznacza przede wszystkim
ich niematerialność i nieśmiertelność. „Anio owie nie są cia em” (nawet jeśli ze
względu na misję pe nioną wobec cz owieka przyjmują w pewnych momentach po-
stać widzialną), a zatem nie odnosi się do nich to prawo zniszczalności, które jest
udzia em ca ego świata materialnego. Chrystus powie kiedyś, odwo ując się do życia
przysz ego po zmartwychwstaniu cia : „umrzeć nie mogą, gdyż są równi anio om”
( k 20, 36)16.

13 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 61, art. 3.
14 Teodoret z Cyru, Haereticarum Fabularum Compendium, księga 5, rozdz. 7 (PG 83,

s. 468-469); por. P. Haffner, Mystery of Creation..., s. 33).
15 Takiego zdania jest W. Granat, który pisze, że „Ojcowie soboru lateraneńskiego

pragnęli zwalczyć herezje Albigensów, którzy w duchu manichejskim twierdzili, że nie
wszystko pochodzi od Boga dobra, gdyż niektóre byty stworzył bóg zła” (W. Granat, Bóg
Stwórca. Aniołowie – człowiek [w:] Granat W., Dogmatyka katolicka, Lublin 1961, t. 2,
s. 148, przypis 6).

16 Audiencja generalna, 6 czerwca 1986 [w:] Jan Paweł II naucza..., s. 22.

251



Posiadają rozum i wolną wolę. Teologowie scholastyczni byli przeko-
nani, że aniołowie są czystymi duchami. Zostało to powszechnie przyjęte
przez kościelne nauczanie i aż do chwili obecnej Kościół naucza, że
aniołowie są „istotami duchowymi, niecielesnymi”17. Z ich niecielesnoś-
cią wiąże się również ich intelekt, który jest znacznie doskonalszy od
intelektu człowieka.

Zakresem i sposobem poznania anielskiego zajął się w szczególny
sposób św. Tomasz z Akwinu. Uczył on, że aniołowie jako stworzenia nie
mogą posiadać nieskończonego umysłu, a więc ich poznanie jest ograni-
czone. Nie poznają one wszystkiego przez swoją istotę, lecz przez idee18,
które zostały im dane wraz z naturą19. Nie widzą w sposób naturalny
Boga, ale poznają Go, gdyż otrzymują odeń bezpośrednio Jego podobień-
stwo w swej naturze20. Doktor Anielski uczył, że aniołowie poznają siebie
przez swoją istotę, a więc bezpośrednio, co wynika z ich duchowej natury
i zdolności refleksji. Poznają świat duchowy i materialny przez dar idei
rzeczy materialnych i duchowych, jaki otrzymały od Boga. Tak więc anioł
poznaje siebie zgodnie ze swoim bytem naturalnym i intelektualnym
(secundum esse naturale et intellectuale simul), inne zaś byty poznaje
tylko przez idee otrzymane21. Ze swej natury aniołowie nie są zdolni, by
poznać tajemnice Bożej łaski, mówi bowiem Pismo: „Kto zaś z ludzi zna
to, co ludzkie, jeżeli nie duch, który jest w człowieku? Podobnie i tego, co
Boskie, nie zna nikt, tylko Duch Boży” (1 Kor 2, 11). Tomasz mówi nato-
miast, że aniołowie poznają tajemnice życia Bożego przez jego widzenie:

Ale jest u nich jeszcze inne poznawanie – pisze Tomasz – to mianowicie, które
stanowi ich szczęście; nim to widzą S owo i rzeczy w S owie. Otóż dzięki temu
widzeniu poznają tajemnice aski; wszelako nie wszystkie i nie wszyscy jednakowo,
ale wed ug tego, jak Bóg zechcia im je objawić... A dzieje się to tak: Wyżsi
anio owie, wpatrując się bystrzej niż inni w mądrość Bożą, widzeniem tym poznają
więcej tajemnic i wznioślejszych, które z kolei ujawniają niższym – oświecając ich;
niektóre z tych tajemnic poznali tą drogą już na początku swojego stworzenia;
o innych bywają pouczani z czasem – stosownie do potrzeb spe nianych przez nich
poselstw22.

17 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 328.
18 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 55, art. 1.
19 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 55, art. 2.
20 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 55, art. 1.
21 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 56, art. 2; zag. 57, art. 1, 2.
22 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., I, zag. 57, art. 5.

252



Aniołowie nie mogą poznać ze swej natury i w sposób pewny tajem-
nych duchowych myśli i pragnień, które nie zostały uzewnętrznione przez
człowieka i zależą od Jego wolnej woli. Tylko sam Bóg zna tajniki serca
człowieka (Jr 17, 9-10). Tak więc myśli i pragnienia woli, które nie
zostały uzewnętrznione przez człowieka tylko Bóg może poznać, gdyż
wola ludzka tylko Jemu podlega i On jedynie może w niej działać. Od tej
właśnie woli zależy, czy ktoś chce aktualnie o czymś pomyśleć. Św. To-
masz uczy więc, że aniołowie nie są w stanie poznać rzeczy przyszłych,
które zależne są od wolnej woli. Uczy ponadto, że byty przyszłe konieczne
aniołowie poznają w ich przyczynach, np. jutrzejszy wschód słońca. Kiedy
natomiast fakty zjawiają się przypadkowo i tylko niekiedy, są one całko-
wicie nieznane zarówno ludziom, jak i aniołom23. Zdarzenia przyszłe po-
znawane są wyłącznie przez Boga, który swą wszechwiedzą obejmuje
wszystkie czasy i także to, co dla aniołów i ludzi dopiero zaistnieje.

Idąc za nauczaniem Biblii, Kościół uważa, że aniołowie mogą porozu-
miewać się z ludźmi i są zdolni przekazywać swe myśli istotom rozumnym
(zdaje się to sugerować tekst z 1 Kor 13, 1, gdzie św. Paweł pisze
o językach aniołów).

Chociaż aniołowie są stworzeniami bardziej doskonałymi od człowieka,
natura ludzka jest bardziej kompletna będąc mikrokosmosem całego
stworzenia, materialnego i duchowego. Ponieważ aniołowie pozbawieni są
zmysłów, przez które człowiek odbiera i poznaje otaczający go świat, stąd
ich poznanie jest inne od poznania ludzkiego. Anioł nie może poznawać
świata zewnętrznego z siebie, lecz stwarzając ich Bóg wlał w ich intelekt
idee rzeczy materialnych24. Oznacza to, że w odróżnieniu od stworzeń
widzialnych, aniołowie nie nabywają idei rzeczy istniejących w świecie
materialnym. Tekst Apokalipsy zdaje się sugerować, że ich poznanie jest
obszerne. Mają to symbolizować cztery zwierzęta „pełne oczu z przodu
i z tyłu” (por. Ap 4, 6-8), które otaczają tron Baranka. Ich poznanie nie
jest jednak nieograniczone, Chrystus mówi bowiem, że „o dniu owym
(czasie powtórnego Przyjścia Chrystusa) i godzinie nikt nie wie, nawet
aniołowie niebiescy, tylko sam Ojciec” (Mt 24, 36). Poznanie, jakim cieszą
się aniołowie, nie jest więc nieograniczone, niemniej jest wyjątkowo
bogate. Aniołowie nie znają przyszłości, ani też tajemnic serca ludzkiego.
Na tyle poznają ludzkie myśli i pragnienia, na ile są one formułowane
i wyrażane na zewnątrz. Anioł może wpłynąć bezpośrednio na inny stwo-
rzony intelekt, lecz nie może działać bezpośrednio na inną stworzoną wolę.

23 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, I, zag. 57, art. 3.
24 Por. P. Haffner, Mystery of Creation..., s. 34.

253



Oddziaływanie aniołów na materialny świat następuje poprzez wolę.
Tak więc nie znają oni, w oparciu o swoje naturalne poznanie, nadprzyro-
dzonych tajemnic, które przekraczają wszelki stworzony intelekt. Prze-
ciwnie, aniołowie mogą poznać prawdy nadprzyrodzone dzięki swemu
nadprzyrodzonemu poznaniu, jakim cieszą się w wizji uszczęśliwiającej.
Anioł nie może się więc mylić ani w swoim intelekcie, ani w swojej woli,
a stąd nie cofa się w swoich decyzjach raz podjętych.

Aniołowie cieszą się również szczególną wolnością i silną wolą.
Właśnie dlatego, że cieszą się tak doskonałym poznaniem, decyzje ich woli
są nieodwołalne. Wyjaśnia to, dlaczego grzech aniołów jest ostateczny
i nieodwracalny. Nie można jednak przesadzać, gdy chodzi o moc aniołów,
pamiętać bowiem należy, że są stworzeniami, a przez to samo zależni są
całkowicie od Boga. Mówi bowiem autor Psalmu 89, 6-7:

Niebiosa wys awiają cuda Twoje, Panie, i wierność Twoją w radzie świętych. Bo któż
na ob okach będzie równy Panu, któż wśród synów Bożych będzie do Pana
podobny?

Ponieważ cieszą się wolnością, aniołowie mogą odwrócić się od Boga.
Możliwość taka stała się rzeczywistością, co Bóg w swojej wszechwiedzy
i w swojej ponadczasowości przewidział. Następną konsekwencją ich
duchowej natury jest nieśmiertelność aniołów. Katechizm Kościoła
Katolickiego naucza:

Jako stworzenia czysto duchowe anio owie posiadają rozum i wolę: są stworzeniami
osobowymi25 i nieśmiertelnymi. Przewyższają doskona ością wszystkie stworzenia
widzialne. Świadczy o tym blask ich chwa y26.

Aniołowie nie są seksualnie zróżnicowani, tzn. że nie ma pośród nich
osób płci żeńskiej czy męskiej. Mimo tego w ikonografii chrześcijańskiej
bywają przedstawiani jako młodzi albo jako wiecznie młodzi mężczyźni.

– Wola aniołów. Teologia katolicka uczy, że aniołowie cieszą się
nadludzką mocą (por. 2 P 2, 11; Dz 12, 7), że mogą panować nad ludzką
wyobraźnią i wpływać w nadzwyczajny sposób na ludzkie zmysły. Tomasz
uczył, że „anioł oświeca myśl człowieka za pośrednictwem wyobrażeń.
Otóż, jak anioł może zmieniać wyobraźnię, która jest do usług myśli, tak
samo może zmieniać i pożądanie zmysłowe, które jest do usług woli, jako

25 Por. Pius XII, Encyklika «Humani generis» (DS 3891).
26 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 330.

254



że to pożądanie jest siłą posługującą się cielesnym narzędziem. A więc, jak
oświeca myśl, tak może zmieniać wolę”27.

Aniołowie mogą także przyjmować ludzkie ciała, tj. kształtować zjawę
dostrzegalną przez człowieka. Są zdolni tworzyć dla nas fakty niezwykłe,
ponieważ lepiej znają prawa przyrody i mogą się nimi posługiwać. Mogą
wpływać na materię, czy to w sposób dobroczynny czy szkodliwy (por.
Dn 3, 95; Jb 1, 7; 2 Mch 3, 25-35; J 5, 4; Mt 28, 2-3). Św. Tomasz uczył
jednak, że aniołowie nie mogą czynić cudów, ponieważ może je czynić
tylko Bóg.

Cokolwiek zaś swoją w asną mocą czyni anio lub jakiekolwiek bądź inne stworzenie,
czyni to zgodnie z porządkiem ustanowionym dla natury stworzenia, a to nie jest
cudem. Pozostaje więc, że sam tylko Bóg może czynić cuda28.

Ani dobrzy, ani źli aniołowie nie mogą tworzyć bezpośrednio w ludz-
kim rozumie i woli myśli czy pragnień, lecz oddziaływać mogą tylko
pośrednio. Św. Tomasz zauważa, że

w dwojaki sposób można dzia ać na wolę i ją zmieniać: po pierwsze, od wewnątrz.
A ponieważ ruch woli jest nie czym innym, jak sk onnością woli ku rzeczy chcianej,
dlatego samemu tylko Bogu przys uguje w ten sposób dzia ać na wolę i zmieniać
sk onności. Jak bowiem sk onność tkwiąca w naturze pochodzi li tylko od Boga,
który daje naturę, tak i sk onność tkwiąca w woli pochodzi li tylko od Boga, który jest
jej twórcą. Po drugie, wola może być poruszana od zewnątrz. W wypadku anio a
dziać się to może tylko w jeden sposób, mianowicie przez dobro dostrzeżone przez
myśl. Stąd też o tyle ktoś porusza wolę, o ile jest przyczyną tego, że coś jest
dostrzeżone jako dobro godne pożądania. Jak wyżej ustalono, również i w ten
sposób skutecznie może poruszać wolę sam tylko Bóg; zaś anio i cz owiek mogą
to czynić drogą przyjaznego przekonywania. Poza tym sposobem, w cz owieku wola
bywa z zewnątrz poruszana jeszcze inaczej, mianowicie przez uczucie obudzone
w zmys owym pożądaniu; tak np. pożądliwość lub gniew sk aniają wolę do chcenia
czegoś. I w ten to również sposób anio owie – jak i o ile zdo ają wzbudzić tego typu
uczucia – mogą poruszać wolę, ale nie w sposób konieczny, bo wola zawsze zosta-
je wolną – może przyzwolić lub oprzeć się uczuciu29.

Aniołowie są nieśmiertelni i posiadają naturę społeczną, co oznacza, że
mogą poznawać świat zewnętrzny i są otwarci na duchową wspólnotę. Jan
Paweł II, podczas audiencji generalnej 23 lipca 1986 r., w następujących
słowach wyrażał się na temat rozumności i wolności aniołów:

27 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 111, art. 2, s. 110.
28 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 110, art. 4, s. 105-106.
29 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 111, art. 2, s. 110-111.

255



W doskona ości swojej duchowej natury anio owie powo ani są od początku – na
mocy posiadanego rozumu – do poznania prawdy i umi owania dobra, które znają
w sposób pe niejszy i doskonalszy, aniżeli może je znać cz owiek. Mi ość ta jest
aktem wolnej woli, bowiem także w przypadku anio ów wolność oznacza możliwość
wyboru pomiędzy dzia aniem na rzecz znanego im Dobra, czyli Boga, lub wbrew
Niemu. Trzeba tutaj powtórzyć to, co już uprzednio zosta o powiedziane w związku
z cz owiekiem: stwarzając istoty wolne, Bóg chcia , aby w świecie urzeczywistnia a
się owa prawdziwa mi ość, która jest możliwa tylko na gruncie wolności. Chcia
przeto, ażeby stworzenie, obdarzone Jego obrazem i podobieństwem, mog o w spo-
sób możliwie najpe niejszy upodobnić się do Niego, do Boga, który „jest mi ością”
(1 J 4, 8. 16). Stwarzając czyste duchy, jako istoty wolne, Bóg w swojej Opatrzności
nie móg nie przewidzieć również możliwości grzechu anio ów. Ponieważ zaś Opatrz-
ność jest odwieczną Mądrością mi ującą, Bóg sam wie, jak z dziejów tego grzechu,
nieporównanie radykalniejszego jako grzech czystego ducha, wyprowadzić osta-
teczne dobro ca ego stworzonego wszechświata30.

Szczęście aniołów. W zagadnieniu 62. św. Tomasz zastanawia się, czy
aniołowie byli szczęśliwi od momentu swojego stworzenia?

Do istoty szczęśliwości – odpowiada – należy sta ość, czyli utrwalenie w dobrym.
Lecz anio owie nie od razu, jak tylko zostali stworzeni, byli utrwaleni w dobrym,
czego dowodem jest upadek niektórych. A więc anio owie nie byli szczęśliwi od
swojego stworzenia31.

Aniołowi tymczasem właściwy był drugi rodzaj szczęścia, jakie osiągnąć
można siłą własnej natury, obcy był mu natomiast ostateczny stan szczęś-
liwości, który przekracza siły natury. W konsekwencji aniołowie nie od
razu osiągnęli widzenie Boga, chociaż od razu zostali podniesieni do
nadprzyrodzonego stanu. Widzenie Boga jest bezpośrednim, intuicyjnym
poznaniem Jego wewnętrznego życia, a nie tylko Jego przejawów w dzie-
łach natury i łaski. Potocznie mówimy, że jest to widzenie Boga twarzą
w twarz, które jest darem Bożej łaski. Aniołowie nie cieszyli się więc tego
rodzaju widzeniem od chwili stworzenia.

Zadania aniołów. Aniołowie są na usługach Jezusa Chrystusa. Św. Ma-
teusz przekazuje słowa Chrystusa, który mówi, że „Syn Człowieczy przyj-
dzie w swej chwale i wszyscy aniołowie z Nim...” (Mt 25, 31). Aniołowie
należą do Chrystusa, ponieważ przez Niego i dla Niego zostali stworzeni.
Pisze bowiem Apostoł Paweł:

30 Jan Paweł II naucza..., s. 22-23.
31 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 62.

256



Bo w Nim zosta o wszystko stworzone: i to, co w niebiosach, i to, co na ziemi, byty
widzialne i niewidzialne, czy trony, czy panowanie, czy zwierzchności, czy w adze.
Wszystko przez Niego i dla Niego zosta o stworzone (Kol 1, 16).

Jezus Chrystus uczynił ich również posłańcami swojego zbawczego za-
mysłu:

Czyż nie są oni wszyscy duchami przeznaczonymi do us ug, posy anymi na pomoc
tym, którzy mają posiąść zbawienie? (Hbr 1, 14)32.

Tak więc aniołowie obecni są od chwili stworzenia33 i przez całą
historię zbawienia. Ich szczególnym zadaniem jest zwiastowanie „z daleka
i z bliska”34 Bożego zamysłu zbawienia i służenie wypełnieniu Bożych
planów. Katechizm Kościoła Katolickiego wylicza następujące przykłady
ich działania w historii świata i ludzi: zamykają raj ziemski (por. Rdz 3,
24), chronią Lota (por. Rdz 19), ratują Hagar i jej dziecko (por. Rdz 21,
17), powstrzymują rękę Abrahama (por. Rdz 22, 11), pośredniczą w prze-
kazywaniu Prawa (por. Dz 7, 53), prowadzą lud Boży (por. Wj 23, 20-23),
zwiastują narodziny (por. Sdz 13) i powołania (por. Sdz 6, 11-24; Iz 6, 6),
towarzyszą prorokom (por. 1 Krl 19, 5). Kiedy natomiast „nadeszła pełnia
czasów” archanioł Gabriel zwiastuje narodzenie Poprzednika oraz naro-
dzenie samego Jezusa (por. Łk 1, 11. 26).

Obecność aniołów, tak wyraźna w Starym Testamencie, jest równie
silna w Nowym Testamencie. Otaczają opieką i adorują Jezusa Chrystusa.
Zwiastują Jego narodzenie (por. Łk 2, 14), strzegą Go w dzieciństwie (por.
Mt 1, 20; 2, 13. 19), służą Mu na pustyni (por. Mk 1, 13; Mt 4, 11),
umacniają Go w agonii (por. Łk 22, 43) i mogliby ocalić Go z ręki
nieprzyjaciół (por. Mt 26, 53). W tekstach Nowego Testamentu znajdujemy
również informacje o aniołach, którzy „ewangelizują” głosząc Dobrą
Nowinę o Wcieleniu (por. Łk 2, 10. 8-14) i Zmartwychwstaniu Chrystusa
(por. Mk 16, 5-7). Również z Chrystusem będą w czasie Jego powrotu
i będą Mu służyć podczas Sądu (por. Mt 13, 41; 24, 31; Łk 12, 8-9)35.

Zadania aniołów są więc rozliczne. Nie ograniczają się do jakiegoś
wycinka czasu w życiu człowieka czy świata, ale obejmują całą jego his-
torię, od początku do samego końca. Ich obecność widoczna jest również
bardzo mocno w życiu Kościoła, o czym daje wyraźne świadectwo liturgia
zarówno bizantyjska, jak i rzymska.

32 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 331.
33 Hiob (38, 7) nazywa je „synami Bożymi”.
34 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 332.
35 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 333.

257



Liturgia bizantyjska żywi przekonanie o współudziale aniołów w odda-
waniu czci Bogu na ziemi oraz o ich funkcji opiekuńczej wobec ludzi.
Przekonanie to wyraża się również w wezwaniach ektenii36. Z kolei
w Cherubikonie37 Kościół prawosławny zachęca swoich wiernych do na-
śladowania pobożności aniołów. Warto również zaznaczyć, że obecność
anioła w liturgii bizantyjskiej symbolizuje diakon.

Również i w liturgii rzymskiej aniołowie mają szczególnie ważne
miejsce, o czym wspomina Katechizm Kościoła Katolickiego, kiedy mówi:

W liturgii Kośció ączy się z anio ami, by uwielbić trzykroć świętego Boga;
przywo uje ich obecność (w Supplices Te rogamus... – «Pokornie Cię prosimy...»
z Kanonu rzymskiego, w In paradisum deducant te angeli... – «Niech anio owie
zawiodą cię do raju...», w liturgii pogrzebowej lub w Hymnie cherubinów w liturgii
bizantyjskiej) oraz czci szczególnie pamięć niektórych anio ów (św. Micha a,
św. Gabriela, św. Rafa a, św. Anio ów Stróżów)38.

Aniołowie są posyłani przez Boga, aby pomagali ludziom w osiągnięciu
nadprzyrodzonego celu. Katechizm Kościoła Katolickiego mówi, że „całe
życie Kościoła korzysta z tajemniczej i potężnej pomocy aniołów” (nr 334)
oraz że

życie ludzkie od dzieciństwa aż do zgonu jest otoczone opieką i wstawiennictwem
anio ów. „Każdy wierny ma u swego boku anio a jako opiekuna i stróża, by prowadzi
go do życia”. Już na ziemi życie chrześcijańskie uczestniczy – przez wiarę –
w b ogos awionej wspólnocie anio ów i ludzi, zjednoczonych w Bogu (nr 336).

Jan Paweł II, wierny tradycji, wylicza następujące zadania, jakie pełnią
aniołowie: adorują Boga, ujawniają Bożą Opatrzność, pośredniczą między
Bogiem a ludźmi, są stróżami człowieka, zwiastują ludziom wolę Boga,
uczestniczą w dziejach zbawienia ludzkości itd. Nawiązując do posługi
adoracji Boga, papież mówił:

Zwróćmy uwagę, że anio ami nazywa Pismo Święte oraz Tradycja te czyste duchy,
które w podstawowej próbie wolności wybra y Boga, Jego chwa ę oraz Jego
królestwo. Są one zjednoczone z Bogiem przez uświęcającą mi ość, która p ynie
z jasnego i uszczęśliwiającego widzenia Trójcy Przenajświętszej. „Anio owie...
w niebie – mówi Chrystus – wpatrują się zawsze w oblicze Ojca mojego, który jest

36 Jest to modlitwa liturgiczna w Kościele wschodnim, złożona z kilku próśb za różne
osoby lub wspólnoty, a także za potrzeby i troski, jakie trapią ich w życiu. Na każde
wezwanie tej modlitwy wierni odpowiadają Kyrie eleison (w Kościele katolickim jej
odpowiednikiem jest Modlitwa wiernych).

37 Hymn kościelny, używany w liturgii bizantyjskiej, a także ormiańskiej.
38 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 335.

258



w niebie” (Mt 18, 10). Owo „wpatrywanie się w oblicze Ojca” jest najwyższym
przejawem adoracji Boga. Można powiedzieć, że w nim spe nia się owa „niebiańska
liturgia” w imieniu ca ego kosmosu, z którą nasza ziemska liturgia Kościo a ączy się
stale, a zw aszcza w swoich momentach szczytowych. Wystarczy wspomnieć akt,
w którym Kośció na ca ym świecie, codziennie i o każdej porze, przed rozpoczęciem
Modlitwy Eucharystycznej w centralnym punkcie Mszy świętej, odwo uje się do
anio ów i archanio ów, by śpiewać chwa ę Boga po trzykroć Świętego, jednocząc się
z tymi pierwszymi adoratorami Boga w oddawaniu czci i w mi osnym poznaniu
niewypowiedzianej tajemnicy Jego świętości39.

Aniołowie objawiają również Bożą Opatrzność:

Wobec Boga, który jest Duchem absolutnie doskona ym – mówi papież Jan Pawe
II – świat stworzeń duchowych jest z natury, tzn. z racji swojej duchowości, o wiele
bliższy, aniżeli świat stworzeń materialnych. Stanowi on jakby najbliższe „środowis-
ko” Stwórcy. Pismo Święte daje dosyć wyraźne świadectwo tej bliskości anio ów
wobec Boga. Mówiąc o nich pos uguje się takimi przenośniami, jak „tron” Boga, Jego
„zastępy”, Jego „niebiosa”. Przez ca e stulecia chrześcijaństwa poezja i sztuka
czerpa y z Pisma Świętego natchnienie, przedstawiając nam anio ów jako orszak
Boga40.

Aniołowie pośredniczą również pomiędzy Bogiem a ludźmi.

Nazwa, używana w Piśmie Świętym dla ich (anio ów) określenia, wskazuje na to, że
Objawienie uwydatnia przede wszystkim ich zadania wobec ludzi: anio (angelus)
oznacza „zwiastuna”. Hebrajskie malak, używane w Starym Testamencie, oznacza
raczej «pos a» czy «ambasadora». Funkcją anio ów, stworzeń duchowych, jest
pośredniczenie pomiędzy Bogiem a ludźmi. List do Hebrajczyków mówi w związku
z tym, że Chrystus otrzyma «imię», a zatem sta się znacznie wyższym pośredni-
kiem aniżeli anio owie (por. Hbr 1, 4)41.

Aniołowie uczestniczą również w dziejach zbawienia ludzkości, jak
uczy Jan Paweł II:

Uczestnicząc w życiu Trójcy poprzez świat o, anio owie są – wedle świadectwa
Objawienia – powo ani także do tego, aby w momentach określonych planem Bożej
Opatrzności uczestniczyć w dziejach zbawienia ludzi... W to wierzy i tego naucza
Kośció , w oparciu o Pismo Święte, z którego dowiadujemy się, iż zadaniem dobrych
anio ów jest ochrona ludzi i troska o ich zbawienie42.

39 Audiencja generalna, 6 czerwca 1986 [w:] Jan Paweł II naucza..., s. 25-26.
40 Audiencja generalna, 9 lipca 1986, [w:] Jan Paweł II naucza..., s. 27.
41 Audiencja generalna, 30 lipca 1986 [w:] Jan Paweł II naucza..., s. 31.
42 Audiencja generalna, 6 czerwca 1986, [w:] Jan Paweł II naucza..., s. 38-39.

259



Chwała aniołów. Należy pamiętać, że chociaż są czystymi duchami,
aniołowie są istnieniami napełnionymi Duchem Świętym i żyją w zażyłości
z Trójcą Świętą. Przebywają w obecności Boga, kontemplują Jego oblicze
(Iz 6, 2; Dn 7, 10; Mt 18, 10) i oddają Mu wieczne uwielbienie (Ap 4, 4-
11). Św. Augustyn, a następnie św. Tomasz nauczali, że aniołowie zostali
stworzeni w stanie łaski uświęcającej, która była darem darmowym, lecz
potrzebnym im w celu powrotu do Boga. Każdy z duchów otrzymał łaskę
odpowiednią do swojej natury43. W konsekwencji, pełnia ich rozwoju
dokonywała się w jednym akcie przejścia od łaski do chwały.

Przeciwnie nauczał Piotr Lombard, św. Bonawentura czy bł. Jan Duns
Szkot, zdaniem których aniołowie zostali uświęceni w jakiś czas po swoim
stworzeniu. W ślad za tym szło również nauczanie tychże teologów, że
wizja uszczęśliwiająca, jaką cieszyli się aniołowie, musiała zostać
poprzedzona poprzez akt zdobycia samoświadomości, a następnie przez akt
pełnej współpracy z łaską Bożą. Po nich dopiero, niejako w trzecim akcie,
anioł cieszyć się może wizją uszczęśliwiającą44.

Chwała, w której żyją aniołowie, ustępuje chwale Matki Bożej, będącej
Królową Aniołów, jak odmawiamy w Litanii Loretańskiej. Tę wyższość
Maryi nad aniołami podkreśla wyraźnie tradycja Kościoła wschodniego.
W Akatyście liturgia prawosławna wielbi Maryję słowami:

Witaj, g ębino nawet anielskim okiem nie zbadana45, Witaj, cudzie, o którym s ów
brak jest anio om46, Witaj, tronie najświętszy Tego, co jest nad cheruby, Witaj,
mieszkanie wznios e Tego, co ponad serafy47.

Podobnie jak Chrystusowi, aniołowie zdają się podlegać również Maryi,
która jest dla nich pośredniczką łask48. O wyższości Maryi nad aniołami
uczył wyraźnie św. Jan Damasceński, który mówi o dziewięciu chó-
rach aniołów ozdabiających Świętą Dziewicę i śpiewających Jej pieśni
uwielbienia.

43 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 62, art. 6.
44 Por. P. Haffner, Mystery of Creation..., s. 39.
45 Ikos 1 [w:] Akatyst ku czci Bogurodzicy. Starożytny liturgiczny hymn maryjny

z dodatkiem oficjów towarzyszących, s. 32*.
46 Ikos 2 [w:] Akatyst..., Rzym 1980, s. 10*.
47 Ikos 8 [w:] Akatyst..., s. 22*.
48 Por. B. Marconcini, A. Amato, C. Rocchetta, M. Fiori, Angeli e demoni. Il dramma

della storia tra il bene e il male, EDB, Bologna 1992, s. 121.

260



III. ANIOŁOWIE STRÓŻOWIE

Już w Starym Testamencie spotykamy się z przekonaniem, że każdy
człowiek i każda wspólnota posiada swojego anioła stróża. Tak np.
w Psalmie 91, 11 czytamy, że Bóg „swoim aniołom dał rozkaz o tobie,
aby cię strzegli na wszystkich twych drogach. Na rękach będą cię nosili,
abyś nie uraził swej stopy o kamień”. Z kolei autor Psalmu 34, 7 sugeruje,
że anioł opiekuje się całą wspólnotą, mówi bowiem: „Anioł Pański zakłada
obóz warowny wokół bojących się Jego i niesie im ocalenie”. Księga
Wyjścia opowiada, że Naród Wybrany miał swojego anioła, który opieko-
wał się nim w czasie jego drogi do Ziemi Obiecanej:

Oto Ja posy am anio a przed tobą, aby cię strzeg w czasie twojej drogi i doprowa-
dzi cię do miejsca, które ci wyznaczy em. Szanuj go i bądź uważny na jego s owa.
Nie sprzeciwiaj się mu w niczym, gdyż nie przebaczy waszych przewinień, bo imię
moje jest w nim. Jeśli będziesz wiernie s ucha jego g osu i wykonywa to wszystko,
co ci polecam, będę nieprzyjacielem twoich nieprzyjació i będę odnosi się wrogo
do odnoszących się tak do ciebie. Mój anio poprzedzi cię (Wj 23, 20-23)49.

Chrystus nauczał również, że każdy z ludzi otrzymał swojego anioła
stróża, który opiekuje się nim gorliwie przez całe jego życie, chcąc dopro-
wadzić go do wiecznej chwały:

Strzeżcie się, żebyście nie gardzili żadnym z tych ma ych; albowiem powiadam
wam: anio owie ich w niebie wpatrują się zawsze w oblicze Ojca mojego, który jest
w niebie (Mt 18, 10).

Według bł. Jana Dunsa Szkota, zadaniem aniołów stróżów jest ochra-
niać ludzi przed atakami złych duchów50. Zadania aniołów stróżów zna-
lazły swoje szczególnie ważne miejsce w poezji i literaturze. Widać to
szczególnie wyraźnie w Boskiej komedii, w której Dante Alighieri oddaje
w ręce aniołów zadanie prowadzenia dusz znajdujących się w czyśćcu.
W raju natomiast poeta ukazuje aniołów, jako najwyższy szczebel wśród
istot stworzonych, a ich zadaniem nie jest już służenie człowiekowi, ale
oddawanie czci Bogu. Uczestniczą w życiu Bożym poprzez kontemplację,
miłość i uwielbienie. Poeta ukazuje cały dynamizm tego uwielbienia
pisząc:

Świat ość ujrza em w postaci strumienia
pe ną b yskawic; jaskry i stokrocie

49 Prorok Daniel sugeruje, że był nim archanioł Michał (por. Dn 10, 13. 21b).
50 Jan Duns Szkot, IV Sent. 1. 2, d. 3, q. 10-11; d. 1, q. 6; d. 9, q. 1-2; d. 11.

261



brzeg jej malują w różnobarwne lśnienia.
Z niej żywych iskier ulatują krocie
i każda w kwiatu jednego koronie
utkwi, jak rubin oprawiony w z ocie51.

W raju aniołowie byliby więc, jak chce Dante, pośrednikami pomiędzy
Bogiem i błogosławionymi. Aniołowie, w pierwszym rzędzie archanioł
Gabriel, otaczają Maryję „lica, które do Chrystusa najpodobniejsze”52.

Nie sposób omówić tutaj w całej pełni przebogatej teologicznej tradycji
Kościoła odnośnie do tematu anioła stróża53. Odsyłając w tym względzie
do pozycji monograficznych, które podejmują ten temat, odwołam się tutaj
do nauki Katechizmu Kościoła Katolickiego. Tekst watykańskiego doku-
mentu podaje wyraźną naukę odnośnie do ich obecności i szczególnej roli
w życiu człowieka:

Życie ludzkie od dzieciństwa aż do zgonu jest otoczone opieką i wstawiennictwem
anio ów. „Każdy wierny ma u swego boku anio a jako opiekuna i stróża, by prowadzi
go do życia”54. Już na ziemi życie chrześcijańskie uczestniczy – przez wiarę –
w b ogos awionej wspólnocie anio ów i ludzi, zjednoczonych w Bogu55.

Anioł stróż jest wyrazem Bożej Opatrzności, która nieprzerwanie towa-
rzyszy i opiekuje się człowiekiem na jego drogach do wieczności, pragnąc,
aby ta wieczność była dla niego szczęśliwa, aby była wspólnotą z Najwyż-
szym, swoim Stwórcą56.

Kościół uczy, że aniołom należy się podobny kult jak świętym – cultus
duliae. Cześć ta nie polega na poddaństwie, lecz na uznaniu doskonałości,
świętości i łaski, jakich Bóg udziela swoim świętym. Kult ten różnił się od
cultus latria, który należał się wyłącznie samemu Bogu. Był to bowiem
kult poddaństwa. W odniesieniu natomiast do Matki Bożej mówiło się
wcześniej o cultus hyperduliae, przewyższa Ona bowiem swoją godnością
aniołów i ludzi. W chwili obecnej natomiast mówi się tylko, że Maryi

51 Dante Alighieri, Boska komedia, przeł. A. Świderska, Kraków 1947. Raj 30, 64-67.
Iskra symbolizuje anioła, który wychodzi ze strumienia boskiego światła, aby osiąść
następnie na kwiatach, będących świętymi w raju.

52 Dante Alighieri, Boska komedia..., Raj 32, 85.
53 B. Marconcini, A. Amato, C. Rocchetta, M. Fiori, Angeli e demoni..., s. 124-146.
54 Bazyli Wielki, Adversus Eunomium, 3, 1 (PG 29, 656B).
55 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 336.
56 Por. J. Daniélou, Gli angeli e la loro missione secondo i Padri della Chiesa,

Gribaudi, Milano 1998, s. 83-100.

262



należy się szczególny rodzaj czci57. Cześć oddawana aniołom sięga
bezpośrednio Boga, Ojca naszego Pana Jezusa Chrystusa, na którego
wskazują całym swoim istnieniem i działaniem58.

ZAKOŃCZENIE

Nie jest to wszystko, co możemy powiedzieć na temat aniołów, wystar-
czająco jednak wiele dla zapoznania się z ich bogactwem. Nauka o anio-
łach Magisterium Kościoła jest ściśle powiązana z nauczaniem Biblii
i Ojców Kościoła. Z tych dwóch źródeł czerpało zarówno Magisterium
Kościoła, jak również nauczanie teologów. Odpowiedzialny za czystość
przekazu Kościół sięgał do źródeł historycznych, wybierając z nich to, co
najcenniejsze i trwałe w angelologii, odrzucając czy też nie przyjmując
tego wszystkiego, co wydawało się nie posiadać głębszego uzasadnienia
w Tradycji albo co było trudne do teologicznego uzasadnienia.

57 Paweł VI, Marialis cultus mówi o „należnej czci” (wstęp).
58 Por. DS 600, s. 1821-1825.

263



ALEKSANDER NAUMOW

Aniołowie w prawosławiu

Angelologia prawosławia jest zasadniczo angelologią biblijną i patrystycz-
ną. Należy brać pod uwagę fakt określania przez Pismo terminem αγγ λος
różnych desygnatów. Nasze tłumaczenia albo zachowują zapożyczenie
„anioł” (cs. Aggeł /Angeł ), albo też tłumaczą na „wysłannik” (cs.
věstnik ) – mamy więc z jednej strony anioła, jako nazwę samego Jahwe
(Rdz 16, 7-13; 48, 16), Anioła Przymierza na określenie Mesjasza (Ml 3,
1)1, nazwanie aniołem Mojżesza (Lb 20, 16) oraz aniołów Kościołów (Ap
1, 20; 2, 1. 8. 12. 18; 3, 1. 7. 14), ale z drugiej strony mamy wysłanników,
wysłańców, posłańców, posłów czy zwiastunów na oznaczenie proroków
(Ag 3, 13; Iz 33, 7), kapłanów (Ml 2, 7), Jana Chrzciciela (Mt 11, 10) lub
jego uczniów (Łk 7, 24), apostołów (Łk 9, 52) czy aniołów klęski (Ps 78
(77), 49) i in. Ale podstawowe znaczenie tego słowa to oczywiście byty
duchowe, nie posiadające ciała, różne od bytów materialnych. Są to
rozumne i niematerialne duchy służebne. Ich istnienie jest osobowe
i oczywiste. Szczególnie dobitnie podkreśla ich status Pan Jezus, gdy
poucza saduceuszy (Mt 22, 30), kwestionujących rzeczywiste istnienie
aniołów (Dz 23, 8). Toteż nazwanie Boga Ojca Stworzycielem wszystkich
rzeczy widzialnych i niewidzialnych jednoznacznie przywołuje także akt
stworzenia aniołów, których Księga Nehemiasza (9, 6; por. Łk 2, 13)
nazywa „wojskiem niebios”, a Księga Hioba (1, 6; 38, 7) „synami
Bożymi”. Co do czasu pojawienia się aniołów, egzegeci uważają, że

1 Zob. odpowiedni ekskurs ks. M. Petera w tomie Księgi proroków mniejszych –
Nahuma – Habakuka – Sofoniasza – Aggeusza – Zachariasza – Malachiasza. Wstęp – prze-
kład z oryginału – komentarz [w:] Pismo Święte Starego Testamentu, pod red. S. Łacha,
t. XII, cz. 2, Pallottinum, Poznań 1968, s. 502-505.

264



ponieważ cały świat duchowy wyprzedził swym istnieniem świat mate-
rialny, to zostali oni powołani do istnienia aktem stworzenia nieba, a więc
ich zaistnienie rozpoczyna dzieje bytów poza-boskich. Dobitnie podkreślił
to św. Grzegorz z Nazjanzu, mówiąc, że boska Dobroć „najpierw wymyś-
liła moce anielskie i niebieskie, a ta myśl stała się czynem, spełnionym
przez Słowo i wykończonym przez Ducha”2.

Rozważając naturę aniołów, teologowie prawosławni podkreślają ich
duchowość, bezcielesność oraz fakt, że są oni doskonalsi od duszy ludz-
kiej, lecz jednocześnie w swej doskonałości ograniczeni – Psalmista
podkreśla bowiem, że człowiek został uczyniony „niewiele mniejszym od
istot niebieskich” (Ps 8, 6), a Zbawiciel zaznaczył, że aniołowie nie wiedzą
nic o Dniu Sądu (Mk 13, 32). W kontekście ograniczoności aniołów przy-
wołuje się także cytaty biblijne z listów św. Piotra (1 P 1, 12), św. Pawła
(1 Kor 2, 11; Hbr 17, 9; Ef 2, 10) i inne ukazujące, że aniołowie nie mają
pełnej wiedzy o Bogu, gdyż dzięki pełnej transcendencji istoty Bożej
dostęp do niej jest niemożliwy także dla nich; nie wiedzą wszystkiego
o sercu (wnętrzu) człowieka, nie znają przyszłości, nie rozumieją tajemnicy
zbawienia i sami z siebie nie potrafią czynić rzeczy cudownych, nie mogą
być jednocześnie w różnych miejscach3. Mimo ich bezcielesności czło-
wiek postrzega je w formie, przez cielesne obrazy4, które są obrazami nie
posiadającymi wymiarów, ponieważ anioł, nawet postrzegany, nie zajmuje
miejsca i nie może zostać ogarnięty. Porozumiewają się ze sobą samą
myślą, ale używają języka (języków) i słuchu, a także muzyki (śpiewu),
mimo że nieustanny śpiew chwały wydobywa się z ich „bezcielesnych
warg i duchowych ust”. Zasadniczym zadaniem Mocy Niebiańskich jest
oddawanie chwały Bogu (oglądają Oblicze Boga) i pośredniczenie między
Bogiem i człowiekiem (czy szerzej – światem materialnym). Patrystyka
i korzystająca z niej hymnografia i homiletyka podkreślają ich uczestnic-
two w światłości i energii Bożej, nazywając je za św. Grzegorzem
z Nazjanzu światłami drugimi, które świecą bezpośrednio, przyjąwszy
boskie energie i tę uzyskaną światłość przekazują bytom materialnym,
zwłaszcza wiernym. Hymny cerkiewne nazywają je „zwierciadłami Świa-

2 Św. Grzegorz z Nazjanzu, Mowy wybrane, PAX, Warszawa 1967: Mowa 45 (II na
Święto Paschy), 5, s. 533.

3 Makarij, Pravoslavno dogmatičko bogoslovije. Prvi deo. Po trećem izdanju preveo
i gdegde dopunio protosindjel Mitrofan Šević, Novi Sad 1895, §§ 46-50, s. 192-205;
Episkop Veniamin (Milov), Čtenija po liturgičeskomu bogosloviju, Bruxelles 1977, s. 21-24
i in.

4 Św. Grzegorz z Nazjanzu, Mowy wybrane..., Mowa 28 (teologiczna II), 31, s. 309.

265



tła”, jego „(od)blaskiem”, „węglami rozżarzonymi przez zorzę boskości”,
„płomieniami roznoszącymi ogień boskości”, „błyskawicami” itp. W ten
sposób aniołowie pilnują wszystkich krańców ziemi, opiekują się pojedyn-
czymi wiernymi, ich zgromadzeniami, narodami, państwami, są umocnie-
niem Kościoła i jednocześnie wzorem dla ludzi, by wyzbywali się cieles-
ności i wznosili duchem/umysłem ku niebu5.

Liczba mocy anielskich jest ogromna (Dn 7, 10; Ap 5, 11). Patrystyka
i liturgika, a także biblistyka prawosławna, opierając się głównie na listach
św. Pawła do Kolosan (1, 16) i Efezjan (1, 20) oraz św. Piotra (1 P 3, 22),
zgodnie przyjmują istnienie dziewięciu chórów anielskich i ich podział na
trzy triady. W tekstach źródłowych istnieje spora różnorodność nazw
i podziału, choć za Pseudo-Dionizym Areopagitą katechetycznie przyjęto,
że pierwsza, najwyższa triada to serafini, cherubini i trony, druga to
panowania, moce i potęgi (władze), zaś trzecia to zwierzchności, archanio-
łowie i aniołowie. Ten dziewięcioczłonowy podział jest odwzorowywany
przez Cerkiew rosyjską i inne słowiańskie podczas proskomidii (przygoto-
wawczej części mszy św.), kiedy to z trzeciej prosfory (chlebka ofiarnego)
są wyjmowane cząsteczki za 9 kategorii (chórów) świętych (Jan Chrzciciel,
prorocy, apostołowie; biskupi, męczennicy, mnisi; cudotwórcy, Joachim
i Anna oraz autor odprawianej mszy, tj. Jan Chryzostom lub Bazyli Wiel-
ki). W tym samym momencie w Kościele greckim wspomina się „po-
wszechnych przywódców i archaniołów Michała i Gabriela oraz wszystkie
moce niebieskie”, a w Kościele unickim – „czcigodne bezcielesne moce
niebieskie”6.

W liturgii wschodniej wielokrotnie daje się wyraz przekonaniu, że
aniołowie i ludzie tworzą jeden Kościół i że Bóg w jednakowym stopniu
odbiera chwałę od jednych i od drugich. Najwyraźniej widać to podczas
sprawowania Mszy św., którą nie bez kozery określa się jako „liturgię
kosmiczną” lub „niebo na ziemi”.

Podczas tzw. Małego wejścia (z Ewangelią) kapłan odmawia po cichu
taką modlitwę: „Panie i Władco, Boże nasz, Ty ustanowiłeś na Niebie
chóry i wojska aniołów i archaniołów na służbę Twojej chwały, uczyń, aby
razem z nami weszli także i aniołowie, współofiarujący i współwysławia-
jący Twoją dobroć”7. Kolejnym wyrazistym momentem jest modlitwa

5 Opieram się tu przede wszystkim na cyklu ośmiu kanonów jutrzni na poniedziałki,
autorstwa Teofanesa Graptosa, studyty z IX w.

6 Św. Jan Chryzostom, Wybór pism. Modlitwy liturgiczne. Pisma o charakterze wycho-
wawczym, tłum. H. Paprocki, W. Kania, wstęp i oprac. H. Paprocki i A. Słomczyńska [w:]
Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy, t. XIII, ATK, Warszawa 1974, s. 49.

7 Tu i niżej cytuję liturgię św. Jana Chryzostoma w przekładzie Henryka Paprockiego

266



podczas śpiewania Trisagionu8, w której kapłan mówi: „Święty Boże,
Który przebywasz wśród świętych, Którego Trójświętym głosem opiewa-
ją serafini i wychwalają cherubini, Którego adorują wszyscy aniołowie [...]
przyjmij również i z naszych grzesznych ust hymn najświętszy...” (s. 67).
Liturgiści uważają ponadto, że przy koncelebrze śpiew hymnu przez kapła-
nów w prezbiterium jest śpiewem anielskim, zaś śpiew chóru i wiernych
– śpiewem człowieczym.

Podobne zespolenie hierarchii niebieskiej z rodzajem ludzkim występuje
podczas Wielkiego wejścia (przeniesienie chleba i wina ze stolika ofiar-
nego na ołtarz), kiedy to chór śpiewa tzw. Cheruwimską pieśń (Hymn
cherubinów): „My, którzy w sposób niepojęty cherubinów przedstawiamy
i Dawczyni Życia – Trójcy trójświęty hymn z nimi śpiewamy, odrzućmy
teraz wszelką życiową troskę. Abyśmy podjęli Króla Wszechrzeczy, któ-
remu niewidzialnie oddają hołd zastępy aniołów” (s. 79). W tym czasie,
kiedy lud naśladując cherubinów może połączyć się z nimi w trójświętym
alleluja9, kapłan się modli, podkreślając, że służba Bogu, „noszonemu na
tronie cherubinów, Panu serafinów i Królowi Izraela jest wielka i straszna
nawet dla samych mocy niebieskich”. Udział mocy niebieskich w ziems-
kiej liturgii jeszcze mocniej uwypukla hymn śpiewany na liturgii wprzód
poświęconych darów przy przenoszeniu Najświętszego Sakramentu10

i hymn przewidziany zamiast pieśni cheruwimskiej na mszę Wielkiej
Soboty11.

Tuż przed kanonem eucharystycznym kapłan dziękuje Bogu „za tę
ofiarę, którą z rąk naszych raczysz przyjąć, chociaż stoją przed Tobą
tysiące archaniołów i dziesiątki tysięcy aniołów, cherubini i serafini
sześcioskrzydli, wieloocy, unoszący się skrzydlaci zwycięską pieśń

[w:] Św. Jan Chryzostom, Wybór pism..., s. 65. Por. przekład Andrzeja Polkowskiego [w:]
Jan Paweł II w dialogu miłości z Kościołem Wschodnim, wybór i opracowanie A. Pol-
kowski, wstęp W. Hryniewicz OMI, PAX, Warszawa 1984, s. 161-173.

8 „Święty Boże, święty mocny, święty nieśmiertelny, zmiłuj się nad nami”.
9 Vieniamin , Novaja skrižal ili ob jasnienije o cerkvi, o liturgii i o vsěch službach

i utvarjach cerkovnych [...], Sanktpietierburg 185811(2), cz. 2, §§ 12, 29, ss. 118-119,
136-137.

10 „Oto Moce niebieskie niewidzialnie z nami służą, bowiem wchodzi Król chwały”;
Św. Jan Chryzostom, Wybór pism..., s. 142.

11 „Niech zamilknie wszelkie stworzenie i niech przebywa ze strachem i trwogą i niech
nie myśli o niczym co ziemskie. Oto Król królów i Pan panujących przychodzi złożyć
siebie w ofierze i oddać się na pokarm dla swych wiernych. Poprzedzają Go zaś chóry
aniołów z wszelką Władzą i Potęgą, wielooczni cherubini i sześcioskrzydli serafini,
zakrywający oblicza i śpiewający pieśń: alleluja, alleluja, alleluja” – św. Jan Chryzostom,
Wybór pism..., s. 79.

267



śpiewając, wołając, wzywając i głosząc” – i wtedy chór śpiewa Sanctus12,
a podczas tego śpiewu kapłan ciągnie po cichu: „Z tymi błogosławionymi
mocami i my [...] wołamy i mówimy: Święty jesteś i najświętszy...”, do-
chodząc w modlitwie do słów ustanowienia (s. 89-91). W modlitwie w li-
turgii s. Bazylego jest jeszcze wzmianka o „posłaniu nam aniołów Stróży”
(s. 92). Po Przeistoczeniu podkreśla się raz jeszcze, że Bogurodzica jest
„czcigodniejsza od cherubinów i bez miary dostojniejsza od serafinów”
(s. 100), w ektenii pokoju prosi się o „anioła pokoju, wiernego przewod-
nika, stróża naszych dusz i ciał” (s. 108) i w rozesłaniu odwołuje się
niekiedy do wstawiennictwa także „niebieskich mocy bezcielesnych”13.

Podobnie na jutrzni w 11. modlitwie kapłańskiej wspomina się stwo-
rzenie przez Boga z własnej woli rozumnych i duchowych mocy, a w koń-
czącej ją aklamacji znajdujemy stwierdzenie, że Boga wysławiają wszyst-
kie moce niebios14. Natomiast w liturgicznym cyklu tygodniowym ponie-
działek jest dniem dedykowanym aniołom; wtedy wspomina się stworzenie
świata duchowego i początek dzieła zbawienia. Dlatego najważniejszy
zespół ośmiu propriów anielskich umieszczony jest w oktoechu pod
poszczególnymi tonami w niedzielę wieczór i poniedziałek rano.

W cyklu rocznym z kolei znajdujemy wspomnienia liturgiczne na 8 XI
– św. archanioła Michała jako synaksa wszystkich mocy niebiańskich15,
na 26 III – św. archanioła Gabriela jako święto towarzyszące Zwiastowa-
niu NMP16, na 13 VII – jako powtórzenie nabożeństwa z 26 III oraz na
6 IX jako wspomnienie cudu w miejscowości Chony k. Hieropolis17.

12 W sprawowanej 10 razy w roku liturgii św. Bazylego Wielkiego w tej modlitwie
motyw anielski jest jeszcze bardziej rozbudowany: „Chwalą też Ciebie aniołowie,
archaniołowie, trony, panowania, zwierzchności, władze, potęgi i wielooczni cherubini,
Ciebie otaczają naokoło serafini, mający po sześć skrzydeł, z których dwoma zakrywają
swoje twarze, dwoma zaś nogi, a dwoma latają i wołają ciągle jeden do drugiego,
w nieustannym uwielbieniu zwycięską pieśń śpiewając...” – św. Jan Chryzostom, Wybór
pism..., s. 90.

13 Jan Paweł II w dialogu..., s. 173.
14 Modlimy się z Kościołem Wschodnim. Modlitwy liturgii godzin, wybór, przekład

i opracowanie ks. H. Paprocki, Verbinum, Warszawa 1995, s. 57.
15 Tu koniecznie trzeba wymienić przeznaczony na to święto jeden z najstarszych

utworów homiletycznych Słowiańszczyzny – Mowę pochwalną ku czci świętych archanio-
łów Michała i Gabriela św. Klemensa Ochrydzkiego, znakomitą teologicznie i artystycznie
(przed 916 r.). Z pewnością zasługuje ona na to, by zostać włączona do polskiego obiegu
czytelniczego.

16 O. Sergiusz Bułhakow sugerował, że archanioł Gabriel jest aniołem-stróżem Matki
Boskiej, zob. S. Bułhakow, Lestvica Iakovlja. Ob Angiełach, Pariż 1929, s. 67-68.

17 Żywoty świętych. Księga pierwsza: wrzesień, red. K. Leśniewski, Lublin 1996, s. 87-
93 (dodatkowo też opis cudu na Świętej Górze Athos – s. 93-95).

268



W ramach nabożeństw ogólnych (communes) znajduje się oficjum ku czci
aniołów. Wiele miejsca zajmuje tematyka anielska w nabożeństwach
związanych z Bożym Narodzeniem (tu szczególnie wyeksponowana łącz-
ność aniołów z ludźmi), Zwiastowaniem (w tym w hymnie Akatyst), ze
Zmartwychwstaniem Pańskim (tu także oficja niedziel zwykłych), Wnie-
bowstąpieniem, Zaśnięciem NMP, itp. Praktycznie każde nabożeństwo
publiczne zawiera elementy angelologiczne, także tam, gdzie łączy się ono
z pobożnością prywatną. Tu należą głównie codzienna modlitwa do mocy
niebieskich (pochodząca z Wielkiego powieczerija): „Wszystkie Moce
Niebiańskie, święci aniołowie i archaniołowie módlcie się za nas,
grzesznych”18 i modlitwy do anioła Stróża – poranna „Święty Aniele,
opiekunie niegodnej mojej duszy...” oraz wieczorna „Aniele Chrystusowy,
stróżu mój święty, obrońco duszy i ciała mego...”19. Do tej grupy zaliczyć
też można zaliczyć cerkiewnosłowiański Akatyst do archanioła Michała,
napisany przez patriarchę Konstantynopola Izydora Buchirasa (1341-
1349)20 oraz dwa dziewiętnastowieczne rosyjskie akatysty cerkiewnosło-
wiańskie: do archanioła Michała (Innocenty arcybiskup Chersoński, wyd.
SPb 1855, Warszawa 1929) oraz do anioła Stróża (o. Filumen, wyd. SPb
1864).

Oprócz konkretnych wspomnień w cyklach dobowym, tygodniowym
i rocznym anioły są w prawosławiu przywoływane nieustannie przy innych
okazjach. Otóż np. Jan Chrzciciel jest nazywany i przedstawiany jako anioł
pustyni (ze skrzydłami); życie ascetyczne, zakonne jest życiem anielskim,
więc stan mnisi jest stanem anielskim, a asceta jest „ziemskim aniołem
i niebieskim człowiekiem”. W wielu opisach i przedstawieniach procesu
inspiracji pozaautorskiej i w scenach śmierci pojawiają się anioły. Osobne
zagadnienie, które tutaj pomijamy, dotyczy upadłych aniołów. Nie oma-
wiamy też powiązań angelologii i antropologii biblijnej, odsyłając do
ważnej pracy arcybiskupa Jeremiasza21. Nie ma też miejsca na ciekawe
informacje o aniołach w folklorze i wierzeniach ludowych prawosławnych
Słowian, Greków i Rumunów. Na koniec przytoczę tylko fragment ze

18 Otče naš. Mołytovnyk, Sjanik 1988, s. 12.
19 Modlimy się..., s. 81 i 94.
20 Akatyst ten został przetłumaczony na cerkiewnosłowiański zapewne jeszcze w XIV

w., na pewno przed 1407 r. Został wydany drukiem ok. 1522 r. w Wilnie przez Franciszka
Skorynę z dodaną Modlitwą nabożną do anioła Stróża swego. W XVII w. tekst pierwszego
przekładu uległ znacznym przeróbkom (Kijów 1697, Mohylów 1698).

21 J. Anchimiuk, „Aniołów sądzić będziemy”. Elementy antropologii i angelologii
w pierwszym liście św. Apostoła Pawła do Koryntian, ChAT, Warszawa 1981.

269



wspomnianej wyżej Mowy pochwalnej Michałowi i Gabrielowi pióra
św. Klemensa z Ochrydu, ukazujący rolę świętych archaniołów i ich nie-
bieskich towarzyszy:

Przez nich ca y okrąg ziemi zajaśnia ,
przez nich chór proroków aską duchową zosta nape niony i proroctwa swego
dope ni ,
przez nich patriarchowie i wszyscy sprawiedliwi jasnością zostali ukoronowani,
przez nich chór aposto ów, zgodnie trójświętą pieśń Bogu śpiewając, wieńców
dostąpi ,
przez nich liczne zgromadzenie męczenników przepięknymi koronami przyozdobione
zosta o,
przez nich hierarchowie chwalebni nieprzemijającej radości stali się godni,
przez nich pustelnicy, cierpienia i rozkosze życia tego st umiwszy, bieg swój
ukończyli,
przez nich także w ten Dzień Ostatni groby zostaną otwarte
i cia a umar ych na dźwięk ich przeświętego g osu ożywszy wstaną,
przez nich i odstępca diabe wraz z biesami swoimi związany będzie
i wrzucony do ciemności wiecznych,
od których – przez ich modlitwy – niech raczy nas wybawić mi osierny Bóg nasz,
któremu chwa a z Ojcem nie mającym początku
i najświętszym, dobrym i życiodajnym Duchem
teraz i zawsze, i na wieki wieków. Amen22.

22 Tłumaczę z wydania Kliment Ochridski, Sybrani syczinenija, 1, oprac. B.St. Ange-
łow, K.M. Kuew, Chr. Kodow, t. 1, Sofia 1970, ss. 278-279, 282, 286.

270



STEFAN KOPEREK CR

Anioł w liturgii

Poprzez całą Biblię – od Księgi Rodzaju po Apokalipsę – pojawiają się
aniołowie, archaniołowie, spełniający różne posłannictwa. Liturgia żyje
Biblią, zaś Biblia inspiruje liturgię, zwłaszcza gdy chodzi o kształtowanie
się świąt liturgicznych – stąd trudno żeby liturgia była pozbawiona
aniołów. Zresztą wystarczy wejść do jakiegokolwiek kościoła, a wokół
ołtarza zobaczyć można wspaniałe rzeźby czy obrazy aniołów, by wspom-
nieć tu choćby kolegiatę św. Anny czy Matejkowską polichromię kościoła
Mariackiego. Aniołowie po prostu – są i żyją w liturgii, wypełniając
Przybytek Pański. Tak przemawia wystrój katedr, kościołów, kaplic.
Niekiedy, ci „kościelni” aniołowie to arcydzieła sztuki, czasami gipsowe
figurki, ale zawsze są znakiem, że świat aniołów należy do świata
katolickiej świątyni, do świata świętej liturgii, wiary i modlitwy. Owszem,
nie tylko wystrój, ale przede wszystkim sama liturgia – liturgia Euchary-
stii, liturgia roku kościelnego, liturgia świętych obrzędów – wypowiada
wiarę Kościoła w świat „niewidzialny”, w świat aniołów. Ponadto każdego
dnia dzwony przywołując do modlitwy zaczynającej się od słów: „Anioł
Pański zwiastował Pannie Maryi”, kierują naszą wdzięczność i uwielbienie
ku Bogu za Tajemnicę Wcielenia, ale równocześnie poprzez tę modlitwę
przypominają nam jednego z tych Bożych Wybrańców – archanioła
Gabriela, który „zwiastował Pannie Maryi”, że Słowo stanie się ciałem,
aby zamieszkać między nami. Anioł jest też obecny i w domowym Koś-
ciele, w chrześcijańskiej rodzinie, w której rodzice uczą i odmawiają
z dziećmi znaną modlitwę – Aniele Boży, Stróżu mój.

Gdy chodzi o obecność anioła w liturgii, to trzeba przede wszystkim
wziąć pod uwagę liturgię Mszy świętej i liturgię roku kościelnego,
a w szczególności coroczne obchody ku czci aniołów, tam bowiem –

271



w modlitwie Kościoła – zawarta jest angelologia, czyli wiara, którą
Kościół wyznaje i wypowiada na temat świata aniołów.

I. ANIOŁOWIE W LITURGII MSZALNEJ

W odnowionej liturgii posoborowej anioł może być już wspomniany
w obrzędach wstępnych, mianowicie kiedy zostanie wybrany jako akt
pokutny, tzw. spowiedź powszechna (mocno skrócona), która zawsze była
odmawiana w liturgii trydenckiej na początku Mszy świętej. Dawniej
w Confiteor kapłan i lud spowiadał się nie tylko Bogu Wszechmogącemu,
Najświętszej Maryi Pannie, ale i „świętemu Michałowi archaniołowi”.
W obecnej formie zachowała się tylko wzmianka odnosząca się ogólnie do
aniołów – w drugiej części, kiedy to cały Kościół błaga „Najświętszą
Maryję, zawsze Dziewicę, wszystkich aniołów i Świętych (...) o modlitwę
(...) do Pana Boga naszego”.

W uroczystości i święta w liturgii odmawia się lub śpiewa starożytny
hymn Chwała na wysokości Bogu. Choć sam jego tekst nie mówi nic
o aniołach, to przecież jego pierwsze słowa stanowią „hymn aniołów”
(Łk 2, 14), który zwiastował „wielką radość” (Łk 2, 10) płynącą z naro-
dzenia się Zbawiciela. Hymn ten jest już – można powiedzieć – pierwszym
zaproszeniem do współudziału z aniołami w dziele uwielbienia Boga
w Trójcy Świętej Jedynego. Ten hymn, jak pisał bł. abp Julian Nowowiejs-
ki, jest „solenną i wielką doksologią, przez którą Kościół Chrystusowy
swoje uwielbienie dołącza do uwielbienia aniołów”1.

Miejscem, w którym wielokrotnie spotkać można aniołów jest niewąt-
pliwie liturgia słowa. Tu – w czytaniach mszalnych – anioł pojawia się
wielokrotnie. I tak, np. archanioł Gabriel w uroczystość Zwiastowania
Pańskiego jawi się w Ewangelii jako zwiastun Tajemnicy Wcielenia. Anioł
Pański ukazuje się z kolei św. Józefowi w Ewangelii czytanej w wigilię
Bożego Narodzenia. Śpiew aniołów rozbrzmiewa w czytaniach mszalnych
na Boże Narodzenie tak we Mszy świętej odprawianej w nocy, jak i o świ-
cie. W uroczystość Świętej Rodziny – roku „A” – znów anioł ukazuje się
św. Józefowi, przekazuje mu pewne polecenie, które on wiernie wypełnia.

Aniołowie pojawiają się dalej w pierwszą niedzielę Wielkiego Postu,
kiedy to do Jezusa na pustyni „aniołowie przystąpili i usługiwali Mu”
(Mt 4, 11). Natomiast w drugą niedzielę Wielkiego Postu Anioł Pana

1 J. Nowowiejski, Msza święta, Płock 1993, s. 508.

272



wstrzymuje rękę Abrahama, który zamierzał syna swego złożyć w ofierze
(por. Rdz 22, 11). W Niedzielę Palmową, Kościół, czytając w roku „C”
opis Męki Pańskiej według Łukasza, wspomina „anioła z nieba”, który
„umacniał” Jezusa w trwodze Ogrójca (Łk 22, 43), aby w Wigilię Paschal-
ną spotkać znów Anioła Pańskiego, który „zstąpił z nieba, podszedł,
odsunął kamień i usiadł na nim. Postać jego jaśniała jak błyskawica,
a szaty jego były białe jak śnieg” (Mt 28, 2-3). W kolejnych latach, „B”
i „C”, anioł jawi się niewiastom, z tym że w Ewangelii Marka widzą go
one jako „młodzieńca siedzącego po prawej stronie, ubranego w białe
szaty”, a według relacji Łukaszowej zobaczyły aniołów jako „dwóch męż-
czyzn w lśniących szatach”, którzy im oznajmili, iż nie ma „żyjącego
wśród umarłych...”, Chrystus „zmartwychwstał” (Łk 24, 4. 5-6).

Aniołowie pojawiają się także w uroczystość Wniebowstąpienia Pań-
skiego. Wtedy to, jako „dwaj mężowie w białych szatach” przystąpili do
Apostołów, uporczywie wpatrujących się w niebo, aby im oznajmić, że
„Ten Jezus, wzięty od was do nieba, przyjdzie tak samo, jak widzieliście
Go wstępującego do nieba” (Dz 1, 11).

I tak, idąc dalej przez czytania w ciągu roku liturgicznego, dochodzimy
do uroczystości Chrystusa Króla Wszechświata, zamykającej rok kościelny.
W tej uroczystości Ewangelia z roku „A” ukazuje nam Syna Człowieczego
przychodzącego w „swej chwale”, z Którym ukażą się też „wszyscy anio-
łowie” (Mt 25, 46), a w roku „C” św. Paweł poucza, iż Chrystus – Syn
Boży, jest „Pierworodnym wobec każdego stworzenia, bo w Nim zostało
wszystko stworzone: i to, co w niebiosach, i to, co na ziemi, byty widzial-
ne i niewidzialne, czy trony, czy panowania, czy zwierzchności, czy wła-
dze. Wszystko przez Niego i dla Niego zostało stworzone” (Kol 1, 15-16).

To tylko duży skrót, który potwierdza, że biblijne teksty mówiące
o aniołach żyją w szczególny sposób w liturgii, stanowiąc część Bożego
orędzia i wyrażając wiarę Kościoła.

Anioł z kolei istnieje, i to zawsze, w drugiej części liturgii mszalnej,
a mianowicie w liturgii eucharystycznej. W liturgii przedtrydenckiej, pod-
czas obrzędu okadzenia darów ofiarnych, kapłan prosił „błogosławionego
Michała archanioła, stojącego po prawicy ołtarza kadzideł”, aby Bóg –
przez jego wstawiennictwo – raczył pobłogosławić i przyjąć to kadzidło
„na wonność wdzięczności”. W średniowiecznych mszałach (XI, XII wiek)
zwracano się w tej modlitwie do archanioła Gabriela2.

2 J. Nowowiejski, Msza święta..., s. 722.

273



Tym szczególnym momentem liturgii eucharystycznej, w którym
w każdej Mszy świętej Kościół odwołuje się do aniołów, jest prefacja.
Każda prefacja wprowadzając w Modlitwę Eucharystyczną, w misterium
uobecniającej się zbawczej Ofiary Jezusa Chrystusa, zaprasza wszystkich
uczestników liturgii do współudziału z aniołami w uwielbieniu Trójjedyne-
go Boga. Anafora z Constitutiones Apostolorum (IV w.) jest pierwszą,
która najpierw wychwala Boga za stworzenie całych zastępów duchów,
aby następnie włączyć się w chwałę i uwielbienie, które one składają
Bogu. Oto znamienny fragment: „Za to wszystko (całe dzieło stworzenia
i odkupienia) chwała Tobie, Władco Wszechwładny! Tobie składają po-
kłon niezliczone zastępy aniołów, archaniołów, tronów, potęg, panowań,
władz, mocy i wiecznych zastępów, cherubini i sześcioskrzydli serafini,
którzy dwoma skrzydłami zasłaniają nogi, dwoma oblicza, a na dwóch la-
tają i razem z tysiącami tysięcy archaniołów i miriadami aniołów nieustan-
nie wołają i śpiewają: (i tu włącza się cały lud) Święty, Święty, Święty
Pan Sabaoth! Pełne są niebiosa i ziemia Jego chwały, błogosławiony na
wieki. Amen”3.

Takie zaakcentowanie ogromnej liczby aniołów, ich opisy, jak też
szczególne miejsce, które zajmują w liturgii, zauważa się do dziś w litur-
giach wschodnich. Do tradycji wschodniej nawiązuje prefacja z IV Modli-
twy Eucharystycznej, w której rozbrzmiewa uwielbienie Boga i dziękczy-
nienie nie tylko za dzieło Odkupienia, ale i za dzieło stworzenia. Pod
koniec prefacji słyszymy takie oto stwierdzenie:

Stoją więc przed Tobą niezliczone zastępy anio ów, którzy s użą Tobie dniem i nocą,
a wpatrzeni w chwa ę Twojego oblicza nieustannie cześć Tobie oddają. ącząc się
z nimi, razem z ca ym stworzeniem, które jest pod niebem i wielbi Cię przez nasze
usta, z radością wys awiamy Twoje imię, wo ając: Święty, Święty, Święty...

Większość prefacji w odnowionym Mszale Rzymskim, w przeciwień-
stwie do mszału trydenckiego, raczej lakonicznie odwołuje się do aniołów.
Najczęściej w ten oto sposób: „Dlatego z aniołami i archaniołami
i z wszystkimi chórami niebios głosimy Twoją chwałę razem z nimi woła-
jąc...” (prefacja adwentowa); czy też: „Dlatego łącząc się z aniołami w nie-
bie, wielbimy Ciebie na ziemi, razem z nimi wołając...” (prefacja o św.
Janie Chrzcicielu). Często to wezwanie prefacyjne skierowane jest równo-
cześnie do aniołów i świętych, np. w I prefacji wielkopostnej słyszymy:
„Dlatego z aniołami i wszystkimi świętymi wysławiamy Ciebie, razem

3 Wieczerza mistyczna, Anafory eucharystyczne chrześcijańskiego Wschodu, wybór,
wstęp, przekład i przypisy ks. Henryk Paprocki, Warszawa 1988, s. 65.

274



z nimi wołając...”. Jedna z prefacji, mianowicie przeznaczona na rocznicę
poświęcenia kościoła, wyraźnie nie wspomina aniołów, kończy się bowiem
tak: „Dlatego zgromadzeni w Twojej świątyni i zjednoczeni z wszystkimi
Świętymi, wysławiamy Ciebie, wołając...”. Niewątpliwie są oni domyślnie
wspomnieni w owym wezwaniu „wszystkich Świętych”.

Prefacje nie tylko odwołują się do wspólnoty z aniołami, ale przecho-
dząc w Sanctus, wprowadzają uczestniczących w liturgii w hymn uwiel-
bienia serafinów zapisany przez Izajasza, który ujrzał „Pana siedzącego na
wysokim i wyniosłym tronie, a tren Jego szaty wypełniał świątynię.
Serafiny stały przed Nim... I wołał jeden do drugiego: «Święty, Święty,
Święty jest Pan Zastępów. Cała ziemia pełna jest Jego chwały» (Iz 6, 1-3).
Izajasz – w obliczu nieskończonej świętości Boga, dostrzega swoją grzesz-
ność i niegodność. Onieśmielonego Izajasza oczyszcza jeden z serafinów.
Otóż, hymn ten ma różne nazwy: Hymnus seraphicus, Hymnus angelicus,
Hymnus gloriae, ale ma również w starożytnych źródłach – np. w pismach
Euzebiusza, Cyryla Jerozolimskiego, w liturgii św. Jakuba, Bazylego czy
w liturgii ormiańskiej – inną, bardzo wymowną nazwę – θ ολογια. Taki
oto daje komentarz do tej nazwy Johannes Brinktrine: „ostatecznie cóż
może uczynić nawet najbardziej uczona teologia, jak nie upokorzyć się
wobec nieskończonego Majestatu Bożego i po trzykroć wołać Święty.
Nawet najgłębsza teologia jest jedynie mizernym jąkaniem o niepojętej
wielkości Boga”4.

Tak więc, poprzez Trisagion wprowadzają aniołowie uczestników
liturgii w pokorne uwielbienie Trzykroć Świętego. Aniołowie stanowią tu
łącznik pomiędzy liturgią ziemską a niebieską. Do Trisagionu dodane są
jeszcze inne, bardzo wymowne słowa, mianowicie: „pełne są niebiosa
i ziemia chwały Twojej” (zob. Iz 6, 3) oraz „błogosławiony, który idzie
w Imię Pańskie, hosanna na wysokości” (Ps 118 (117), 25-26; Mt 21, 9).

Poprzez te s owa – jak pisze Paul de Clerck – uczymy się wielbić Boga. Nie bez
znaczenia jest to, że razem z anio ami i wszystkimi świętymi zostajemy zaproszeni
do wys awiania Boga trzykroć Świętego. Przypomnienie wielkich dzie Bożych,
dokonanych w historii zbawienia kszta tuje nas wewnętrznie, gdyż stajemy się
ich świadkami i mamy w nich udzia . Stopniowo zdobywamy duchową tożsamość
w spotkaniu z Bogiem, który objawia się nam jako sprawca cudów (Ps 145 (144)).
Ku Jego czci wykonujemy śpiew, który unosi nas na ob oki niebios. Czy można –
pyta – pozostać obojętnym na to wewnętrzne poruszenie?5.

4 Johannes Brinktrine, Msza święta, Warszawa 1957, s. 147.
5 Paul de Clerck, Zrozumieć liturgię, Kielce 1997, s. 174-175.

275



To właśnie do tych słów uwielbienia Boga nawiązuje ciąg dalszy
Modlitwy Eucharystycznej, stwierdzając, iż Bóg jest święty i źródłem
„wszelkiej świętości”, stanowiąc w ten sposób pomost od uwielbienia do
prośby o uświęcenie darów mocą Ducha Świętego.

Do posługi anioła w świętej liturgii Kościół odwołuje się jeszcze w sta-
rożytnej modlitwie rzymskiej zwanej kanonem, gdy kapłan pochylony i ze
złożonymi rękoma mówi:

Pokornie Cię b agamy, Wszechmogący Boże, niech Twój święty anio zaniesie tę
Ofiarę na o tarz w niebie, przed oblicze boskiego majestatu Twego, abyśmy
przyjmując z tego o tarza Najświętsze Cia o i Krew Twojego Syna, otrzymali obfite
b ogos awieństwo i askę.

Tego rodzaju modlitwę znał już św. Ambroży, z tym, że w jego wersji
mowa jest nie o jednym, ale o wielu aniołach6. Odwołanie się w tym
miejscu do anioła raz jeszcze wskazuje na ten wewnętrzny związek liturgii
sprawowanej tu na ziemi, w czasie, z liturgią niebieską.

II. ANIOŁOWIE W ROKU LITURGICZNYM I W RYTUAŁACH

1. Święto archaniołów

Obok tych różnych „wzmianek” o aniołach w liturgii słowa, czy wez-
wań do aniołów w trakcie sprawowania liturgii Eucharystii, Kościół
wyraża swą wiarę w ich obecność i w święte posłannictwo poprzez
obchody uroczystości i świąt ku ich czci. W obecnym, rzymskim kalen-
darzu liturgicznym mamy święto ku czci świętych archaniołów Michała,
Gabriela i Rafała – w dniu 29 września, i wspomnienie obowiązkowe –
świętych aniołów Stróżów – w dniu 2 października. Do posoborowej
reformy kalendarza każdy z tych archaniołów miał swoje oddzielne święto
(były to dni 29 września, 24 marca i 24 października)7.

Kult św. Michała jest kultem starożytnym i wciąż żywym. Już w II
wieku napotykamy w Małej Azji na ślady kultu tego archanioła. W Kon-
stantynopolu, w VI wieku, było aż dziesięć kościołów poświęconych jego
czci. Istnieje wiele starożytnych czy średniowiecznych sanktuariów
związanych ze św. Michałem archaniołem. Św. Michał uważany był za

6 J. Brinktrine, Msza święta..., s. 873.
7 Zob. M. Kunzler, Liturgia Kościoła, Poznań 1999, s. 721-722; W. Zalewski, Rok

kościelny, Warszawa 1993, s. 388-395.

276



pierwszorzędnego patrona i opiekuna Izraela. Leon XIII polecił odmawiać
do niego specjalną modlitwę po tzw. „cichej” Mszy świętej, przyzywającej
jego opieki nad Kościołem.

Archanioł Gabriel szczególnie związany jest z Tajemnicą Wcielenia.
Może on sam był też „stróżem” Najświętszej Rodziny, chroniącym ją
przed okrutnymi zamiarami Heroda. Święto ku czci archanioła Gabriela
wcześniej było znane na Wschodzie, na Zachodzie przyjęło się później,
w wieku dziesiątym. Pius XII – w 1952 roku (1 kwietnia), ogłosił go
patronem telegrafu, radia i telewizji. Jest to, można powiedzieć, archa-
nioł „ekumeniczny” – czczony jest bowiem przez Żydów, chrześcijan
i mahometan.

Święty Rafał nie miał od początku swego dnia w kalendarzu liturgicz-
nym. W VII wieku zbudowano w Wenecji kościół ku jego czci. Jego kult
rozwinął się w XV wieku. Święty Rafał był czczony jako patron chorych
i podróżnych.

Obecnie wszyscy trzej archaniołowie – którzy w dziejach zbawienia
spełniali szczególne zadania i posłannictwa – objęci są jednym formula-
rzem mszalnym oraz jednym wspólnym świętem i Liturgią Godzin.

2. Wspomnienie aniołów stróżów

Pierwszą wzmiankę o kulcie aniołów spotykamy u św. Justyna (w iko-
nografii spotykamy aniołów już w III wieku). O aniołach stróżach mówią
Ojcowie Kościoła, np. św. Cyprian, św. Bazylii, św. Ambroży, św. Hiero-
nim. Liturgiczny kult aniołów stróżów pojawia się w średniowieczu, ale
szczególnie rozwija się dopiero w okresie od XVI do XVII wieku. Wtedy
też pojawia się święto aniołów stróżów, które dzisiaj ma rangę wspomnie-
nia obowiązkowego8.

W XVII wieku narodziła się idea Bractw aniołów stróżów. Ich człon-
kowie mieli uczestniczyć każdego dnia we Mszy świętej, szerzyć kult
aniołów i wspierać pielgrzymów. W Polsce takie Bractwo jako pierwsi
założyli oo. paulini na Jasnej Górze, istniało ono także przy klasztorze Na
Skałce w Krakowie9.

Szczególnym nabożeństwem do świętych aniołów, w tym do aniołów
stróżów wyróżniali się m.in. św. Cecylia, św. Franciszka Rzymianka,

8 Zob. M. Kunzler, Liturgia Kościoła..., s. 722; W. Zalewski, Rok kościelny..., s. 396-
403.

9 Herbert Oleschko, Aniołów dyskretny lot, Kalwaria Zebrzydowska 1996, s. 83.

277



św. Alojzy Gonzaga, św. Stanisław Kostka, bł. Piotr Favre – jeden
z pierwszych uczniów św. Ignacego Loyoli, św. Alfons Liguori, św. Fran-
ciszek Salezy, św. Jan Bosko, św. Jan Vianney, św. Faustyna10.

Wyrazem czci dla aniołów jest też nadawanie ich imion na chrzcie.
W Polsce nie znane jest imię „Anioł”, ale bardzo popularne jest ono we
Włoszech. Jan XXIII miał takie właśnie imię – Angelo. Z tym imieniem
ma również związek jeden z najsłynniejszych malarzy wyniesionych do
chwały ołtarzy – Fra Angelico. Największy rzeźbiarz także nosił imię
Anioł – Michał Anioł Buonarroti. Wśród Polaków obdarzonych chwałą
ołtarzy anielskie imię nosi bł. Aniela Salawa.

Bardzo serdeczny kult aniołów stróżów zauważa się też w życiu
papieży, np. Piusa XI, Piusa XII czy Jana XXIII. Temat aniołów stróżów
często daje się zauważyć w przemówieniach Jana XXIII. Tak przemawiał
m.in. 24 października 1962 roku:

anio stróż jest dobrym doradcą; On wstawia się za nami do Boga; On pomaga nam
w naszych potrzebach; On strzeże nas przed niebezpieczeństwami i upadkami.
Papież życzy wiernym, by przeżywali ca ą wielkość obecności anio ów stróżów11.

Wiele też wypowiedzi na temat aniołów i ich obecności w dziejach
zbawienia, Kościoła i chrześcijańskiego życia znajdujemy w wypowie-
dziach Ojca Świętego Jana Pawła II, najczęściej w kontekście omawiania
istniejącego w świecie zła i szatana. Na audiencji generalnej w dniu 20
sierpnia 1986 roku tak się wypowiedział:

I choć istnienie z ych anio ów wymaga od nas sta ej czujności, by nie ulec skuszeniu,
to jesteśmy pewni, że Chrystus Odkupiciel otacza nasze życie swą zwycięską mocą,
abyśmy sami mogli wyjść zwycięsko. Pomagają nam w tym skutecznie dobrzy anio-
owie, orędownicy mi ości Bożej, do których, nauczeni przez tradycję Kościo a,
zwracamy się z modlitwą: «Aniele Boży, stróżu mój, oświecaj mnie i strzeż, prowadź
i kieruj mną, który zosta em powierzony Twojej niebieskiej opiece»12.

Tak więc archaniołowie i aniołowie mają swoje miejsce zarówno
w Mszale Rzymskim, jak i w Liturgii Godzin, a także w pobożności świę-

10 Zob. Georges Huber, Mój anioł pójdzie przed tobą, tłum. ks. J. Drozd SDS, Miejsce
Piastowe 1982, s. 35; H. Oleschko, Aniołów dyskretny lot..., ss. 79, 122-126; Św. Alojzy
Gonzaga, Świat aniołów, red. i kom. H. Oleschko, Kalwaria Zebrzydowska 1999.

11 G. Huber, Mój anioł..., s. 22.
12 Jan Paweł II naucza o aniołach i szatanie, wybór i opracowanie A. Sójka, Kraków

1998, s. 147; Zob. Jean Paul II, Le ministère des anges gardiens et des archanges [w:]
Les Anges. Textes choisis et présentés par les moines de Solesmes, Évreux 1994.

278



tych, w nauczaniu papieży i praktyce życia chrześcijańskiego, gdzie jawią
się jako „nasi przyjaciele”13.

Analizując zaś księgi liturgiczne, służące sprawowaniu sakramen-
tów świętych czy sakramentaliów, znajdujemy tam niewiele tekstów,
które w obrzędowych modlitwach odwoływałyby się do świata aniołów.
W obrzędach chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych jest zawarta
Litania do Wszystkich Świętych, która na początku po wezwaniu do Matki
Bożej ma dwa „anielskie” wezwania: do świętego Michała i świętych
aniołów Bożych14. Podobnie przywoływani są aniołowie w wezwaniach,
w litanii i modlitwach, które przewidziane są do odmawiania przy kona-
jących15.

Aniołowie pojawiają się kilkakrotnie w liturgii obrzędów pogrzebu,
w obrzędzie „pożegnania”. Kościół, nawiązując do przypowieści Łukaszo-
wej o bogaczu i Łazarzu-żebraku, którego „aniołowie zanieśli na łono
Abrahama” (Łk 16, 19-23), przywołuje aniołów, aby „z rzeszą zbawio-
nych” wyszli na spotkanie, i by „anielski orszak” przyjął duszę zmarłego.
I dalej, modli się Kościół, aby „aniołowie” zawiedli zmarłego do raju:
„Chóry anielskie niechaj cię podejmą i z Chrystusem zmartwychwstałym
miej radość wieczną”. Oto modlitwa i życzenie Kościoła pod adresem
zmarłego, „który zasnął z nadzieją zmartwychwstania”. I jeszcze przy
pogrzebie dzieci śpiewa się „anielską” antyfonę z Psalmem 138 (137), gdy
odprowadza się ciało zmarłego dziecka na cmentarz: „Wobec aniołów
psalm zaśpiewam Panu”16. Ponadto w Liturgii Godzin, w Modlitwie na
zakończenie dnia (w uroczystość), Kościół zwraca się z prośbą do Boga,
naszego Ojca, aby święci aniołowie przebywali w naszym domu i strzegli
nas w pokoju17.

III. NATURA ANIOŁÓW I ICH POSŁANNICTWO

Modlitwa Kościoła jest wykładnikiem wiary Kościoła. Z przytoczonych
„miejsc”, tekstów liturgicznych wynika, że Kościół od początku ma

13 Zob. Christoph Hürlimann, Aniołowie – nasi przyjaciele, Kraków 1998.
14 Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych. Dostosowane do zwyczajów

diecezji polskich, Katowice 1988, nr 214, s. 99.
15 Sakramenty chorych. Obrzędy i duszpasterstwo, Katowice 1995, nr 204, 206, 209,

ss. 130, 131-132, 137-138.
16 Obrzędy pogrzebu, Katowice 1978, nr 64, 165, ss. 55-56, 142-144.
17 Liturgia Godzin, t. 4, Poznań 1988, s. 978.

279



świadomość i wiarę w istnienie duchów – aniołów, archaniołów. W litur-
gii, zwłaszcza w modlitwach mszalnych, prefacyjnych, w hymnach brewia-
rzowych mamy też nakreśloną teologiczną wizję tych istot. Należą one do
stworzeń, które przynależą do „nieba” (Symbol Apostolski) i „rzeczy...
niewidzialnych” (Symbol Nicejsko-Konstantynopolitański). Są najwspanial-
szym „odbiciem” Bożej chwały, która od nich z całą mocą jaśnieje. Ucze-
stniczą w Bożej chwale, przebywając „w promiennym domu Wszechmoc-
nego” (hymn ze święta archaniołów). My zaś oddając cześć „stworzonym”
przez Boga aniołom, wyznajemy Bożą „doskonałość i potęgę”, przyznaje-
my, że Bóg jest „niezmierzony i godny miłości ponad całe stworzenie”
(prefacja o aniołach). Ich szczęściem i radością jest wyjątkowa bliskość
i możność nieustannego kontemplowania Boga. Stąd to „prefacyjne” łą-
czenie naszych głosów – w modlitwie Kościoła – z „chórami aniołów,
którzy przez naszego Pana Jezusa Chrystusa wielbią [Boży] majestat”
(prefacja o aniołach). Stanowią oni niezwykły znak łączności liturgii
ziemskiej z niebieską. Oni też, wiernie wypełniając wolę Bożą i posłan-
nictwa – „którzy w niebie zawsze pełnią służbę przed Tobą” (modlitwa
z uroczystości archaniołów) – są dla nas wzorem. Stąd w hymnie z Godzi-
ny Czytań na święto archaniołów Kościół prosi archanioła Gabriela:
„Naucz ludzi miłować drogę Jego światła”.

Aniołowie – służąc Bogu, wielbiąc Jego majestat, służą też ludziom.
Z woli Bożej roztaczają opiekę nad człowiekiem. Stąd w jednym z hym-
nów modli się Kościół: „A wy, Zastępy Jasnych Duchów, Opieką swoją
nas otoczcie. I wyjednajcie nam u Boga, by dał nam radość nieba z wa-
mi”18. Aniołowie, zwłaszcza Michał archanioł, przywoływany jest w litur-
gii Kościoła jako szczególna pomoc w walce ze złym duchem, gdyż on
„swą potęgą zadał klęskę szatanowi”. Kościół prosi aniołów nie tylko
o „odpędzenie szatana”, ale też o „pieczę” nad świątynią (hymn nieszpor-
ny), o uzdrowienie chorych, o czuwanie nad „ścieżką naszego życia”
(hymn nieszporny)19.

Podobnie, z wieloma prośbami każe nam Kościół zwracać się do anio-
łów stróżów:

Niechaj przynoszą pociechę,
Obmycie, mi ość, naukę,
Dają zachętę ku dobru
I poskramiają szatana20.

18 Liturgia Godzin..., s. 1212.
19 Liturgia Godzin..., s. 1222.
20 Hymn z Godziny Czytań, Liturgia Godzin..., s. 1231.

280



Najczęściej powtarza się prośba Kościoła skierowana do aniołów
o pomoc w walce z grzechem, szatanem, jak np. słyszymy to w Hymnie
z Jutrzni ze wspomnienia o aniołach stróżach:

Niechaj anio Twój wybrany...
Tu przybędzie i obroni
Od zarazy wszelkich grzechów.
Niech oddali od nas podstęp
Z ego ducha, wroga ludzi,
By zdradzieckie jego sid a
Nie spęta y serc niebacznych.

Litania tych potrzeb, z którymi zwraca się Kościół do aniołów jest
jeszcze dłuższa. Oto ciąg dalszy próśb z tego Hymnu:

Niech uwolni nas od lęku
Przed najazdem naszych granic;
Niech nam zgodę da i pokój,
A chorobom kres po oży21.

Jeszcze wyraźniej te pełne ufności prośby o wstawiennictwo aniołów
w różnych sprawach przejawiają się w Modlitwie Powszechnej z Liturgii
Godzin. Są to wołania do Boga, „przed którym stoją zastępy aniołów”22

o to, aby ci słudzy Boży „strzegli” nas na drogach życia, darzyli swymi
natchnieniami23. Ostatecznie Kościół prosi Boga o to, abyśmy „zawsze
znajdowali w nich obronę i cieszyli się ich towarzystwem w wieczności”.

Tak więc anioł istnieje w liturgii Kościoła, bo istnieje w Biblii, bo taka
jest wiara Kościoła. Aniołowie należą do wielkiej wspólnoty świętych
duchów, z którymi święci w niebie i my pielgrzymujący na ziemi uczestni-
czymy w uwielbieniu świętości Boga. Jednocześnie są oni naszymi orę-
downikami przed Bogiem i obrońcami przed duchami ciemności; uczą nas,
jak wypełniać nasze zadania, jak żyć dla chwały Bożej i wspólnego dobra,
prowadzą nas drogą zbawienia24.

Anioł winien też istnieć w codziennej pobożności chrześcijan. „Anioł,
który nas podtrzymuje w wewnętrznym zmaganiu, jest nam przyobiecany
także na godziny, w których go nie dostrzegamy – jak pisze Christoph

21 Liturgia Godzin..., s. 1234.
22 Liturgia Godzin..., s. 1220.
23 Liturgia Godzin..., s. 1240.
24 Zob. A. Bernet, Enquête sur les anges, Mesnil-sur-l’Estrée 1977, s. 250; V. Klee,

Les plus beaux textes sur les saints anges, Paris 1984, s. 173.

281



Hürlimann – on widzi nas tam, gdzie my go nie widzimy”25. „Każdy
wierny ma u swego boku anioła jako opiekuna i stróża, by prowadził go
do życia” (św. Bazyli Wielki). „Już na ziemi życie chrześcijańskie
uczestniczy – przez wiarę – w błogosławionej wspólnocie aniołów i ludzi
zjednoczonych w Bogu”, tak uczy Katechizm Kościoła Katolickiego (336).

Liturgia nie jest wykładem dogmatycznym, nie wchodzi w spory,
dyskusje, jeśli jest dogmatem to przemienionym w modlitwę, w obrzęd,
w kult. Tak jak obecny jest anioł w Biblii, tak samo jest on obecny
i w liturgii. Można z modlitwy Kościoła wydedukować, w co i jak wierzy
Kościół, gdy chodzi o świat aniołów.

Obecność aniołów w liturgii pozwala nam lepiej odkryć też miejsce
człowieka w planach Bożych, jego godność, a nade wszystko uświadomić
sobie, że celem wszystkich istot stworzonych – a więc aniołów i ludzi –
jest chwała Boża, i że w tym posłuszeństwie woli Bożej, w tym wspólnym
zadaniu wyznaczonym przez Boga ludziom i aniołom jest też najpełniejsza
i najprawdziwsza realizacja siebie, najgłębszego sensu istnienia, jak też
droga do pełni życia i chwały.

25 Ch. Hürlimann, Aniołowie – nasi przyjaciele..., s. 26.

282



KS. IRENEUSZ WERBIŃSKI

Aspekty anielskie w hagiografii

Aspekty anielskie w hagiografii są bardzo bogate i biorąc pod uwagę ich
ilość, nie sposób omówić wszystkich. Analizując zaś je pod względem
tematycznym możemy powiedzieć, że nie ma potrzeby wyliczania i oma-
wiania ich indywidualnie, bowiem poruszają one określoną liczbę tematów,
które się powtarzają. Ale nawet przy takim założeniu okazuje się, że
niełatwo podać reprezentatywnych świętych1, u których anioł odegrał
szczególną rolę w dojrzewaniu do świętości i niełatwo nadać aspektom
anielskim w hagiografii zwartą i logiczną konstrukcję. Stąd niniejszy
rozdział ukaże, na przykładzie wybranych świętych, jaką rolę odegrali
aniołowie w ich życiu i na tej podstawie zostaną wyciągnięte wnioski
odnoszące się do chrześcijańskiego życia duchowego.

Jean Delumeau w książce Skrzydła anioła pisze, że w pobożności
wiernych święci i aniołowie nie byli dla siebie konkurencją. Wręcz
przeciwnie, wspierali się nawzajem, dodając otuchy ludziom pogrążonym
w niepokoju. Jako dowód na potwierdzenie swych przemyśleń autor
książki podaje, że modlitwy odmawiane przy konających, łączyły błaganie
skierowane do świętych z przyzywaniem dobrych aniołów2. Również

1 Do wyjątków można by zaliczyć św. Alojzego Gonzagę, który został nazwany przez
historię Młodzieńcem anielskim. W dużym względzie przyczyniło się do tego dziełko
o. Wirgiliusza Cepari, który spisał i ogłosił drukiem przemyślenia św. Alojzego na temat
aniołów, co wiązało się też z wielką czcią, jaką otaczał ich ten święty młodzieniec. Por.
Herbert Oleschko, Przedmowa do drugiego wydania polskiego [w:] Św. Alojzy Gonzaga,
Świat aniołów, Kalwaria Zebrzydowska 1999, s. 7.

2 Jean Delumeau, Skrzydła anioła. Poczucie bezpieczeństwa w duchowości człowieka
Zachodu w dawnych czasach, Warszawa 1998, s. 333.

283



w nauczaniu Kościoła przewija się myśl, że anioł stróż objawia niekiedy
świętym ludziom godzinę ich śmierci, aby mogli się do niej jak najlepiej
przygotować3. Natomiast w czasach nam współczesnych spotykamy się
z różnymi reakcjami na temat aniołów. Dla przykładu można przytoczyć
opinię Johna A.T. Robinsona, biskupa anglikańskiego i profesora na
uniwersytecie w Cambridge: „Gdyby (aniołowie, przyp. I.W.) zniknęli
z kazań, z lekcji katechizmu i z liturgii, to z pewnością byłby z tego
zysk”4. Zaś świecki teolog Georges Huber wyznaje: „Uświadomiłem sobie
[...] doskonale, że kiedy będę mówił o ich żywej obecności na wszystkich
drogach ludzkich (Ps 91, 11), wystawię się na niebezpieczeństwo zali-
czenia mnie do naiwnych i zacofanych... A jednak odważyłem się na
to!”5. Na podstawie tylko tych dwu wypowiedzi możemy dostrzec, że pe-
dagogia Boża jest przedziwna i jakże mądra; Bóg nie pozwoli, aby kon-
kretne prawdy zanikły w świadomości Kościoła, pewnych wspólnot czy
jednostek. Gdyby na przykład na jakiś temat przestali mówić teologowie
duchowni, Bóg wzywa wiernych świeckich, którzy mają odwagę podejmo-
wać ów temat. Nie ukrywam, że niełatwo przyszło mi zgodzić się na ten
temat, ale w końcu stał się on dla mnie inspiracją do głębszego zastano-
wienia się nad rolą aniołów w rozwoju życia duchowego u świętych. A ro-
la ta, jak się okazuje, jest znaczna. Temat został mi zaproponowany
w następującym brzmieniu: Aspekty anielskie w hagiografii (1. polskiej,
2. zagranicznej). Wydaje mi się jednak, że w tej wersji tematu nie uniknę-
łoby się wielu powtórzeń, bowiem w ukazywaniu posłannictwa aniołów
wobec świętych hagiografia polska i zagraniczna w zasadniczym aspekcie
nie różnią się, nie licząc pewnych niuansów. Stąd wydaje się, że lepiej
będzie mówić o anielskich aspektach w hagiografii w ogóle, ujmując to
zagadnienie w następujących punktach: 1) pojęcie i miejsce aniołów w ha-
giografii, 2) wiara w pośrednictwo aniołów według mistrzów duchowości,
3) wizje aniołów w życiorysach świętych, 4) rola aniołów w kształtowaniu
duchowości świętych: a) obwieszczają i objaśniają, b) pomagają, c) uczą.

I. POJĘCIE I MIEJSCE ANIOŁÓW W HAGIOGRAFII

Anioł jest posłany przez Boga, aby objawić prawdę, którą Bóg chce
przekazać człowiekowi6. W posłaniu zawsze jest zawarta jakaś funkcja do

3 J. Delumeau, Skrzydła anioła..., s. 351.
4 Cyt. za Georges Huber, Mój anioł pójdzie przed tobą, Miejsce Piastowe 1982, s. 15.
5 G. Huber, Mój anioł...
6 W opisach biblijnych anioł ukazuje się zawsze z polecenia samego Boga i ma do

284



spełnienia. Potwierdzają to niemal wszystkie współczesne słowniki biblij-
ne, wyjaśniając, że nazwa „anioł” odnosi się do istoty duchowej, ale nie
oznacza natury, lecz funkcję posłańca Bożego7. Samo słowo „anioł” jest
bardzo bogate w treść, bo odnosi się do wszystkich istot duchowych, ich
stopni i posłannictwa.

Warto podkreślić tę myśl z angelologii, którą też uwypukla współczesna
hagiografia, że w kulcie świętych oddajemy chwałę Bogu8, a w posłaniu
aniołów ujawnia się blask wspaniałości Boga9. Dzięki posłannictwu
aniołów człowiek może głębiej i pewniej poznać zamiary Boże wobec
niego, a dzięki ich wstawiennictwu przed Bogiem jest dodatkowo umac-
niany do wypełnienia woli Bożej w swoim życiu. A przecież każdy święty
starał się wypełniać wolę Bożą w stopniu heroicznym – najwyższym jak
tylko potrafił. Nic więc dziwnego, że w biografiach wielu świętych mowa
o roli aniołów w rozwoju ich życia duchowego. Można więc powiedzieć,
że przy pomocy aniołów Bóg wchodzi w historię każdego człowieka,
udzielając mu samego Siebie10. Zawsze motywem tego działania Bożego
jest miłość, która stanowi o istocie świętości człowieka.

Analizując biografistykę hagiograficzną można zauważyć, że o roli
aniołów w osiąganiu świętości u konkretnej osoby częściej mówi się
w dawniejszych życiorysach świętych niż we współczesnych11. W daw-
niejszych biografiach na przykład dość często też mowa o wielu cudach,

zakomunikowania jakieś orędzie, posłanie, względnie ma wykonać jakąś czynność. Por.
J. Kudasiewicz, Matka Odkupiciela, Kielce 1991, s. 28.

7 Por. X. Léon-Dufour, Aniołowie [w:] Słownik Teologii Biblijnej, Poznań 1990, s. 48;
L. Stachowiak, hasło Anioł [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Lublin 1973, s. 605.

8 „Należy podkreślić, że Bóg nie jest pomniejszany przez cześć oddawaną świętym.
Czcimy ich ze względu na Niego. Miłości do Boga nie możemy oddzielić od miłości
drugiego człowieka. Gdy zwracamy się do człowieka świętego, to tym samym zwracamy
się do Boga. Nic nie przeszkadza czcić Boga poprzez człowieka, który jest już z Nim
zjednoczony w chwale. [...] Kto wzywa jednego świętego, wzywa wszystkich świętych,
a tym samym samego Boga, który jest źródłem i najwyższym podmiotem czci wiernych”.
H. Misztal, Mówią święci, Lublin-Sandomierz 1999, s. 23-24.

9 Szacunku wobec aniołów nie powinno się utożsamiać z uwielbieniem, które przysłu-
guje tylko Bogu. „Jeżeli więc z jednej strony należy potępić przesadny kult aniołów, czyli
taki, jaki by szkodził kultowi Jezusa Chrystusa (Kol 2, 18), to z drugiej chrześcijanin
powinien zachować głębokie poczucie niewidzialnej obecności i wspierającej nas działal-
ności aniołów”. X. Léon-Dufour, Aniołowie..., s. 51.

10 Por. M. Korczyński, Teologia kosmiczna w pismach Pseudo-Dionizego Areopagity,
Radom 1997, s. 78.

11 J. Delumeau pisze: „Acta Sanctorum z XV i XVI wieku, nie mówiąc o wcześniej-
szych, obfitują w opowieści o konkretnych ingerencjach aniołów w życie najpobożniejszych
wiernych”. J. Delumeau, Skrzydła anioła..., s. 342.

285



które za pośrednictwem aniołów dokonały się w życiu świętego. Dziś
w zasadzie nie można ich udowodnić, dlatego uważa się, że wiele z nich
nie miało miejsca, zostały wytworzone przez hagiografa.

W drugiej połowie naszego stulecia niektórzy teologowie na Zachodzie
Europy poddali w wątpliwość istnienie aniołów uważając, że nawet opisy
biblijne odnoszące się do nich są produktem prymitywnej wiary ludzi
pierwotnych i na tym odcinku trzeba odmitologizować stan wiedzy biblij-
nej. Twierdzili oni, że angelologia charakteryzuje się fikcyjnością. Ks. Jan
Drozd, tłumacz książki Hubera Mój anioł pójdzie przed tobą uważa, że
w takim myśleniu (za nim idą też konkretne postawy życiowe) można do-
patrywać się zwycięstwa szatana, którego współcześni ludzie traktują jak
mit – coś nie istniejącego – dlatego nie wierzą w jego złe działanie12. Ów
tłumacz widzi dalsze konsekwencje takiego rozumowania w tym, że wielu
ludzi nie wierzy też w istnienie, a tym samym w skuteczność oddziaływa-
nia dobrych aniołów13. W wyżej przedstawionych sytuacjach można
dopatrywać się związku przyczynowego, że tematu o aniołach również nie
traktuje się poważnie, przez co ogranicza się skuteczność ich oddziaływa-
nia na uświęcanie człowieka.

II. WIARA W POŚREDNICTWO ANIOŁÓW
WEDŁUG MISTRZÓW DUCHOWOŚCI

Wszystkie relacje człowieka z aniołami mają swoje odniesienie do
wiary jako fundamentu, na którym się opierają. Chrześcijanin nie dlatego
powinien akceptować istnienie aniołów i ich posłannictwo, że wielu świę-
tych mówi o nich, a święci są ludźmi prawdomównymi i należy im wie-
rzyć, albo nie przez analogię do licznych religii, w których mowa o do-
brych duchach, ale dlatego, że Biblia i Kościół – wierny tłumacz Objawie-
nia, mówią o ich obecności i działaniu, które jest zgodne z wolą Boga.

Zobaczmy, co mówią na ten temat, ci, których można uważać za
mistrzów życia duchowego.

Św. Augustyn, mówiąc o wierze w pośrednictwo aniołów, w komenta-
rzach do psalmów stwierdza: „dzięki wierze wiemy, że istnieją aniołowie,
oraz czytamy o tym, że ukazywali się licznym ludziom”14. Przy okazji
wyjaśnia biskup Hippony, że dopóki anioł nie otrzyma konkretnego

12 Por. G. Huber, Mój anioł..., s. 6.
13 G. Huber, Mój anioł...
14 Św. Augustyn, Objaśnienia Psalmów [w:] Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy, t. 41,

Warszawa 1986, s. 19.

286



posłannictwa od Boga przysługuje mu nazwa „duch” odnosząca się do jego
natury. Augustyn mówi dalej, że Bóg czyni duchy swymi aniołami, gdy
ich posyła do ludzi, a tych ostatnich duchowymi, gdy przyjmują i realizują
posłannictwo aniołów15. W ten sposób Święty chciał zwrócić uwagę na
organiczny związek między świętością człowieka a posłannictwem anio-
łów. Człowieka duchowego nazywa Augustyn „aniołem Boga”, który ob-
wieszcza ludziom cielesnym Jego wolę. Dynamizm posłannictwa ludzi du-
chowych przyrównuje Augustyn do ognia, który ogarnia to, co cielesne,
ale go nie niszczy, lecz oczyszcza i ma moc przemienić w to, co duchowe.
Jako przykład podaje św. Szczepana, który płonął ogniem miłości. Dlatego,
gdy był kamienowany, modlił się o przebaczenie i nawrócenie dla swych
prześladowców16.

Św. Cyryl Aleksandryjski wierzył np. we wszechstronną opiekę aniołów
nad człowiekiem, co wyraża jedna z modlitw eucharystycznych ułożona
przez niego: „Ulituj się, o Panie, nad obecnymi tu wiernymi i przez Krzyż
Twój i wstawiennictwo aniołów wyrwij ich ze wszystkich niebezpie-
czeństw: od pożarów, powodzi, zimna, rozbójników, wężów, dzikich bestii,
napaści i sideł szatańskich oraz od wszelkich chorób”17. Zaś błogosławio-
ny Piotr Favre, gdy miał zamieszkać w pewnym domu nie cieszącym się
dobrą opinią, najpierw postanowił modlić się o to, aby Bóg oczyścił ten
dom od mocy złych duchów i aby w nim zamieszkali aniołowie stróżo-
wie18. Zagłębiając się w życie świętych można powiedzieć, że ich wiara
w pośrednictwo aniołów wyrażająca się w modlitwie, bardziej ma swe
uzasadnienie w doświadczeniu życia i intuicji duchowej niż refleksjach
rozumowych. Spośród wielu świętych dla przykładu można zacytować
Tomasza z Akwinu, który pod koniec swego życia – a więc już jako
dojrzały teolog – powiedział, że tu na ziemi nie poznamy dokładnie, kim
są aniołowie19. Wydaje się, że między świętymi a współczesnymi różnica

15 Por. G. Huber, Mój anioł..., 20.
16 G. Huber, Mój anioł... Ciekawe też jest stwierdzenie Łukasza, że kiedy Szczepan

pełen łaski i mocy działał cuda, faryzeusze fałszywie go oskarżyli, musiał więc bronić się
przed Sanhedrynem. „A wszyscy, którzy zasiadali w Sanhedrynie, przyglądali się mu
uważnie i zobaczyli twarz jego, podobną do oblicza anioła” (Dz 6, 15).

17 G. Huber, Mój anioł..., s. 35.
18 „Nawiedź to mieszkanie, proszę Cię, Panie! Oddal od niego wszelkie zasadzki

nieprzyjaciela. Niech w nim zamieszkają Twoi święci aniołowie i niech nas zachowują
w pokoju, a błogosławieństwo Twoje niech zawsze będzie z nami przez Chrystusa, Pana
Naszego!”. Cyt. za G. Huber, Mój anioł..., s. 35.

19 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna. Bóg Stwórca. Aniołowie, przeł.
P. Bełch, Londyn 1978, I, zag. 50, art. 2; J.A. Weisheipl, Tomasz z Akwinu. Życie, myśl
i dzieło, Poznań 1985, ss. 108, 272, 395-396.

287



polega na tym, że święci byli ludźmi duchowymi. Posługując się termino-
logią świętego Pawła, można powiedzieć, że myśleli jak ludzie duchowi,
czuli, doświadczali całą swoją osobowością to, czego nie doświadcza
człowiek współczesny, nastawiony na zewnętrzność. W wielu wypadkach
przekleństwo człowieka współczesnego polega na tym, że uważa, iż jest
w stanie zastąpić naturalnością dar nadprzyrodzony. Właściwa postawa,
którą zawsze spotykamy u świętych, będzie polegać na równowadze po-
zwalającej uniknąć przesadnego przekonania o roli aniołów w osiąganiu
świętości lub lekceważeniu tej roli.

Tomasz z Akwinu podkreśla, że pomiędzy działaniem Boga a działa-
niem aniołów nie ma żadnej sprzeczności czy też konkurencji. Przeciwnie,
istnieje między nimi idealna harmonia i współpraca. Źródłem świętości
człowieka jest Bóg, który nieraz działa w duszy bezpośrednio, innym zaś
razem przez pośrednictwo aniołów. Mistrzowie życia duchowego na
pierwszym miejscu zawsze stawiają łaski bezpośrednio udzielane przez
Boga, ale mówią też o boskim charakterze wskazań udzielonych człowie-
kowi np. przez anioła stróża20. Anioł nie daje skruchy serca, pisze
św. Bonawentura, ale wskazuje na jej źródło, natomiast serce leczy Bóg.
Zaś św. Bernard pisze do swego dawnego ucznia, papieża Eugeniusza III,
że Bóg napełnia nasze dusze pełnią swego światła, nawiedza nas i poucza
przez aniołów, może to czynić też przy pomocy Pisma Świętego21. Po-
dobnie wypowiada się św. Jan od Krzyża, że kiedy człowiek osiągnie
wyższy poziom życia duchowego, wówczas Bóg działa i udziela się duszy
bezpośrednio, a na wcześniejszych etapach tego życia anioł zachęca
i wspomaga człowieka, aby podejmował wysiłek rozwoju22.

Wszyscy mistrzowie życia duchowego jednoznacznie podkreślają, że
aniołowie zachęcają ludzi do otwierania się na świętość, która jest darem
Boga, czyli zachęcają do niej, ale jej nie sprawiają w człowieku. Św. To-
masz mówi, że potrzebne są dwa warunki do tego, aby człowiek wybrał
dobro, do którego bezsprzecznie należy świętość: 1) wola musi być skłon-
na ku dobru, to sprawia w człowieku Bóg przez bezpośrednie wlewanie
w niego łaski i cnót, 2) rozum powinien wybrać właściwe drogi do realiza-
cji tego dobra, w tym procesie Bóg pomaga człowiekowi za pośrednic-
twem posługi aniołów, których można nazwać „przewodem” Jego
oświeceń23.

20 G. Huber, Mój anioł..., s. 72-73.
21 G. Huber, Mój anioł..., s. 73.
22 Por. Św. Jan od Krzyża, Pieśń duchowa [w:] Św. Jan od Krzyża, Dzieła, Kraków

1986, s. 560-561.
23 Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 113, art. 1.

288



III. WIZJE ANIOŁÓW W ŻYCIORYSACH ŚWIĘTYCH

Na przekonanie o pośrednictwie aniołów w rozwoju świętości może
mieć wpływ obraz Boga posiadany przez konkretnego człowieka. Kardynał
Charles Journet napisał kiedyś, że święci nie potrzebowali żadnych
wyobrażeń artystycznych, by oddawać chwałę Bogu, co jest konieczne dla
naszej duchowości24. Analizując życiorysy świętych, u których jest mowa
o ich kontakcie z aniołami można powiedzieć, że jedni wprost opisywali
wygląd anioła25, a inni w sposób pośredni przy pomocy znaków26.
Źródła nie pozwalają stwierdzić, czy w drugim przypadku święci nie
widzieli anioła i czy ich kontakt duchowy z aniołem odbywał się na
jakichś innych zasadach, ale dla jakiejś racji nie opisali jego wyglądu.
W niektórych wypadkach, dla przykładu można podać błogosławionego
Franciszka Forgione (Ojca Pio), gdzie postać i rolę Anioła Stróża w jego
życiu opisał Ojciec Eusebio27. Pisze on, że Anioł Stróż „rozpoczął swoją
pracę wcześnie, gdy Ojciec Pio był jeszcze chłopcem. Przyjął wygląd
innego dziecka i stał się dla niego widzialny. Później wzrastając w latach
i świętości, Ojciec Pio właściwie nazwie swojego Anioła Stróża „towarzy-
szem mego dzieciństwa”. To nazwanie ujawnia zażyłą przyjaźń między
Franciszkiem a jego kochanym aniołem”28. Towarzysz jest osobą, z którą
jesteśmy zaprzyjaźnieni i towarzyszy nam w życiu, a w sposób szczególny
w chwilach trudnych. Analizując wypowiedzi Ojca Eusebio wydaje się, że
kontakt Ojca Pio z aniołem był tak zwykły i bezpośredni, że aż można
powątpiewać w jego prawdziwość29.

24 Por. Ch. Journet, Les images, Paris 1950, s. 28n.
25 Dla przykładu można podać wizje Mechtyldy i Gertrudy: Pierwsza z nich –

przypomnijmy – widzi aniołów stróżów zakonnic ze swego klasztoru „w postaci małych
dzieci niezwykłej piękności” niosących „kwitnące berła i złote kwiaty”. Druga porównuje
swego anioła stróża do „jaśniejącego księcia przyodzianego we wspaniałe ozdoby”.
Natomiast archanioł, który nie opuszcza Franciszki Rzymianki, jest przez nią opisany jako
„dziewięcioletni chłopiec z ramionami skrzyżowanymi na piersi, ze złotymi, kręconymi
włosami opadającymi na szyję i ramiona”. Nosi olśniewająco białą szatę, a na niej małą
tunikę, która wydaje się raz bielsza niż śnieg, raz błękitna, a raz czerwona jak płomień”.
J. Delumeau, Skrzydła anioła..., s. 346.

26 Faustyna Kowalska mówi np. o pięknie aniołów – na wzór piękności Boga, nazywa
ich świetlistymi postaciami itp. Por. F. Kowalska, Dzienniczek, Kraków 1983, nr 419, 1741.

27 Por. A. Parente, Przyślij mi swojego Anioła Stróża – Ojciec Pio, Łódź 1999, s. 17.
28 A. Parente, Przyślij mi...
29 Gdy podczas choroby (miało to miejsce w Venafro w 1911 roku), Pio poprosił swego

ojca duchownego (Augustyna z San Marco in Lamis) o pomoc i towarzyszenie mu, ten
odkrył ekstazy w życiu duchowym Ojca Pio. W tych ekstazach Anioł Stróż odgrywał

289



Od strony procesów psychicznych i sfery świadomej, na podstawie
literatury hagiograficznej, nie da się opisać struktury – jak wyglądał
kontakt osobowy świętego z konkretnym aniołem. Jedno jest pewne, że
w miarę rozwoju wewnętrznego człowiek staje się coraz bardziej wrażliwy
i potrafi odbierać to, co duchowe. Bez popełnienia pomyłki możemy
również powiedzieć, że święci choć żyli w realiach świata, byli ludźmi
dojrzałymi duchowo, a więc w wysokim stopniu otwartymi na kontakt
z aniołami. W tym miejscu może zrodzić się jeszcze jedno pytanie, czy
człowiek, który nie jest na poziomie rozwoju duchowego świętych, jest
dysponowany do odbioru obecności anioła w jego życiu? Psychologia
głębi mówi, że dużą rolę w życiu każdego człowieka odgrywa sfera
podświadoma i nie można wykluczyć, że Bóg, który kocha każdego
człowieka i troszczy się o niego, np. posyła anioła, aby przemawiał do
jego sfery podświadomej zostawiając w niej ślad, który w pewnym mo-
mencie wchodzi do świadomości i wpływa na postawy i decyzje w co-
dziennym życiu. Nie sposób jednak tego określić z całą oczywistością.
Gdy np. przychodzą nam jakieś myśli, doznajemy natchnienia, mogą one
mieć źródło naturalne w naszej psychice, albo np. do pewnego czasu nie
zdajemy sobie sprawy z tego, że zostały zainspirowane przez anioła, przez
którego Bóg przemówił do nas. Jedno jest pewne, że istnieje współzależ-
ność między posłannictwem aniołów a życiem duchowym człowieka. Na
pewno, im głębszy rozwój życia duchowego, tym głębsze jest doświadcze-
nie i przekonanie o ich roli w naszym życiu30. Może być tak, że w jed-
nym wypadku anioł uprzedzająco wskazuje drogę rozwoju świętości czło-
wieka, w innym ją wspiera31, a jeszcze w innym przemawia do podświa-
domości, gdy nie znajduje otwartości w sferze świadomej. Doświadczenie
Kościoła podpowiada nam, że cały czas – od urodzenia do śmierci –
towarzyszy człowiekowi obecność anioła, a nawet jeszcze dalej, bo
w liturgii pogrzebowej Kościół śpiewa: „Niech aniołowie zaniosą cię do
Raju”, czyli przed oblicze, tron Boga.

widoczną rolę: rozmawiał z Ojcem Pio, śmiał się do niego itp. Por. A. Parente, Przyślij
mi..., s. 19.

30 „W rozmyślaniu poznałam, że im dusza czystsza, tym jej obcowanie z Bogiem jest
czysto duchowe [...]” (F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 1270).

31 W każdym z wymienionych przypadków można podawać wiele przykładów z życia
świętych. Na przykład legenda o św. Izydorze Oraczu opowiada, że gdy pracował
u bogatego gospodarza jego współpracownicy oskarżyli Izydora, że mało pracuje, a za dużo
się modli. Gospodarz był zdziwiony tym oskarżeniem, ponieważ Izydor zawsze wykonywał
dobrze powierzone mu prace. Postanowił więc podpatrzeć Izydora podczas orki w polu
i ujrzał Świętego zatopionego w modlitwie, a orkę za niego wykonywał anioł. Por. W. Za-
leski, Święci na każdy dzień, Łódź 1982, s. 254.

290



Anioł, podobnie jak człowiek, nosi w sobie podobieństwo do Boga i do
Chrystusa jako pierwowzoru32. Życie anioła, podobnie jak duchowe życie
człowieka, jest darem Chrystusa będącego źródłem wszelkiej świętości
bytów stworzonych33. Sztuka chrześcijańska na ogół przedstawia aniołów
na podobieństwo człowieka i dodaje im skrzydła, aby podkreślić, że za-
wsze są gotowi pełnić wolę Bożą i pomagać człowiekowi34. W sztuce
aniołowie czasem są przedstawiani nago. U człowieka nagość oznacza
sytuację po grzechu, którego się lęka i wstydzi, u aniołów zaś jest znakiem
świętości. Na obrazach nieraz aniołowie są ubrani w białą szatę, co
oznacza czystość i radość. Jeżeli mają w ręku jakieś narzędzia, to
najczęściej oznaczają one wykonanie kary, którą Bóg im polecił35. Na
nogach najczęściej nie mają obuwia, co oznacza, że nie są przywiązani do
spraw przyziemnych i tych wartości, które proponuje świat. Niektórzy
święci, np. Joanna d’Arc na podchwytliwe pytanie sędziów, czy aniołowie,
którzy się jej ukazywali byli nadzy, odpowiedziała z humorem i mądroś-
cią: „Czy sądzicie, że Bóg nie ma dość materiału, by ubrać swoich
aniołów?”36.

Bóg wobec ludzi przeważnie działał przez swoich pośredników. Na
przykład motyw pośrednictwa Mojżesza polegał na tym, że tylko on mógł
rozmawiać z Bogiem twarzą w twarz, wszyscy inni gdyby ujrzeli Boga,
doświadczyliby śmierci fizycznej. Ponieważ Bóg, który jest miłością i nie
chce śmierci nikogo, przez pośredników chronił swoich wybranych.
Z literatury hagiograficznej widać, że bardzo częstym motywem zjawienia
się anioła w życiu jakiegoś świętego była obrona przeciw napaściom złego
ducha37. Na przykład św. Faustyna Kowalska opisuje, że kiedyś zastąpiło
jej drogę całe mnóstwo szatanów, którzy grozili jej strasznymi mękami.

32 „Kiedy przyszłam z rozmowy, którą miałam z Panem, ujrzałam obłoczek biały,
a w nim cherubina z rękoma złożonymi, spojrzenie jego jak błyskawica, poznałam jak
ogień miłości Boga pali się w tym spojrzeniu...” (F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 1271).

33 Por. K. Strzelecka, Hasło Angelologia [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Lublin
1973, s. 551-552.

34 Por. D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, Warszawa 1990, ss. 62, 109, 119
i 445; M. Nowodworski, Hasło Aniołowie [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Warszawa
1873, s. 248.

35 Na przykład anioł trzymający miecz oznacza gniew Boży, który ma dotknąć ludzi
przy pomocy miecza; waga zaś oznacza sprawiedliwość itd. Trąba ma przypominać
ludziom o sądzie Bożym.

36 G. Huber, Mój anioł..., s. 71.
37 Ojciec Pio napisał, że szatan wtrącał się w jego życie w różny sposób, np. w kores-

pondencję z jego kierownikami duchowymi, ale Jego anioł ujawniał szatańskie zamiary
i wskazywał sposób ich pokonania. Por. Listy Ojca Pio, t. 1-2, Łódź 1995, s. 280n.

291



Widząc ich straszną nienawiść do mnie, wtem prosi am Anio a Stróża o pomoc
i w jednej chwili stanę a jasna i promienna postać Anio a Stróża, który mi rzek :
– Nie lękaj się oblubienico Pana Mojego, duchy te nie uczynią ci nic z ego bez
pozwolenia Jego38.

Przez pośrednictwo aniołów Jezus daje Faustynie poznać karę, którą
Bóg ma zesłać na pewne miejsca, czy też ludzi39. Podczas modlitwy ujrza-
ła anioła mającego być wykonawcą gniewu Bożego, którym szczególnie
miało być dotknięte pewne miejsce, którego Faustyna nie mogła wymie-
nić40. Faustyna modliła się, aby anioł odstąpił od ukarania tego miejsca,
ale jej modlitwy były bezskuteczne. Wówczas została porwana przed ma-
jestat Trójcy Świętej i tam otrzymała słowa koronki do Bożego Miłosier-
dzia41. Gdy modliła się słowami koronki anioł stał się bezsilny i zaniechał
wykonania wyroku42. W koronce jest odwołanie się do najwyższej ofiary
Jezusa na Krzyżu: „Ojcze Przedwieczny, ofiaruję Ci Ciało i Krew, Duszę
i Bóstwo najmilszego Syna Twojego, a Pana naszego Jezusa Chrystusa, na
przebłaganie za grzechy nasze i świata całego”. Dzięki sakramentowi
chrztu świętego, mamy udział we wszystkich wydarzeniach Jezusa, mo-
żemy więc wziąć z Krzyża ofiarę i przedstawić ją Ojcu.

IV. ROLA ANIOŁÓW W KSZTAŁTOWANIU
ŻYCIA DUCHOWEGO

Lektura dzieł hagiograficznych pokazuje, że święci dają liczne świa-
dectwa na temat roli aniołów w kształtowaniu ich życia duchowego, a po-
średnio dają wskazówki na temat roli aniołów w kształtowaniu życia du-
chowego każdego chrześcijanina. Ze względu na bogactwo tych wypowie-
dzi tutaj postaramy się spojrzeć na to zagadnienie w sposób syntetyczny
a) aniołowie obwieszczają i objaśniają wolę Bożą wobec człowieka, b) po-
magają ludziom w różnych potrzebach, c) spełniają rolę pedagogów.

38 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 419.
39 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 394.
40 Jak pisze w Dzienniczku: „dla słusznych przyczyn”, nr 474.
41 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 475-476.
42 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 474. „Gdy zbliżała się wielka burza, zaczęłam

odmawiać tę koroneczkę. Wtedy usłyszałam głos anioła: Nie mogę się zbliżać w burzy,
gdyż jasność wychodząca z jej ust odtrąca mnie i burzę – żalił się anioł Bogu. Wtem
poznałam, jak wielkiego spustoszenia miał dokonać przez tę burzę, lecz również poznałam,
że miła była Bogu modlitwa ta i jak wielka jest moc tej koroneczki” (nr 1791).

292



1. Obwieszczają i objaśniają

Najczęściej aniołowie objawiają, jaka jest wola Boża wobec ludzi oraz
pragną wskazać na najistotniejsze wartości dotyczące życia doczesnego
i wiecznego. Dość dobrze można to prześledzić na podstawie opisów
Faustyny Kowalskiej, której anioł daje doświadczyć rzeczywistości
czyśćca, piekła i nieba. Doświadczenie czyśćca i piekła pozwala Faustynie
zobaczyć prawdę o ziemskim życiu, że ludzie często tracą prawość myś-
lenia i postępowania. Miłosierdzie Boże chce im przywrócić tę prawość,
aby mogli wzrastać w łasce. W tym miejscu można zrobić odniesienie do
przypowieści o siewcy, kiedy Chrystus mówi, że tylko ziarno, które pada
na ziemię żyzną wydaje plon (por. Łk 8, 4-8). Warunkiem otrzymania
i wzrastania w łasce, między innymi, jest otwarcie się ludzi na Boże
Miłosierdzie43.

Czyściec – Faustyna ujrzała Anioła Stróża, który kazał jej pójść za nim.
Mówi, że w jednej chwili znalazła się w miejscu mglistym, napełnionym
ogniem44, w którym były dusze cierpiące45. Dusze te modliły się, ale
bez skutku dla siebie, natomiast my im możemy pomóc, choć Faustyna nie
określa w jaki sposób. Zapytała się też dusz cierpiących, jakie jest ich
największe cierpienie? Dusze odpowiedziały, że polega ono na tęsknocie
za Bogiem. Chciała jeszcze więcej porozmawiać z tymi duszami, ale anioł
jej nie pozwolił.

Piekło – obraz piekła opisuje Faustyna w formie testamentu, aby
podkreślić wagę tego, co widziała. W wizji piekła opisuje rodzaje
cierpienia, które dotyka potępionych46: 1) utrata Boga, 2) ustawiczny
wyrzut sumienia, 3) cierpienie spowodowane świadomością, że ich los już
nigdy się nie zmieni, 4) dusze przenika ogień, ale ich nie niszczy.
Faustyna nazywa ten ogień „czysto duchowym”. Można w tym obrazie do-
patrywać się alegorii do Księgi Wyjścia (Mojżesz widział, jak ogień
obejmuje krzew, ale go nie spala), 5) potępieni doświadczają ciemności,
ale widzą szatana oraz wszystko zło popełnione przez nich i przez innych.
Faustyna mówi, że doświadczenie piekła było dla niej bardzo straszne

43 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 490-491.
44 Ponieważ Faustyna nic więcej nie wyjaśnia w tej sprawie, można dyskutować jak

rozumieć słowa „znalazłam się”, czy chodzi faktycznie o fizyczną obecność, czy też
o jakąś wizję wewnętrzną, która oddaje prawdę o czyśćcu. Dzienniczek..., nr 20.

45 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 20.
46 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 741-742.

293



i tego, co widziała, nie jest w stanie opisać, dlatego po tej wizji jeszcze
bardziej postanowiła modlić się o nawrócenie grzeszników i za konają-
cych47.

Niebo – Faustyna spotyka świętych, których podobizny znała z obraz-
ków. Święci nieustannie oddawali chwałę Bogu. Kontemplowali życie
Trójcy Świętej, ale nigdy nie zgłębią, ani nie pojmą wszystkich tajemnic
tego życia. W tym miejscu Faustyna mówi, że po tym widzeniu rozumie
św. Pawła, który powiedział: „ani oko nie widziało, ani ucho nie słyszało,
ani serce człowieka nie zdołało pojąć, jak wielkie rzeczy przygotował Bóg
tym, którzy Go miłują” (1 Kor 2, 9). Faustyna mówi, że poznając majestat
i wielkość Boga zamiast przerażenia doświadczyła pokoju i miłości
Bożej48. Raz Anioł Stróż zaprowadził ją przed Boży tron, gdzie poznała
wielu świętych znanych jej z obrazków. Anioł też wskazał jej miejsce,
które ma zająć po śmierci. Tego miejsca jednak nie widziała, bo było
przysłonięte chmurą. Dane jej było jednak poznać, że miejsce to było
blisko tronu Bożego49. Oglądanie nieba miało utwierdzić Faustynę
w pełnym oddaniu się Chrystusowi.

2. Pomagają

Słusznie zauważa G. Huber, że aniołowie nie zastępują swoich
podopiecznych, to bowiem byłoby sprzeczne z porządkiem ustanowionym
przez Boga. Bóg pragnie, aby każdy postępował zgodnie ze swoimi
możliwościami. Aniołowie najczęściej przychodzą z pomocą w dwu wy-
padkach: 1) wtedy, kiedy ktoś nie dorasta do swego zadania na drodze
powołania życiowego50, 2) kiedy Bóg chce obdarzyć kogoś szczególnymi
charyzmatami na drodze powołania życiowego, jak to miało miejsce
u Ojca Pio51. Autentyczne świadectwa mówią, że Pio w niektórych sytua-
cjach posługiwał się językami, których nie znał, a stało się to za sprawą
Anioła Stróża52. Tomistyczna nauka o charyzmatach wyjaśnia, że np. dar
języków, rozróżnianie duchów, proroctwa, spełniają funkcję społeczną, to
znaczy nie tylko służą wzrostowi własnego życia duchowego, ale są
włączone w rozwój tegoż życia u innych. Święty Tomasz mówił, że cha-

47 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 314.
48 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 777.
49 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 683.
50 Por. G. Huber, Mój anioł..., s. 70.
51 A. Parente, Przyślij mi..., s. 22-24.
52 A. Parente, Przyślij mi...

294



ryzmaty pochodzą od Boga, ale mogą docierać do człowieka za pośrednic-
twem aniołów53.

W uroczystość św. Michała archanioła Faustyna pisze, że została we-
wnętrznie zjednoczona z Bogiem, którego obecność napełnia ją spokojem,
radością i zdumieniem54. Mówi, że wtedy została napełniona taką siłą, że
chociażby cały świat był przeciw niej, wszystkie przeciwności dotykają
tylko powierzchni jej osoby, do wnętrza zaś wstępu nie mają, bo tam
mieszka Bóg, który ją umacnia55. W Acta Sanctorum jest bardzo dużo
przykładów pomocy anielskiej niesionej świętym, np. Bartłomiej z Foresta
(zm. 1489), zakonnik serwita, miał za zadanie przygotowywanie posiłków
w klasztorze. Czasem współbracia niepokoili się, że zbyt długo się modli
i nie zdąży przygotować dla nich posiłku. Posiłki jednak zawsze na czas
były gotowe, w mieście zaś Bresci rozchodziły się pogłoski, że ci sami
aniołowie, którzy wspomagali Jezusa podczas kuszenia na pustyni,
pomagają Barłomiejowi w kuchni56. W anegdocie dotyczącej św. Róży
z Limy (zm. 1617) czytamy, że kiedy potrzebowała leku nasercowego,
którym wówczas była czekolada, a nie można jej było dostać, wówczas
anioł przyniósł dla niej ten lek57. Święci nazywali aniołów naszymi
obrońcami w różnych sprawach, towarzyszami życia, opiekunami58,
współdziedzicami itd.

3. Uczą

Bardzo często święci w swoich wypowiedziach na pierwszym miejscu
mówią o tym, że aniołowie uczą ludzi oddawania chwały Bogu. Faustyna
Kowalska pisze, że kiedy podczas adoracji odmawiała kilkakrotnie Święty
Boże została w duchu porwana przed Majestat Boży i ujrzała, jak oddają
Bogu chwałę aniołowie i święci Pańscy. Porównała to ze swoim uwielbie-
niem Boga i powiedziała, że jest ono nędzne w porównaniu z tym, które
było u aniołów i świętych59.

Zdaniem J. Guiberta św. Ignacy Loyola zalecał swoim współbraciom,
aby starali się postępować w doskonałości na wzór aniołów. By

53 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., II, zag. 172, art. 2.
54 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 480.
55 F. Kowalska, Dzienniczek...
56 Por. J. Delumeau, Skrzydła anioła..., s. 342.
57 J. Delumeau, Skrzydła anioła...
58 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 27.
59 F. Kowalska, Dzienniczek..., nr 1604.

295



oddawali się ca kowicie trosce o zbawienie i postęp duchowy bliźnich, z taką
mi ością i wysi kiem, na jaki ich tylko stać, a przy tym żeby zachowywali się
w spokoju i sta ości, nie ulegając zak óceniu, cokolwiek by się przydarzy o. Anio owie
bowiem, wolni od namiętności i zak ócenia, choć nie opuszczają niczego, co mogą
i co powinni uczynić dla naszej pomocy i postępu duchowego, zachowują w sobie
zawsze najwyższą pogodę, widząc oblicze Ojca niebieskiego i zawsze nim się
rozkoszując bez żadnego nie adu i zak ócenia60.

Ignacy kazał też naśladować aniołów w modlitwie, co miało zakonni-
ków prowadzić w postawie wewnętrznej do kontemplacji – zjednoczenia
z Bogiem, a w postawie zewnętrznej do miłości bliźniego i uznania, że
przed Bogiem wszyscy są równi61. Sam Ignacy ponoć dbał o zbudowanie
bliźnich, przez skromność, dobry przykład, pokorę i uczynki miłosierdzia.
„Równocześnie jednak kazał swoim synom wznosić się ponad wszelki
wzgląd ludzki, nie gonić za pochwałami i nie drżeć przed naganą, lecz
służyć Bogu z czystej intencji”62.

Trzeba powiedzieć, że ten szesnastowieczny mistyk był trzeźwym
psychologiem i znawcą natury ludzkiej. Nie kazał zbyt pochopnie przypi-
sywać szatanowi różnych trudności związanych z nadwątlonymi siłami
organizmu. I wówczas, np. zamiast dłuższej modlitwy, zalecał dłuższy sen
i lepsze odżywianie. Nie kazał też zbyt pochopnie uważać, że aniołowie
wyręczają nas we wszystkich trudnościach.

Rozumnie nieufny i ostrożny wobec nadzwyczajności w życiu wewnętrznym i w jego
objawach, sprawdza je przez pos uszeństwo i umartwienie, a zawsze trzyma się
nauki Kościo a i zdrowej tradycji63.

Dlatego ten Święty, zarówno w swoich przemyśleniach, jak i w posta-
wie naśladowania aniołów będzie aktualny. W życiu świętych, czego
doskonałym przykładem może być Ignacy Loyola, widać umiejętność
wcielenia najwyższej miłości ku Bogu w konkretne, nieraz skromne
w zewnętrznym wymiarze, działanie apostolskie. Według założyciela
Towarzystwa Jezusowego aniołowie uczą nas przede wszystkim: 1) utrzy-
mywania stałego kontaktu z Bogiem mimo licznych zajęć, 2) równowagi
ducha w niepowodzeniach64.

60 Ignacy Loyola, Pisma wybrane, t. 1, Kraków 1968, s. 315.
61 I. Loyola, Pisma..., t. 2, s. 412.
62 I. Loyola, Pisma..., t. 2, s. 494.
63 I. Loyola, Pisma..., t. 2, s. 495.
64 I. Loyola, Pisma..., t. 2, s. 571.

296



Analizując wypowiedzi świętego Alojzego Gonzagi w tym zakresie
możemy powiedzieć, że aniołowie uczą pokory. Ten święty mówi, że na
przykładzie postawy archaniołów Gabriela, Michała i Rafała, można uczyć
się cnoty pokory, która jest konieczna do wszelkiego rozwoju duchowego.
Alojzy mówi, że ich misja jest ukierunkowana na to, żeby dopomóc
każdemu człowiekowi w jego zbawieniu. Nie wstydzą się więc zniżać do
człowieka na wzór Syna Bożego, który upokorzył się przyjmując postać
ludzką dla zbawienia ludzi65. Alojzy mówi, że aniołowie wskazują na
Chrystusa, który kazał nam uczyć się pokory od siebie (por. Mt 11, 29).

Aniołowie uczą również szlachetności i prawidłowych relacji w co-
dziennym życiu ludzkim. Św. Jan od Krzyża zachęcał do naśladowania
spokoju anielskiego wobec zła, szczególnie wobec grzechów bliźnich.
W miarę postępu duchowego człowiek powinien zmieniać swój stosunek
do błędów bliźnich. Z początkowej fazy obojętności przechodzi w suro-
wość i niepokój, by później wejść w stan łagodności i tolerancji, nie
aprobując jednak zła66.

Godne podziwu są porządek i hierarchia wśród aniołów. Wzajemnie
niczego sobie nie zazdroszczą, lecz obdarzają się szacunkiem i miłością67.
Nawiązując do wydarzeń opisanych przez Biblię św. Alojzy mówi, że np.
Tobiasza św. Rafał nauczył nawet, jak wypędzać szatana, aby nie miał nad
nim władzy68. Dalej mówi Święty Młodzieniec, że jeśli dusza człowieka
jest wolna od pokus szatana, od grzechów, anioł prowadzi tę duszę po
szczęśliwych drogach na ziemi, które wiodą do szczęśliwej wieczności
(por. Ga 4, 26)69. Święty Alojzy cały czas podkreśla, że właściwa
postawa aniołów ma swe źródło w kontemplacji Boga. Aniołowie więc
zachęcają nas do tego, aby każdy czyn, całe nasze postępowanie, brały swą
moc z wewnętrznego usposobienia, były uporządkowane, aby nie były
podejmowane z żadnej innej pobudki, jedynie z najczystszej miłości ku
Bogu i bliźnim70.

Alojzy mówi, że aniołowie uczą nas też wytrwałości w modlitwie
o nawrócenie i zbawienie grzeszników. Ta myśl często przewija się także
w Dzienniczku siostry Faustyny Kowalskiej. Jest to bardzo logiczne z tym,

65 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 9-10. W książce zwrócono uwagę na to, że
w święta liturgiczne poświęcone aniołom liturgia słowa porusza też temat pokory.

66 Św. Jan od Krzyża, Pieśń duchowa..., s. 551-553.
67 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 16-17.
68 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 27.
69 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 29.
70 Św. A. Gonzaga, Świat aniołów..., s. 33.

297



co mówi Jezus, że nie przyszedł, aby zatracać życie, ale by dzięki Jego
posłaniu wszyscy mieli życie (por. J 10, 10)71. Ewangelie, a szczególnie
św. Łukasz, ukazują grzech jako chorobę, która zmierza do śmierci du-
chowej. Stąd na pytanie faryzeuszy, dlaczego Jezus spotyka się z grzeszni-
kami? Jezus odpowiada, że oni potrzebują lekarza.

W hagiografii nie znajdujemy traktatów teologicznych na temat
aniołów. W większości są to osobiste refleksje świętych odnoszące się do
ich życia, z których możemy wyciągać pewne wnioski. Co nie znaczy, że
refleksje te są płytkie czy nieprawdziwe. W wypowiedziach świętych na
temat aniołów widać znajomość Biblii w tym zakresie, znajomość dzieł
teologicznych, choć święci nie odwołują się do nich. Zapewne taka posta-
wa świętych brała się stąd, że nie zajmowali się oni tym, co czysto
teoretyczne, ale wszystkim tym, co zmierzało do osiągnięcia jak najdosko-
nalszego wymiaru życia i tę tendencję widać też w spojrzeniu na aniołów.
Georges Huber mówi, że pozytywny wpływ aniołów na życie świętych jest
prawie namacalny72. Zaś bogactwo wartości, których uczą swoich podo-
piecznych aniołowie jest tak rozległe, że niejednokrotnie można ich
nazwać „aniołem uczącym wszystkich umiejętności”73.

71 Por. G. Huber, Mój anioł..., s. 61.
72 G. Huber, Mój anioł..., s. 67.
73 Jako przykład można podać korespondencję Ojca Pio, który podaje rozliczne

przykłady tego, czego nauczył go jego Anioł Stróż.

298



STANISŁAW OBIREK SJ

Anielski pragmatyzm św. Ignacego Loyoli

WSTĘP

„Cel uświęca środki” to najczęstsze, zwykle dyskredytujące skojarzenie
łączone z rzeczownikiem – jezuici. Nawet jeśli owo skojarzenie samych
jezuitów, czyli członków założonego w 1540 r. przez św. Ignacego Loyolę
(1491-1556) zakonu, irytuje, to należy mu się przyjrzeć i o przyczynę
związku zapytać.

Najprawdopodobniej zrodziła je pewna bezradność wobec różnorodnoś-
ci zajęć, jakich w swojej ponad 400-letniej historii członkowie zakonu się
imali. Niełatwo było obserwatorowi z zewnątrz przyporządkować jezuitów
do określonej dziedziny, złośliwi, ale i życzliwi dostrzegali ich wszędzie.
Jezuita mógł robić wszystko, a więc każdy środek był dobry, jeśli prowa-
dził do celu.

Baczniejsza uwaga historyka bez trudu uwolni złośliwe określenie od
negatywnych skojarzeń, bowiem to tylko dobry środek, a więc nie narusza-
jący wolności drugiego człowieka i nie niszczący wolności tego, który się
nim posługuje, prowadzi do celu, dla którego każdy człowiek został
stworzony.

I. ŻYCIOWY PLAN IGNACEGO LOYOLI

Powyższe uwagi wstępne mają ścisły związek z tematem naszej sesji
i z bohaterem mojego wystąpienia. Problem aniołów pojawia się w życiu
i dziele św. Ignacego (zwłaszcza Ćwiczeniach duchownych) w kontekście
ściśle praktycznym, tzn. związany jest z procesem podejmowania konkret-

299



nych decyzji. Inaczej mówiąc nie można tego problemu rozważać in
abstracto, lecz w kontekście życia założyciela Towarzystwa Jezusowego.

Życie i dzieło Loyoli widziane i analizowane z perspektywy dyktowanej
pod koniec życia Opowieści pielgrzyma czy z perspektywy zakonu, który
w chwili śmierci założyciela w 1556 r. obejmował swoją działalnością cały
ówczesny świat jawi się jako spójny, dynamiczny i niezwykle skuteczny
projekt wpisany w strategie duszpasterskie Kościoła katolickiego, który
właśnie w tym czasie (1546-1563) na Soborze Trydenckim (przy czynnym
udziale samych jezuitów) szukał właściwych form odpowiedzi na kryzys
reformacji.

Jednakże to samo życie i to samo dzieło widziane od wewnątrz, tzn. in
statu nascendi, odsłania swoje dramatyczne oblicze człowieka szukającego
po omacku niejako swego miejsca w życiu, jak też wątpliwy status dzieła,
które od początku budziło kontrowersje i tak naprawdę było „dzieckiem”
niechcianym. Nie jest naszym celem szczegółowa analiza perypetii samego
Ignacego Loyoli ani trudnych początków Towarzystwa Jezusowego. Naszą
uwagę skupimy na przełomowych momentach jednego i drugiego, które
rozgrywały się nie bez udziału aniołów właśnie.

1. Marzyciel „oddany marnościom świata”

Tak widział swoje życie Ignacy Loyola, gdy przymuszony przez
współbraci przywoływał z pamięci lata swej młodości. Przełom dokonał
się pod wpływem nieszczęścia – ciężko ranny, z trudem wracający do
zdrowia rycerz i marzyciel staje się pielgrzymem, studentem i wreszcie
założycielem zgromadzenia zakonnego, którego głównym celem jest
pomoc ludziom w porządkowaniu ich życia.

Głównym orężem nowego zakonu stała się książeczka Ćwiczeń du-
chownych, której pierwszy zarys pozostał w okresie rekonwalescencji na
zamku w Loyoli, a zwłaszcza w okresie rocznego pobytu w Manresie,
miasteczku u stóp potężnego opactwa benedyktyńskiego Montserrat. To
właśnie w tym pustelniczym odosobnieniu, w którym nie brakło ciężkich
doświadczeń i pokus, z pokusą samobójstwa włącznie, zrodził się życiowy
plan Ignacego Loyoli – pomagać innym dla większej chwały Bożej.

To słowo klucz „magis” – więcej, które stało u źródeł religijnego
nienasycenia nie mogło zatrzymać poszukiwań, które kazały przekraczać
to, co zastane i osiągnięte.

300



II. STRATEGIA ĆWICZEŃ DUCHOWNYCH

Sam tekst nie był przeznaczony do publikacji. Ignacy długo się wzbra-
niał przed wydaniem go drugi raz. Od czytelnika, którym był tzw. dający
rekolekcje ignacjańskie, wymagał dużego doświadczenia w sprawach
ducha.

Nawet pobieżna lektura uzasadnia celowość tej ostrożności. Krótko
mówiąc Ćwiczenia duchowne w lekturze rozczarowują, bo do czytania
przeznaczone nie są, tak jak nie jest przeznaczona do czytania partytura
utworu muzycznego czy... kulinarny przepis. Właśnie w tej swoistej „nie-
czytelności” Ćwiczeń duchownych objawia się oryginalność i wspomniany
w tytule „anielski pragmatyzm” ich autora. Ignacy nie chciał o aniołach
pouczać, on zaprasza do doświadczenia ich obecności we własnym życiu,
tak jak on sam tego doświadczał.

Sama struktura jest przejrzysta i aż banalnie prosta: przypomina cel, dla
którego człowiek został stworzony (w. 22, tzw. Zasada i Fundament)
określa środki, które umożliwiają osiągnięcie tego celu (nr 1 określenie
istoty samych ćwiczeń), jak też poszczególne ćwiczenia utwierdzające
podjęty wybór (kolejne tygodnie kończące się finalną kontemplacją ad
amorem).

Ze względu na temat naszych rozważań najważniejsze są tzw. reguły
o rozeznawaniu duchów, czyli właśnie swoista inicjacja ucząca wrażliwości
na obecność aniołów w życiu każdego człowieka. Niezwykle istotna jest
tzw. uwaga 18 – to dzięki niej właśnie św. Ignacy Loyola uzyskał zasłu-
żoną sławę mistyka pragmatycznego. Inaczej mówiąc autor Ćwiczeń du-
chownych jest świadom zróżnicowania ludzkiej wrażliwości, zdaje też
sobie sprawę, że przygoda anielska nie jest przygodą dla wszystkich,
a w każdym razie nie każdy moment życiowy jest dobry, by się jej
poddać.

III. KAŻDY CZŁOWIEK PRZESTRZENIĄ DRAMATYCZNĄ

Charakterystyczną cechą mistyki czy duchowej strategii św. Ignacego
Loyoli jest sprowadzenie doświadczenia duchowego do sfery wewnętrznej
każdego człowieka. Niektórzy upatrują właśnie w tym przesunięciu akcentu
na doświadczenie indywidualne rys nowoczesności tej duchowości.

Mówiąc krótko – celem Ćwiczeń duchownych jest doprowadzenie czło-
wieka odprawiającego rekolekcje do spotkania z Bogiem niejako twarzą

301



w twarz, bez pośredniczenia instytucji czy przewodnika duchowego. Temu
celowi służą reguły o rozeznawaniu duchów.

1. Reguły pierwszego tygodnia

Tych reguł jest czternaście (nr 314-327). Kluczowe pojęcia to duchowe
pocieszenie i strapienie. A więc jeszcze nie uosobienie, nie konkretyzacja
wewnętrznych poruszeń. Są one czytelnym zapisem doświadczeń samego
Ignacego, który w samotności zamku w Loyoli, czy później w Manresie,
uczył się mozolnego odróżniania duchowych złudzeń od poruszeń praw-
dziwej łaski.

Reguły pierwszego tygodnia pokazują, że św. Ignacy był znakomitym
psychologiem – znawcą natury ludzkiej, nade wszystko zaś pokazują jego
głębokie zaufanie do tejże natury i wiarę w możliwość jej „przeanielenia”.

2. Reguły drugiego tygodnia

W zakończeniu pozwolę sobie przywołać pierwszą z ośmiu reguł
drugiego tygodnia: „Jest właściwością Boga i Jego aniołów, że w porusze-
niach swoich [w duszy] dają prawdziwą radość i wesele, a usuwają wszelki
smutek i zamieszanie, które wprowadza nieprzyjaciel. Jego właściwością
natomiast jest walka przeciw takiej radości i pociesze duchowej przez
podsuwanie pozornych racji, zawiłości i nieustannych podstępów” (nr 329).
Tak naprawdę każda z ośmiu zasługuje na przypomnienie. Tutaj nie mamy
do czynienia z psychologią. W drugim tygodniu Ignacy wprowadza
odprawiającego rekolekcje w świat aniołów – dobrych duchów, które
pomagają wznieść się duszy do Stwórcy. Ostrzega też przed obecnością
duchów nieprzyjaznych, odciągających od celu, dla którego człowiek został
stworzony.

ZAKOŃCZENIE

Anielski pragmatyzm założyciela jezuitów onieśmiela swą prostotą. Być
może został zapomniany przez samych jezuitów. Nasza sesja uzmysławia,
że jednak nie do końca.

302



ANDRZEJ POTOCKI OP

Aniołowie dobrzy i źli
w doświadczeniu społecznym

I. ANIOŁ I SZATAN CZY BÓG I SZATAN?

Odwieczny dylemat człowieka „dobro czy zło?” nie traci dziś aktualności.
Co więcej, o jego znaczeniu przekonuje ten typ personifikacji dobra i zła,
który obie kategorie odnosi do mających realnie istnieć bytów. Powstają
pytania: Co (kto) ma służyć personifikacji dobra? Co (kto) ma służyć
personifikacji zła?

Dnia 24 IX 1999 r. odbywa się w Krakowie (organizowane przez
wspólnotę „Emmanuel” i redakcję „Jezus żyje”) spotkanie z J.R. Frischem,
sekretarzem generalnym Francuskiej Rady ds. Energii, pod znamiennym
dla naszych zainteresowań tytułem: „Energia – Bóg czy diabeł?”1.
M. Braun-Gałkowska z KUL-u w książce relacjonującej wyniki badań nad
satanistycznymi zaangażowaniami młodego pokolenia daje tabelę „Różnica
między Bogiem a szatanem”2. Instytut Religioznawstwa UJ ogłasza serię
studiów socjologicznych pod wspólnym tytułem „Bóg. Szatan. Grzech”3.
Dziennikarz „Gazety Wyborczej” zapytuje ks. bpa T. Pieronka: „Jak to się
dzieje, że w ogłoszonym w Kościele katolickim Roku Ducha Świętego
częściej mówi się o szatanie niż o Duchu Świętym?”4. Krajowy duszpa-

1 Afisz informujący o spotkaniu w posiadaniu autora.
2 Maria Braun-Gałkowska, Młodzież w ruchu satanistycznym. Badania psychologiczne,

Michalineum, Marki-Struga 1991, s. 59.
3 Bóg. Szatan. Grzech, red. J. Kurczewski, W. Pawlik, t. 1. Socjologia grzechu, Kraków

1990; t. 2. Dzieje grzechu, obszary grzechu, Kraków 1992.
4 A. Domosławski rozmawia z bp. T. Pieronkiem, „Gazeta Wyborcza”, nr 126, 1998.

303



sterz środowisk twórczych ks. W. Niewęgłowski 15 II 1994 r. w programie
III Polskiego Radia mówi: „W świecie trwa walka. Jej linia nie przebiega
jednak między poszczególnymi narodami ani między lewicą i prawicą, ani
między tą a inną opcją. Walka odbywa się obecnie między dobrem a złem,
między Bogiem a szatanem. I zatacza coraz szersze kręgi”5. Oto przykłady
obiegowego personifikowania dobra i zła: Bóg i szatan. To opozycja, ale
– jak widać – w społecznym doświadczeniu byty porównywalne. Chciało-
by się powiedzieć: oto zwycięstwo szatana; oto ludzie stawiają go
poniekąd na równi z Bogiem, a przynajmniej obok Boga. Jakby zapomnia-
no o właściwym dla katolickiej teologii i nauczania Magisterium usytuo-
waniu szatana jako bytu stworzonego. Tymczasem w świetle doktryny
katolickiej jedyna możliwa do przyjęcia opozycja to: anioł – szatan.

Sprawa nie jest jednak prosta. Sami sataniści, o ile wierzą w Boga, to
skłonni są przyznać, że Bóg jest dobry. Nie twierdzą natomiast, że dobry
jest szatan. Przeciwnie, przyznają mu atrybut zła i właśnie dlatego oddają
mu honory.

„Gdy Bóg widziany jest jako przeciwieństwo szatana, jakby sobie byli
równi, stwierdzenie wielkiej ilości zła w świecie nasuwa myśl o przewadze
szatana”6. Odpowiedzią na dostrzeganie w świecie zła bywa niekiedy
pokusa diabolizacji rzeczywistości7. Warto to dostrzec, komentując gest
Jana Pawła II obdarowującego o. T. Rydzyka, założyciela i dyrektora
Radia „Maryja”, figurką św. Michała Archanioła. Jakby papież miał inten-
cję odmówić nad tym radiem egzorcyzm.

Jak się okazuje, więcej jest filmów o diable, z diabłem w tytule i w roli
głównej niż o aniołach, z aniołami w tytule i z aniołami w roli głównej8.
Serię filmów „diabelskich” otworzył zwłaszcza R. Polański swym Dziec-
kiem Rosemary (1968). Odtwórcą roli diabła okazał się tu A. La Vey, do
którego postaci – jako założyciela Kościoła Szatana – przyjdzie nam
jeszcze wrócić. Później były filmy: Egzorcysta W. Friedkina, Omen R.
Donnera oraz Diabeł i Opętanie A. Żuławskiego. Nie było w tych filmach
dystansu czy ironii wobec szatana. Całkiem poważnie ukazywano go jako
tego, który musi zwyciężyć. Trudno takim filmom przeciwstawić podobną

5 Nagranie własne audycji radiowej.
6 M. Braun-Gałkowska, Młodzież w ruchu satanistycznym..., s. 61.
7 Metropolita lubelski abp J. Życiński w liście na Wielki Post 1999 r. przestrzega przed

doszukiwaniem się w świecie jedynie zła, co, jak zauważa, jest praktykowane przez
niektóre środowiska kościelne. Zob. „Wiadomości KAI”, nr 8, 1999.

8 Spostrzeżenie to zgłasza M. Pęczak, Diabeł mówi dzień dobry. Szatan trafił do kultury
masowej, „Polityka”, nr 6, 1997.

304



serię dzieł „anielskich”, choć i te ostatnie na ekranach niekiedy widać.
Szukając wyjaśnienia tego faktu może warto przywołać ustalenia socjolo-
gów, zgodnie z którymi dzisiejsi katolicy (w Polsce i nie tylko) przeżywają
swą religię jako zrelatywizowaną do ich własnych potrzeb i zainteresowań.
Konsekwencją jest także zindywidualizowane, osobiste przeżywanie dobra
i zła moralnego. Zło bywa bardziej atrakcyjne, przynajmniej w wymiarze
poznawczym. Wywołuje większe zainteresowanie niż dobro. Może zatem
– myśląc o publiczności – lepiej kręcić filmy o szatanach niż aniołach?

Gdy myślimy o aniołach dobrych i złych „w doświadczeniu społecz-
nym”, trudno nie przyznać, że w katolickiej tradycji na ogół rozumiano
szatana indywidualistycznie: jako kwestię osobistej relacji między człowie-
kiem a złem. Tymczasem

chrześcijaństwo uczy o spo ecznym wymiarze szatana. Co to znaczy? Szatan jest
pewną spo ecznością osób w sobie. Tworzy on spo eczność w asną. Posiada relacje
nie tylko do poszczególnej jednostki, ale także i do zbiorowości ludzkich. Jest więc
kategorią spo eczną: mentalną, dążeniową, prakseologiczną. Szatan tworzy
szczególne środowisko z a w relacji do spo eczeństwa: rodziny, ludu, narodu,
imperium9.

Podejmiemy teraz próbę zebrania informacji na temat zasięgu i charak-
teru wiary w anioły dobre i złe, a następnie spojrzymy na instytucje
i środowiska programowo odwołujące się w swej „ideologii organizacyj-
nej” (by użyć określenia z terenu socjologii organizacji) do aniołów
i szatana. Czytelnik już pewnie wyczuwa, że będzie tu uruchomiony
warsztat badań socjologicznych.

II. WIARA W ANIOŁY

Według opinii socjologów katolicy w Polsce zwracają większą uwagę
na postawy wiary niż na treści wiary10. Od kilku dziesięcioleci widać
ponadto selektywny charakter wierzeń religijnych, co musi być równo-
znaczne z poszerzeniem się obszaru wątpliwości religijnych; choćby nawet
zainteresowani nie zdawali sobie z tego sprawy. W świetle badań OBOP-u
na reprezentatywnej próbie losowej w 1988 r. w Boga wierzyło 93%,
w życie po śmierci 68%, w diabła już tylko 63%11. Selektywność dotyczy

9 C.S. Bartnik, Szatan społeczny, „Ethos”, nr 1, 1992, s. 21.
10 J. Mariański, Religijność w procesie przemian, Warszawa 1991, s. 91.
11 J. Kurczewski, Grzechy cielesne a prywatyzacja ciała [w:] Bóg. Szatan. Grzech, t. 1.

305



– jak się okazuje – nawet, wydawałoby się, tak zachowawczego środowis-
ka, jakim jest wieś małopolska. Właśnie w odniesieniu do przeobrażeń
świadomości religijnej chłopów w Małopolsce K. Dobrowolski już ponad
30 lat temu pisał, że przeżywający procesy selekcyjne wierzą w Boga
i Chrystusa, choć czasem z pewnymi zastrzeżeniami. „Odrzuceniu ulegają
zapodania biblijne dotyczące stworzenia świata i pierwszych ludzi,
istnienia nieba i piekła, aniołów i szatanów, a nawet samej duszy”12.

Jeśli przyjąć, że wyznacznikiem zasięgu wiary w anioły jest odmawia-
nie „Credo” (wszak jest tam wyznanie wiary w Boga, stworzyciela
„wszystkich rzeczy widzialnych i niewidzialnych”), to uznać wypada, że
owa wiara jest zjawiskiem dość powszechnym. Trudno jednak pokusić się
o taki zabieg, bo trudno zakładać, że nasi katolicy pod mianem „wszyst-
kich rzeczy niewidzialnych” będą rozumieć także rzeczywistość anielską.
Wiara w anioły nie może być zbyt silna, skoro – to dla socjologa ma
wartość wskaźnikową – słaby jest u nas kult aniołów („lex credendi – lex
orandi”). Częściej spotyka się ich mniej lub bardziej ukryte lekceważenie.
Nie tylko zresztą u nas. Dowodem są zdrobnienia używane w różnych
językach na określenie aniołów. Włoskie „angelino custode”, niemieckie
„Schutzengelein”, polskie „aniołek” czy „aniołeczek” nie wydają się być
wyrazem szacunku. I nie służą budowaniu szacunku. Zresztą i przedstawie-
nia aniołów w malarstwie czy rzeźbie też nie zawsze zdają się dokumento-
wać należną aniołom cześć.

W zasadzie odwołujemy się tutaj do wyników badań polskich. Zasyg-
nalizujmy więc tylko ubocznie, że według sondażu Gallupa z 1992 r.
w anioły wierzyło 76% amerykańskiej młodzieży w wieku 13-17 lat13.
Jeśli chodzi o warunki polskie, to I. Borowik podaje, że w 1990 r.
w anioły i niebo wierzyło 45% respondentów14. Przywołuje wyniki badań
swoich i W. Pawluczuka „Moje życie, moja wiara” na reprezentatywnej
próbie 969 osób15.

Socjologia grzechu..., s. 163.
12 K. Dobrowolski, Przeobrażenia świadomości społecznej ludności chłopskiej w połud-

niowej Małopolsce po drugiej wojnie światowej [w:] Przemiany społeczne w Polsce Ludo-
wej, pod red. A. Sarapaty, Warszawa 1965, s. 432.

13 Podaje D. Connolly, W poszukiwaniu aniołów, Bydgoszcz 1994, s. 128
14 I. Borowik, Procesy instytucjonalizacji i prywatyzacji religii w powojennej Polsce,

Kraków 1997, s. 115.
15 I. Borowik, Procesy instytucjonalizacji..., s. 183.

306



Tabela 1. Wiara w anioła (w %)

Treść wierzenia Ogół badanych W tym głęboko wierzący

Anioł może ukazać się czło-
wiekowi

41, 8 46, 7

Człowiek ma Anioła Stróża 83, 8 93, 4

Anioły mogą ze sobą rozma-
wiać

27, 5 38, 8

Uderza zwłaszcza bardzo duży zasięg wiary w Anioła Stróża. Wolno
tu chyba widzieć wpływ socjalizacji religijnej adresowanej do małych
dzieci, a promującej modlitwę Aniele Boży, Stróżu mój. To – podkreślmy
– ważny wątek w pobożności dziecięcej. Zrozumiałe, że dziecko potrzebu-
je adresowanych doń działań opiekuńczych. Podejmują je przede wszyst-
kim rodzice i dziadkowie. Modlitwa dziecka do Anioła Stróża pomaga
dorosłym opiekunom zaakcentować w świadomości dziecka potrzebę
i ważność tej opieki. Wiadomo też, że najpopularniejszym przedstawieniem
anioła jest jego wizerunek z małymi dziećmi. To właśnie chroniący je
przed niebezpieczeństwem Anioł Stróż. I tu widać położenie akcentu na
opiekuńczą rolę anioła. Według informacji I. Borowik 68% spośród wie-
rzących w anioły uważa, że ich główną funkcją jest pomaganie człowieko-
wi i skłanianie go do dobrych uczynków16.

Wolno sądzić, że nie tylko z powodu naturalnego zapotrzebowania na
opiekę w pobożności dziecięcej aniołowie zajmują znaczącą pozycję.
Również ze względu na zwykle silnie rozbudzoną u dzieci wyobraźnię. To
dzięki niej wyobrażenia anioła – choćby najbardziej fantazyjne – są
dzieciom dostępne. Ludzie dorośli poszukują wizerunków już bardziej
konkretnych. Kult Chrystusa, Maryi czy świętych, odwołujący do kon-
kretnej osoby usytuowanej w przestrzeni i czasie, staje się kultem osoby
dostępnej także poznaniu zmysłowemu; przynajmniej dzięki przekazom
historycznym. W nabożeństwie do aniołów taki mechanizm nie istnieje.
Stąd kult aniołów może się dla człowieka dorosłego okazać trudniejszy niż
dla małego dziecka.

Zatem jakiego typu wyobrażenia o wyglądzie aniołów spotyka się
najczęściej? Chyba takie, które przez wieki popularyzowało malarstwo

16 I. Borowik, Procesy instytucjonalizacji..., s. 117.

307



i rzeźba, a które w zamyśle artystów miały wyrażać podstawowe cechy
aniołów i ich funkcje. Stąd skrzydła symbolizujące ducha, siłę i szybkość,
ale także wolność. Stąd aureola symbolizująca świętość i duchowy blask.
Stąd białe szaty – symbol czystości; zwój lub księga – symbol wiedzy;
wreszcie harfa lub lutnia kreujące podniosły nastrój. W rzeczywistości
aniołowie – jako byty duchowe – nie mogą mieć jakichkolwiek, material-
nych kształtów. Także skrzydeł i białych sukni. To tylko my przedstawia-
my aniołów w ludzkich postaciach. Tą personifikacją nie tyle oddajemy
rzeczywistość anielską, ile raczej – równając się z aniołami, a jeszcze
częściej czyniąc z nich sługi człowieka – schlebiamy samym sobie. Perso-
nifikacją jest mówienie o „głosie anielskim” czy o śpiącym dziecku, że
„wygląda jak aniołek”. W nowszej literaturze popularnej spotyka się
pogląd, że aniołowie, kontaktując się z ludźmi, czasem przybierają postać
przyjaciół, choć najłatwiej rozpoznajemy je, gdy pojawiają się jako obcy,
wnikają w nasze życie i znikają17. Albo „pojawiają się jako sen, myśl,
przypływ siły, uczucie, że coś cię prowadzi. Nie wydają się zbyt odległe
od naturalnych zjawisk”18. Dziś, jeśli nawet nie ma większej liczby spot-
kań z aniołami, to przynajmniej zwiększyła się liczba relacji o nich19.

III. WIARA W SZATANA

Rzadko bada się wiarę w istnienie szatana, częściej w istnienie piekła.
U schyłku lat siedemdziesiątych 76% Brytyjczyków uważało się za chrześ-
cijan, ale tylko co szósty z nich wierzył w istnienie piekła20. Wiarę
w diabła deklarowało 20% Niemców i 29% Francuzów21. Badania ankie-
towe zrealizowane w 1974 r. wśród teologów niemieckich ujawniły, że za
tradycyjną nauką o diable, jako złu osobowym, opowiedziało się ok. 60%

17 S. Burnham, Księga aniołów, Poznań 1996, s. 42nn.
18 S. Burnham, Księga aniołów..., s. 98.
19 Ostatnio wydano u nas parę książek autorów zachodnich opisujących wiele przypad-

ków spotkań z aniołami. Zob. np. J.W. Anderson, Anielskie drogi. Prawdziwe historie
o gościach z niebios, Gdańsk 1994; J.W. Anderson, Opowieści prawdziwe o spotkaniach
dzieci z aniołami. Mój anioł Stróż, Warszawa 1994; S. Burnham, Księga aniołów...;
R. Hauck, Anioły – tajemniczy posłańcy, Warszawa 1995; P. O’Sullivan OP, Wszystko
o aniołach, Gdańsk 1993, zwłaszcza s. 19-49.

20 M. Green, Wierzę w klęskę szatana, Warszawa 1992, s. 111.
21 M. Pęczak, Diabeł mówi dzień dobry...

308



teologów katolickich i ok. 30% protestanckich22. W latach osiemdzie-
siątych oceniano, że w Europie Zachodniej 23% chrześcijan wierzy
w diabła23.

Przynajmniej w kilkunastu pracach magisterskich i doktorskich po-
wstałych w latach siedemdziesiątych i osiemdziesiątych w Akademii Teo-
logii Katolickiej na seminariach prof. A. Święcickiego i prof. J. Słomiń-
skiej wykorzystano – adresowane do respondentów badań terenowych –
pytanie: „Jak pewne, według Ciebie, jest zdanie: «Szatan rzeczywiście
istnieje»?” I proponowano odpowiedzi do wyboru: całkiem pewne, praw-
dopodobne, możliwe, mało prawdopodobne, niemożliwe. W części prac
interesowano się religijnością dorosłych, w części religijnością mło-
dzieży24.

22 T.D. Łukaszuk, Istnienie Szatana i demonów jako problem w katolickiej teologii
posoborowej, Kraków 1990, s. 31.

23 Z. Stachowski, Diabeł pontyfikalny, „Człowiek i Światopogląd”, nr 12, 1988.
24 Przeanalizowano następujące prace dostępne w archiwum ATK (w nawiasie symbol

wykorzystany w tabeli): B. Ćwiek, Z. Białkowski, Religijność i moralność mieszkańców
parafii Munina, Warszawa 1979 (A 1); P. Boryszewski, M. Rożek, Osobowość społeczna
absolwentów wyższej uczelni, Warszawa 1986 (A 2); M. Janiszewska, Religijność i moral-
ność „porządnego człowieka” a postawy prorodzinne, Warszawa 1980 (A 3); M. Józefczyk
ks., Religijność i moralność na początku samodzielnego życia, Warszawa 1978 (A 4);
S. Stolc ks., Religijność a postawy wobec pracy zawodowej pracowników PGR, Warszawa
1970 (A 5); S. Wawrzyniak, Wartości społeczne i motywy pracy w zestawieniu z religij-
nością, Warszawa 1979 (A 6); K. Dziedzic, Kryzys religijny młodzieży, Warszawa 1972/73
(B 1); S. Stopa ks., Koledzy i sympatia a religijność, Warszawa 1974 (B 2); K. Wolny,
Wpływ katechety i nauczyciela na religijność młodzieży, Warszawa 1978/79 (B 3);
K. Wolny, Religijność młodzieży a religijność rodziców, rodzeństwa i kolegów, Warszawa
1978/79 (B 4); R. Wołowiec ks., Kryzys religijny młodzieży, b.m.r.w. (B 5); S. Zawadzka,
Młodzież o wpływie katechezy na jej religijność, Warszawa 1973 (B 6). Wyniki tych badań
w kwestii wiary w szatana zestawiła ostatnio E. Piotrowska, Szatan w przepowiadaniu
kaznodziejskim Kościoła katolickiego w Polsce po Soborze Watykańskim II. Analiza homilii,
kazań, konferencji i czytań (mps UW). Tabele 2 i 3 pochodzą z tej pracy.

309



Tabela 2. Dorośli i młodzież o istnieniu szatana25

Respon-
denci
z po-
szcze-
gólnych
badań

Istnienie szatana jest

N pewne prawdo-
podobne

możliwe mało
prawdo-
podobne

niemoż-
liwe

brak
danych

Razem

% % % % % % %

Dorośli

A 1 81 65 21 – – 3 11 100

A 2 61 70 – 16 10 2 2 100

A 3 126 37 30 – 20 1 12 100

A 4 300 30 19 19 15 17 0 100

A 5 56 25 23 14 10 27 1 100

A 6 99 48 – – – – – –

Ogółem 723 46 23 16 14 10 5 –

Młodzież

B 1 50 8 10 14 18 50 – 100

B 2 49 2 14 12 21 51 – 100

B 3 50 66 12 8 8 6 – 100

B 4 50 50 24 12 7 7 – 100

B 5 50 14 18 10 26 32 – 100

B 6 50 4 8 12 14 62 – 100

Ogółem 299 24 14 11 16 35 – 100

Łącznie
A 1-B 6

1022 36 17 13 13 19 2 100

Za pewne uznaje istnienie szatana niemal co drugi respondent dorosły
i ledwie co czwarty przedstawiciel młodzieży. Pewność istnienia szatana

25 Obliczenia w niektórych wierszach są średnią arytmetyczną liczb ze wskazanych tam
wierszy poprzednich i ze względu na braki danych nie sumują się do 100.

310



u dorosłych waha się od 25 do 70%, u młodzieży od 2 do 66%. Wśród do-
rosłych największym zasięgiem pewności wiary wylegitymowali się para-
fianie z Muniny w okolicach Jarosławia (praca A 2) oraz badani absol-
wenci ATK (A 1); zasięgiem najmniejszym pracownicy PGR-ów na Zie-
miach Zachodnich (A 5). Wynik zrozumiały. Wśród młodzieży istnienie
szatana uznało najmniej respondentów z Międzyrzecza (B 2) i Warszawy
(B 6), najwięcej z Katowic (B 3). Ogólnie biorąc, młodzież częściej
w szatana wątpi niż weń wierzy. Liczba odpowiedzi „niemożliwe” prze-
kracza o niemal połowę liczbę odpowiedzi „pewne”, a i w kategorii „mało
prawdopodobne” znajdujemy więcej odpowiedzi niż w kategorii „prawdo-
podobne”. Natomiast dorośli niemal pięciokrotnie częściej uznają istnienie
szatana za pewne niż za niemożliwe.

Tabela 3. Mężczyźni i kobiety (dorośli i młodzież) o istnieniu szatana

Respon-
denci
według
płci
i wieku

Istnienie szatana jest

N pewne prawdo-
podobne

możliwe mało
prawdo-
podobne

niemoż-
liwe

brak
danych

Razem

% % % % % % %

Dorośli i
młodzież
ogółem

1022 36 17 13 13 19 2 100

męż-
czyźni

514 34 16 11 16 21 2 100

kobiety 508 37 16 14 16 15 2 100

Dorośli
ogółem

723 41 17 14 13 12 3 100

męż-
czyźni

367 39 17 12 17 12 3 100

kobiety 356 42 17 13 15 10 3 100

Mło-
dzież
ogółem

299 24 14 11 16 35 0 100

chłopcy 147 23 14 8 11, 5 43, 5 0 100

dziew-
częta

152 25, 5 14 14 20 26, 5 0 100

311



Kobiety i dziewczęta legitymują się nieco silniejszą wiarą w szatana niż
mężczyźni i chłopcy, nie są to jednak różnice znaczące. Wyjątkiem jest
młodzież z Siemianowic (B 4), wśród której liczba dziewcząt uznających
istnienie szatana za pewne przekroczyła trzykrotnie liczbę chłopców.
Niewielka jest polaryzacja poglądów u akceptujących istnienie szatana,
nieco większa u tych, którzy je odrzucają. Deklarację niewiary w szatana
złożyło niemal dwukrotnie więcej chłopców niż dziewcząt. Tych chłopców,
którzy istnienie szatana uznali za niemożliwe, było dwa razy więcej niż
tych, którzy zadeklarowali pewność wiary. Natomiast dziewczęta w bardzo
podobnym zakresie wybierały odpowiedź „niemożliwe”, co „pewne”. Ogó-
łem blisko co drugi chłopiec i co czwarta dziewczyna opowiedzieli się za
nieistnieniem szatana. To odróżnia wiarę młodzieży od wiary dorosłych,
gdzie istnieniu szatana zaprzeczał tylko co dziesiąty respondent. Teza
o istnieniu szatana okazała się najsilniej kontestowana spośród kilku tez
wiary, których zasięg akceptacji badano w przywołanych tu pracach.

Sięgnijmy do wyników innych badań. Otóż na początku lat siedem-
dziesiątych przekonanie, że szatan nakłania człowieka do złego deklaro-
wało 81% mężczyzn i 83% kobiet z wykształceniem podstawowym, 57%
mężczyzn i 60% kobiet z wykształceniem średnim zawodowym, a 42%
mężczyzn i 45% kobiet z wyższym wykształceniem technicznym lub
przyrodniczym26. Zatem wiara w ingerencję szatana okazała się nieco
silniejsza u kobiet niż u mężczyzn oraz wyraźnie malała ze wzrostem
wykształcenia.

Jak informuje I. Borowik, w 1990 r. w diabła wierzyło 35% responden-
tów. O swych wyobrażeniach na temat diabła opowiada dwie trzecie spoś-
ród tych, którzy deklarowali wiarę w szatana. Widać korelację z poziomem
wykształcenia. Dla osób z wykształceniem wyższym szatan jest przede
wszystkim symbolem zła. Oto typowe wypowiedzi: „jest niematerialny,
jest próżnią duchową i ontyczną”; „nie ma wyglądu ni kształtu”; „zły duch
bezpostaciowy”. Osoby z wykształceniem podstawowym częściej operują
konkretami: „ogromny potwór z rogami, długimi włosami”, „duża głowa,
duże pazury”, „jest piękny, żeby łatwiej było kusić”. Ogólnie biorąc, sza-
tan jest częściej postrzegany jako symbol zła i grzechu niż jako realnie
działająca osoba. Kilka procent respondentów lokuje diabła wśród ludzi
lub wręcz „w człowieku”. Jako miejsce przebywania diabła wskazuje się

26 P. Taras, Znaczenie religii w życiu społeczeństwa a powołania kapłańskie [w:]
Z badań nad religijnością polską. Studia i materiały, red. W. Piwowarski i W. Zdaniewicz,
Poznań-Warszawa 1986, s. 148n.

312



też piekło, a jego podstawową funkcją wobec człowieka ma być „podpo-
wiadanie złego”27.

W badaniach I. Borowik i W. Pawluczuka „Moje życie, moja wiara”
interesowano się między innymi wiarą w diabła28.

Tabela 4. Wiara w diabła (w %)

Treść wierzenia Ogół badanych W tym głęboko wierzący

Diabeł może się człowiekowi
ukazać
Diabeł może człowieka
opętać

31, 1

41, 0

28, 9

44, 4

Na tle wcześniej przywoływanych danych zaakcentujmy słabszą wiarę
w możliwość osobistego kontaktu z diabłem niż w możliwość takiego
kontaktu z aniołem.

Podczas badań w ośmiu wsiach Suwalszczyzny w 1991 r. A. Szyjewski
interesował się między innymi typami wyobrażeń szatana. Pytania – jak
stwierdził – „o postać diabła czy możliwość zobaczenia” przyjmowane
były przez respondentów z wesołością. «Bzdury», «kto by wierzył w takie
rzeczy», «kiedyś starzy ludzie opowiadali o tym, ale teraz nikt w to nie
wierzy»: takie były najczęstsze odpowiedzi”29.

IV. INSTYTUCJE ANIELSKIE

Już sama nasza konferencja – a także analogiczne, wcześniejsze
przedsięwzięcia – jest poniekąd instytucją anielską. Jest wszak oczywistą
instytucjonalizacją zainteresowań różnych środowisk (kościelnych, nauko-
wych, artystycznych) problematyką aniołów. Tym to ważniejsze, że tema-
tyka anielska jest dość słabo obecna na katechezie i w kaznodziejstwie.
Także – przyznajmy – na warsztatach naukowców.

„Zrzeszenia ludzkie mają swoich Aniołów Stróżów” – akcentuje jeden
z autorów30. Mówi o Aniołach Stróżach narodów, państw, miast, zako-

27 I. Borowik, Procesy instytucjonalizacji..., ss. 115, 117.
28 I. Borowik, Procesy instytucjonalizacji..., s. 183.
29 A. Szyjewski, Raport z badań nad symboliką zła, „Nomos”, nr 3-4, 1993, s. 228.
30 Rzecz o Aniołach między Bogiem a człowiekiem, zebrał i ułożył o. M. Fryszkiewicz

OFMConv., Michalineum 1985, s. 86.

313



nów, diecezji, kościołów, seminariów, klasztorów, parafii, wiosek, rodzin
itd. Przypomina historię pojawienia się Anioła Stróża Portugalii w Fatimie
w 1916 r31. Nas musi tu jednak zainteresować nieco inna perspektywa:
definiowanie przez różne zbiorowości własnych, intencjonalnych odniesień
do rzeczywistości anielskiej. Chyba w sposób najbardziej wyrazisty odnie-
sienia te ujawniają się w nazwach poszczególnych zbiorowości.

Oto do problematyki anielskiej – zdarza się – nawiązują swą nazwą, ale
przecież i duchowością (vel „ideologią organizacyjną”) różne zgromadze-
nia zakonne. W Brazylii znane są Siostry od Świętych Aniołów, a we
Włoszech i w Belgii Siostry od Aniołów zajmujące się głównie obsługą
seminariów duchownych. W Kanadzie pracują Siostry Misjonarki Naszej
Pani od Aniołów, we Francji i w Niemczech Siostry Franciszkanki Świętej
Marii od Aniołów, w Sri Lance Siostry Franciszkanki od Aniołów (Ange-
liki) oraz Siostry Jezuitki od Aniołów. Są też zgromadzenia pod wezwa-
niem Aniołów Stróżów: w Jugosławii Siostry Dominikanki III Zakonu od
Aniołów Stróżów, a we Francji, Hiszpanii i w Kanadzie Siostry od Anio-
łów Stróżów32. W Polsce najbardziej znane zgromadzenia anielskie to
michalici i michalitki.

Zacznijmy od michalitów. Propozycję przyjęcia Św. Michała Archanioła
za patrona mającego powstać zgromadzenia zgłosił Michał ks. Radziwiłł.
Do ks. B. Markiewicza (początkowo kapłana diecezji przemyskiej, później
salezjanina, wreszcie założyciela zgromadzeń michalickich, dziś kandydata
na ołtarze) pisał:

Czy w takim razie nie nazwać się Zgromadzeniem Św. Micha a Archanio a? Św.
Micha owi przypada w udziale specjalna obrona Kościo a w XX wieku. Wy zaś
szatana zwalczacie wychowując nową generację, trzymając się metody Don Bosco.
Rzucam tę myśl, bo ma swoje dodatnie strony, a wiem, że Pan Bóg natchnie wedle
swej woli33.

Sugestia trafiła na dobry grunt. Wszak ks. B. Markiewicz pochodził
z Pruchnika, gdzie patronem parafii i kościoła był właśnie Św. Michał.
W klimacie jego kultu ks. B. Markiewicz wzrastał więc od młodości.
Odpowiadając, 12 III 1901 r. pisał do księcia Radziwiłła:

By bym szczęśliwy, gdyby Stolica Apostolska pozwoli a nam nazwać się «Towa-
rzystwem Św. Micha a Archanio a» i być szerzycielami jego czci na kuli ziemskiej.
Św. Micha a czcimy w sposób szczególny i Św. Franciszka Salezego34.

31 Por. Rycerz Teofil, Czego nas uczy Anioł Stróż Portugalii?, „Któż jak Bóg”, 1998,
nr 3; J. Popko, Czcijmy Anioła Stróża Polski!, „Któż jak Bóg”, 1994, nr 3.

32 Rzecz o Aniołach..., s. 13.
33 Listy Radziwiłła. Teka w archiwum w Miejscu Piastowym, nr 8, rękopis bez daty.
34 Listy ks. Markiewicza do księcia Michała Radziwiłła, archiwum w Miejscu Piasto-

314



W tym samym czasie za pośrednictwem księcia M. Radziwiłła ks.
B. Markiewicz otrzymuje z Rzymu obraz św. Michała poświęcony przez
papieża Leona XIII i dedykowany ks. B. Markiewiczowi przez kard. Vive-
sa y Tuto. Obraz ten zostaje umieszczony w kaplicy zorganizowanego
i prowadzonego przez ks. B. Markiewicza zakładu wychowawczego
w Miejscu Piastowym – przyszłej kolebce zgromadzenia. O św. Michale
jako przyszłym patronie mówi się teraz coraz częściej. W liście do kard.
Vivesa y Tuto z prośbą o przyjęcie przezeń protektoratu nad Towarzy-
stwem ks. B. Markiewicz pisze:

Zgromadzenie nasze sk ada się z dwóch rodzajów żo nierzy św. Micha a Archanio a,
z kap anów i kleryków walczących mieczem s owa Bożego, uprawiających gorliwie
katechezę, s użących Kościo owi – oraz z braci laików, rzemieślników, ogrodników,
agrotechników, wychowawców, noszących się po świecie, ożywionych bojowym
duchem obrony sanktuariów i niewinnych dzieci, postępujących jednak w duchu
agodności na wzór św. Micha a mówiącego: «Niech ci rozkaże Bóg»35.

Już w kwietniowym numerze wydawanego przez siebie czasopisma
„Powściągliwość i Praca” ks. B. Markiewicz pokazuje Św. Michała Archa-
nioła jako patrona i obrońcę tworzonych dzieł:

Nieustannie wre walka na świecie: z jednej strony walczą źli anio owie i źli ludzie
pod przewodnictwem księcia szatańskiego Lucyfera, a z drugiej strony znowu dobrzy
anio owie i ludzie dobrej woli pod wodzą św. Micha a Archanio a. (...) Św. Micha
Archanio po wszystkie czasy jest naczelnym wodzem w boju, który toczy się na
ziemi między miastem świętym – Jeruzalem, czyli Kościo em Bożym, a miastem
zepsutym – Babilonem, czyli światem przeciwnym Bogu i Świętym Jego (...). Cześć
św. Micha a Archanio a z każdym dniem róść będzie na ziemi, im więcej zbliżymy
się do czasów antychrysta, którego pokona ostatecznie w spó ce z wojskiem anio ów
i z pocztem wybranych ludzi – jak zwycięży niegdyś Lucyfera i wojsko jego.
Najlepiej zaś uczcić można św. Micha a Archanio a powściągliwością i pracą, to jest
powściągając szczególniej pychę i chuci zmys owe, a pracując nie tylko na
zbawienie w asne, ale i na zbawienie drugich, a osobliwie w po ączeniu z drugimi
w stowarzyszeniach36.

wym, poz. 161.
35 Ks. Bronisław Markiewicz, Listy II..., s. 19, poz. 164. Archiwum w Miejscu

Piastowym. Korespondencję cytuję za: W. Kluz, Realista, Miejsce Piastowe-Struga
Warszawska 1978, s. 173.

36 Św. Michał Archanioł, „Powściągliwość i Praca”, 1901, nr 4, s. 29-31. Por. Ku czci
św. Michała Archanioła, „Powściągliwość i Praca”, 1901, nr 8. Zob. też rozważania ks.
B. Markiewicza o św. Michale: B. Markiewicz, Ćwiczenia duchowne. Konferencje rekolek-
cyjne, Miejsce Piastowe – Marki-Struga k. Warszawy 1995, s. 260-264.

315



Z wielkimi trudnościami zakłada ks. B. Markiewicz dwa swoje zgroma-
dzenia: męskie (michalitów) i żeńskie (michalitki)37. Głównym patronem
obu dzieł jest św. Michał Archanioł, a jego imię Micha-el („Któż jak
Bóg?”) streszczać ma duchowość zgromadzeń, akcentując podstawowy
obowiązek człowieka: oddawanie czci Panu Bogu i wierność Jego przyka-
zaniom. Hasło to wyrażać ma zachwyt nad wielkością, dobrocią i miłością
Boga i deklarować gotowość walki o Bożą cześć, gdyby zaistniała taka
potrzeba. Komentując różne przeciwności, na jakie napotyka jego działal-
ność, ks. B. Markiewicz zauważa: „Diabeł się wścieka, bo dobrej sprawie
służymy”. Charyzmatem obu zgromadzeń staje się wychowywanie dzieci
i młodzieży, zwłaszcza najuboższej i zaniedbanej religijnie. Dekret
erekcyjny zgromadzenia michalitów pochodzi z 1921 r., a zatwierdzenie
na prawie papieskim z 1966 r. Michalitki były zatwierdzone na prawie
diecezjalnym w 1928 r., a na papieskim w 1956 r.

Księży michalitów jest dziś na świecie ogółem 323, w tym 308 Pola-
ków. Zgromadzenie ma 140 kapłanów, 19 braci i 44 kleryków. Za granicą
(w tym w krajach misyjnych) przebywa 90 polskich michalitów (najwięcej
we Włoszech, gdzie w 1995 r. zgromadzenie przejęło opiekę nad najstar-
szym sanktuarium św. Michała Archanioła na Górze Gargano)38. Micha-
lici prowadzą Specjalny Ośrodek Szkolno-Wychowawczy w Markach-
Strudze, szkołę podstawową specjalną, dom dziecka, dom opieki społecz-
nej dla osób upośledzonych umysłowo i obłożnie chorych oraz trzy
oratoria. Organizują kolonie i obozy wakacyjne. Przy swych 19 prowadzo-
nych w Polsce parafiach kierują różnymi grupami i ruchami. Angażują się
w pracę katechetyczną i rekolekcyjną. Opiekują się czterema sanktuariami
maryjnymi: w Tuligłowach, Jasieniu k. Ustrzyk Dolnych, Górkach i Miejs-
cu Piastowym. Prowadzą wydawnictwo Michalineum, wydają miesięcznik
„Powściągliwość i Praca” oraz dwumiesięcznik „Któż jak Bóg”39. „Chce-

37 Więcej o tym zob. Dzieło, myśl, duchowość ks. Bronisława Markiewicza (1842-
1912), red. W. Moroz CSMA, Marki-Struga 1993; Józefa Hennelowa, Wychowawca okresu
nocy, „Powściągliwość i Praca”, 1988, nr 1; W. Kluz, Realista...; W. Michułka, Ksiądz
Bronisław Markiewicz, Marki-Struga – Miejsce Piastowe 1992; M. Stachura, Wszedł między
lud, Marki-Struga 1995.

38 Góra Gargano jest uznawana za miejsce ukazania się św. Michała Archanioła w 493
r. Stanowiło to dla papieża Gelazego I zachętę do ustanowienia uroczystości św. Michała
Archanioła. Zrazu był czczony wspólnie ze wszystkimi aniołami, choć zajmował wśród
nich miejsce uprzywilejowane.

39 Informacje podaję za: B. Łoziński, Leksykon zakonów w Polsce. Informator o życiu
konsekrowanym, Warszawa 1998, s. 76n. Zob. też Michalici. Rozmowa z ks. J. Chrapkiem,
„Powściągliwość i Praca”, nr 9, 1988; Michalici na Górze Gargano, „Któż jak Bóg”, nr

316



my rozpowszechniać cześć Aniołów w naszej ojczyźnie” – deklaruje nota
„Od Redakcji” w pierwszym numerze tego pisma40. Stałym jego działem
są oparte głównie na listach czytelników „Świadectwa” dokumentujące
fakty szczególnej opieki aniołów. Klerycy michaliccy z Krakowa wydają
wewnątrzzgromadzeniowy kwartalnik „Wspólnota Michael”. W swym
duszpasterstwie michalici na różne sposoby akcentują problematykę
anielską. Dla nowego kościoła w Warszawie na Bemowie przyjęli tytuł
Matki Bożej Anielskiej, ostatnio zbudowali dwie świątynie pod wezwa-
niem św. Michała Archanioła: w Pawlikowicach i w Toruniu. Kult św.
Michała w taki sam sposób szerzą i w krajach misyjnych.

Sióstr michalitek jest na świecie ogółem 285, w tym 260 Polek. Za
granicą (w tym w krajach misyjnych) przebywa 25 polskich michalitek
(najwięcej w Kamerunie). Michalitki, angażując się przede wszystkim
w pracę wychowawczą, katechetyczną i charytatywno-społeczną, prowadzą
pięć domów dziecka, pięć przedszkoli i cztery świetlice środowiskowe
(Katolickie Świetlice Profilaktyczno-Wychowawcze „Oratoria”). Pracują
też jako katechetki, zakrystianki, pielęgniarki, organistki itd.41

Podobnie jak michalici i michalitki, na przełomie XIX i XX wieku
powstało w Wilnie bezhabitowe zgromadzenie sióstr od Aniołów. Założy-
cielem był ks. Wincenty Kluczyński, późniejszy arcybiskup mohylews-
ki42. Członkinie zgromadzenia – jak podkreślały pierwsze konstytucje –
miały być „siostrami Aniołów nieba i Aniołów ziemi (kapłanów)”, z któ-
rymi miały „współpracować, współcierpieć i współ się modlić”. Istotnie,
jednym z elementów powołania sióstr od Aniołów jest pomoc kapłanom
w szerzeniu i pogłębianiu wiary katolickiej. Celem sióstr ma być nie-
ustanne adorowanie Boga i służenie ludziom. W tym mają być podobne
aniołom: jak one mają ludzi prowadzić do Boga, chronić przed złem
i pomagać w wytrwaniu w dobru. Sióstr od Aniołów jest na świecie 146,
w tym 94 Polki. Za granicą (w tym w krajach misyjnych) przebywa 15
polskich sióstr od Aniołów (najwięcej w Rwandzie). Siostry – chcąc
„wśród świata dawać świadectwo miłości Chrystusowej i z pełnym odda-

5, 1995; S. Morawski, Michalici [w:] Informator o zakonach i seminariach duchownych
w Polsce, red. E. Osiecki SVD i E. Śliwka SVD, Pieniężno 1989, s. 132-135; J. Szcze-
pański, Misje księży michalitów, „Powściągliwość i Praca”, nr 9, 1984. O Specjalnym
Ośrodku Szkolno-Wychowawczym informowała „Powściągliwość i Praca”, nr 12, 1995.

40 „Któż jak Bóg”, nr 1, 1993.
41 B. Łoziński, Leksykon zakonów w Polsce..., s. 254n.; Informator o zakonach...,

s. 255; E. Polak, Pokój ubogich, „Powściągliwość i Praca”, nr 6-7, 1985.
42 Zob. F. Rutkowski ks., Ksiądz Franciszek Kluczyński, Poznań 1929.

317



niem pomagać Kapłanom w szerzeniu i pogłębianiu wiary katolickiej”
(„Konstytucje”, p. 2) – zajmują się katechizacją, tworzeniem i prowadze-
niem grup modlitewnych, zwłaszcza młodzieżowych, a także organizowa-
niem dni skupienia i rekolekcji. Podejmują pracę wychowawczą w przed-
szkolach, szkołach i zakładach opiekuńczych. Pracują jako pielęgniarki,
opiekunki społeczne i parafialne. Dziś są w trakcie tworzenia Stowarzy-
szenia Czcicieli Aniołów, które ma im pomagać w pracy apostolskiej,
w szerzeniu kultu aniołów, walce ze złem w świecie, przepajaniu Ewange-
lią różnych środowisk oraz posłudze potrzebującym43.

Wypada w tym miejscu dodać, że z inspiracji założyciela zgromadzeń
michalickich ks. B. Markiewicza ukształtował się świecki Ruch Apostolski
Czcicieli św. Michała Archanioła44. Była to zarazem odpowiedź na
oczekiwania wiernych zainteresowanych kultem Św. Michała i zwracają-
cych się do michalitów z prośbą o obrazki, modlitewniki czy pieśni ku
czci patrona zgromadzenia. Celem ruchu jest uświęcenie członków oraz
apostolstwo przez świadectwo życia chrześcijańskiego, modlitwę, szerzenie
kultu św. Michała Archanioła. Zadaniami szczegółowymi ruchu są: (1) mo-
dlitwa za przyczyną św. Michała Archanioła o Królestwo Chrystusa
i Maryi w umysłach i sercach ludzkich, (2) troska o ocalenie dzieci
i młodzieży przed zgorszeniem, (3) własne świadectwo życia chrześcijań-
skiego i zachęcanie innych do wierności Bogu, (4) wspieranie pracy
powołaniowej. Członkowie ruchu mają żyć michalicką duchowością i po-
pierać apostolskie dzieła zgromadzeń. Ośrodki ruchu istnieją dziś
w Miejscu Piastowym k. Krosna (przy macierzystym domu zgromadzenia),
w Markach-Strudze k. Warszawy (przy Kurii Generalnej zgromadzenia),
w Krakowie (przy Domu Studiów) i w Warszawie (przy michalickiej para-
fii Matki Bożej Anielskiej). W każdym ośrodku raz w miesiącu odbywają
się specjalne nabożeństwa Czcicieli św. Michała. Ci ostatni trzy razy
w roku dostają z Centrali skierowany do nich list. Od 1974 r. organizuje
się zjazdy Czcicieli św. Michała Archanioła: zrazu w Miejscu Piastowym,
a od 1980 r. w Markach-Strudze. Przybywa na nie po kilkaset osób. Urzą-
dza się też kilkudniowe rekolekcje zamknięte. Przykładowo w 1993 r. ich
myślą przewodnią było: „Aniołowie wzorem uwielbienia Boga, miłości
Boga i ludzi, służby”. W 1997 r. odbyła się pielgrzymka Czcicieli do
sanktuarium św. Michała Archanioła na Górze Gargano.

43 B. Łoziński, Leksykon zakonów w Polsce..., s. 134n.
44 Zob. W. Zięba, Ruch apostolski czcicieli św. Michała Archanioła, „Powściągliwość

i Praca”, 1988, nr 9.

318



Podczas rekolekcji Czcicieli św. Michała Archanioła w Strudze
w 1994 r. zawiązała się grupa modlitewna „Rycerstwo św. Michała Archa-
nioła”. Szybko zyskała ramy organizacyjne. Statut Ruchu Apostolskiego
Rycerstwa św. Michała Archanioła określił, iż „Celem Rycerstwa jest
wynagradzanie Bogu za grzechy ludzkości, wypraszanie nawrócenia
grzeszników oraz oddalanie wszelkiego zła i zagrożeń dla Polski, Kościoła
katolickiego i całego świata. Patronem Rycerstwa jest św. Michał
Archanioł”. Członkowie w każdy piątek uczestniczą we Mszy świętej,
przyjmują Komunię świętą, poszczą o chlebie i wodzie, a o północy
odmawiają egzorcyzmy i inne modlitwy. Także każdego innego dnia mają
odmówić krótki egzorcyzm. Ponadto winni uczestniczyć w zjazdach
i dniach skupienia organizowanych przez Centralę Rycerstwa. Członkowie
mogą skupiać się w „grupy domowe” oraz stanowe „wspólnoty stałe”,
mieszkające razem45. Jak dotąd, taka nie powstała. Powoli rosła liczba
Rycerzy i Rycerek, powstawały ich kolejne środowiska46. Odbywały się
ich comiesięczne spotkania, gdzieniegdzie – stosownie do sugestii Centrali
– spotkania cotygodniowe. Członkowie ruchu włączali się w różne prace
własnych parafii, co w efekcie prowadziło do zainteresowania Rycerstwem
ze strony księży diecezjalnych i do ich opieki nad członkami ruchu47.
W 1997 r. odbył się pierwszy zjazd animatorów Rycerstwa, a w roku na-
stępnym została zatwierdzona nowa, rozszerzona wersja statutu. Wprowa-
dzono instytucję członka wspomagającego.

Do rodziny michalickiej należy ponadto Towarzystwo „Powściągliwość
i Praca” nawiązujące nazwą do pierwotnej struktury organizacyjnej zgro-
madzenia księży michalitów, a skupiające duchownych i świeckich włącza-
jących się w realizację dzieł michalickich. Do tejże rodziny należą
wreszcie, pozostające w kręgu michalickiej duchowości, środowiska byłych
wychowanków i dawnych pracowników michalickich zakładów wycho-
wawczych. Zrazu niesformalizowane, z początkiem lat 90. mogły zostać
zorganizowane w Stowarzyszenie Byłych Wychowanków i Współpracow-
ników Michalickich. W programie Stowarzyszenia mocno akcentuje się

45 M. Polak ks., Z. Sobieraj, Pod sztandarem świętego Michała Archanioła, „Któż jak
Bóg”, 1994, nr 6. Tamże statut Rycerstwa.

46 Kącik Rycerstwa Św. Michała Archanioła, „Któż jak Bóg”, nr 1, 1996. Odtąd taki
„kącik” pomieszczano we wszystkich numerach pisma, dokumentując w ten sposób pracę
różnych grup Rycerstwa. Na temat zasad przyjęcia do ruchu zob. „Któż jak Bóg”, 1998,
nr 3.

47 Propozycje działań apostolskich oraz sposoby szerzenia czci św. Michała Archanioła
i Aniołów Stróżów przedstawił Marian (Polak) ks., Apostolstwo Czcicieli i Rycerzy św.
Michała Archanioła, „Któż jak Bóg”, 1998, nr 3.

319



opiekę nad młodzieżą opuszczoną, wymagającą opieki i wychowania.
Zarejestrowane w 1991 r. krakowskie koło SBWiWM uruchomiło orato-
rium Św. Michała Archanioła opiekujące się około 100 dziećmi ze szkół
podstawowych.

Fundacja św. Michała Archanioła to jeszcze jedna instytucja z kręgu
duchowości michalickiej. Działalność rozpoczęła w maju 1992 r. Jako jej
cele wskazano: „gromadzenie środków finansowych i zasobów material-
nych dla funkcjonowania miesięcznika «Powściągliwość i Praca»” oraz
„wspomaganie działalności opiekuńczo-wychowawczej, kształceniowej,
wydawniczej i trzeźwościowej zakonu Michalitów”. Założyciele informują:
„Patronem dzieł Markiewiczowskich był od samego początku św. Michał
Archanioł. Chcąc zatem wspierać te działania, które u schyłku dziewiętna-
stego wieku nakreślił w programie «Towarzystwa Powściągliwości i Pra-
cy» Założyciel, uznaliśmy, że najlepszym ich orędownikiem z pewnością
będzie św. Michał Archanioł”.

Nie wszystkie, zorganizowane z przywołaniem imion anielskich,
środowiska, mają charakter instytutów życia konsekrowanego; nie wszyst-
kie mają rodowód michalicki. Oto „Dom Aniołów Stróżów” jest ośrod-
kiem, jaki dla opieki nad katowickimi „dziećmi ulicy” powstał w 1995 r.
i jest prowadzony przez Katolicką Fundację Dzieciom. Jest domem dzien-
nego pobytu dla dzieci z rodzin ubogich i rozbitych, zagrożonych patolo-
giami i przestępczością. Organizuje zajęcia terapeutyczne, wspólne wyjaz-
dy, dba o rozwój duchowy i intelektualny podopiecznych. Placówką kieru-
je ks. Adrian Kowalski. Mówi: „Próbujemy stworzyć alternatywę dla tych,
którzy – włócząc się po ulicach – szukają przyjaciół i ciepła. W 1991 r.
po raz pierwszy zobaczyłem z bliska młodych ludzi, którzy mieli kilka czy
kilkanaście lat i bagaż doświadczeń, którego nie uniósłby niejeden dorosły.
Zacząłem spędzać wiele godzin i dni na ulicach, odwiedzać ich domy,
poznając rodziny i towarzysząc w ich życiowych potknięciach. Myślę, że
wielu znalazło w naszym Domu pomoc i ucieczkę przed śmiercią”48.

Jak widzieliśmy, przy organizowaniu instytucji anielskich najchętniej
odwoływano się do imienia św. Michała Archanioła. Archanioł Gabriel
został przez papieża Piusa XII ustanowiony w 1951 r. patronem służb
informacji i pracowników łączności, a w 1972 r. Paweł VI uznał go za
patrona poczty i filatelistyki. W 1953 r. natomiast powstała w Salzburgu
Światowa Federacja Stowarzyszeń Filatelistycznych Świętego Gabriela
zrzeszająca dziś stowarzyszenia z 26 krajów różnych kontynentów. Waż-

48 Wypowiedź za: „Biuletyn KAI”, nr 40, 1998, s. 13.

320



nym ośrodkiem tego ruchu w Polsce jest Poznań. Tutaj w 1981 r. powstał
Klub Zbieraczy Znaków Pocztowych o Tematyce Religijnej „Święty Ga-
briel”, choć współpraca jego członków liczyła już kilkanaście lat i sięgała
powstałego w 1957 r. – zrazu nieformalnie – Stowarzyszenia Filatelistów
Polskich pw. Świętego Gabriela49. Celem tego środowiska jest upowszech-
nianie zbieractwa dokumentacji pocztowej z motywami religijnymi, pobu-
dzanie zainteresowań problematyką religijną, pogłębianie religijnego wy-
chowania członków, także gromadzenie dokumentacji pocztowej pontyfika-
tu Jana Pawła II, wreszcie prezentacja najlepszych zbiorów na wystawach.

Już skrótowo odwołując się do innych środowisk i wydarzeń powiedz-
my, że w 1997 r. powstał w Pabianicach zespół rockowy „Anioły” znany
dziś z przeboju Nie pokocham Cię. W Krakowie, w XIV-wiecznych piwni-
cach przy ul. Grodzkiej 35 działa restauracja „Pod Aniołami”. Reklamuje
się: „Staropolska kuchnia dawnych receptur i wyśmienitych kucharzy.
Wina francuskie, włoskie i tokaje węgierskie, a mięsa i ryby z grilla
opalanego drewnem”. Wnętrza zdobią między innymi stare figurki anio-
łów. Zaś przy ul. Starowiślnej 27 funkcjonuje apteka „Pod Aniołem”
założona w 1903 r. Jej tradycyjną nazwę – odwołującą do św. Gabriela,
którego wykonany na szkle wizerunek zdobił drzwi wejściowe aż do lat
60. – przywrócono (po przerwie czasów komunizmu) przed kilku laty.
W Krakowie – i zapewne nie tylko tu – anioł trafia też do poetyckich
przenośni. „Pisarzu, wsuń w komputer dysk / I w męce twórczej twórz! /
W Krakowie dba już o twój zysk / Wydawca – Anioł Stróż”. Tak podczas
gali na 40-lecie SIW „Znak” w maju 1999 r. brzmiał hymn wydawnictwa
autorstwa S. Barańczaka z melodią A. Libery i przezeń wykonany.

V. INSTYTUCJE DIABELSKIE

Na początku tego stulecia biskupi francuscy nazwali szkoły świeckie
diabelskimi, ale w tym określeniu wypada widzieć raczej przenośnię. Za
główną instytucję zorganizowaną z uhonorowaniem anioła upadłego uznać
trzeba oczywiście Kościół Szatana. Jego formalne utworzenie ogłosił
w San Francisco w Noc Walpurgii z 30 IV na 1 V 1966 r. (1 Anno Sata-
nes) „czarny papież”, „mag czarnego obrządku” Anton Szandor La Vey,
emigrant z Węgier pochodzenia cygańskiego, wcześniej treser zwierząt.

49 B. Michalak, Archanioł Gabriel – Patron poczty i filatelistów, „Któż jak Bóg”, 1996,
nr 5; B. Michalak, Święty Gabriel – patronem filatelistów, „Któż jak Bóg”, 1995, nr 5.

321



Niebawem wydał podstawowy tekst swego Kościoła – Biblię Szatana50.
Jest autorem „dziewięciu szatańskich doświadczeń”, ekwiwalentu chrześci-
jańskiego dekalogu. Propaguje kult zła. Jak twierdzi, tylko ono pozwala
przetrwać człowiekowi we współczesnym świecie51. Obecnie A. La Vey
rozprowadza biuletyn dla około 10 tys. członków rozrzuconych po całym
świecie. Bardziej magiczne niż religijne rytuały Kościoła Szatana mają
służyć zaspokojeniu pożądań seksualnych, zapewnieniu sobie lub komuś
powodzenia, zaszkodzeniu wskazanej osobie. Wyraźnie dla celów rozryw-
kowych celebruje się „czarne msze” jako parodię katolickiej liturgii. Zaleca
się – jako formę służby szatanowi – popełnianie siedmiu grzechów
głównych, w tym zwłaszcza prowadzenie nieskrępowanego życia seksual-
nego. Kościół A. La Veya ma luźną formę organizacyjną (czasem tylko
w postaci korespondencyjnej, co dziś ułatwia internet), jednak odegrała ona
dużą rolę w popularyzacji różnych form satanizmu w subkulturach mło-
dzieżowych, w których pod wpływem idei założyciela zaczęły powstawać
różne grupy nieformalne, niejednokrotnie o skrajnie patologicznym
charakterze.

La Vey podobno odwiedził Polskę i „wyświęcił” tu swoich kapłanów.
Pozwoliło to na zorganizowanie luźno powiązanych ze sobą niewielkich
grup satanistów. Wyraźniej zaakcentował swą obecność (zwłaszcza od
festiwalu w Jarocinie w 1986 r.) subkulturowy satanizm młodzieżowy
grupujący fanów jednego z nurtów muzyki rockowej: satanic rock. W tym
nurcie sytuują się zespoły „Test Fobii Creon”, „Vader” i „Kat”, laureat
jarocińskiego festiwalu z 1984 r., którego jedna z płyt była poświęcona
Biblii Szatana. Piosenki zespołu bywają oparte na tekstach gloryfikujących
diabła: Noce Szatana, Diabelski dom, Metal i piekło, Czarne zastępy.
W trakcie koncertów propaguje się motywy satanistyczne: czarne stroje,
trupie czaszki, petardy, świece dymne itp. Zespół „Apteka”, bliższy zresztą
anarchizmowi niż satanizmowi, śpiewa „Jezus Chrystus już nie w modzie
/ Dziś Rogaty jest na fali”. „Kat” był oskarżany o to, że podczas występu
w Gorzowie Wlkp. dopuścił się profanacji krzyża. Członkowie zespołu
„Test Fobii Creon” 31 VII 1986 r. na oczach kilku tysięcy widzów festi-

50 Anton La Vey, The Satanic Bible, New York 1969, wydanie polskie. Biblia Szatana,
Wrocław 1996. Już na długo przed polskim wydaniem książkowym dzieło A. La Veya było
poszukiwane i rozpowszechniane w kserokopiach.

51 J.W. Wójcik, Od hipisów do satanistów, Kraków 1992, s. 140-143. Zob. też W. Fa-
liński, Demonizm, satanizm, „Materiały Problemowe”, nr 11, 1988. O satanizmie z perspek-
tywy amerykańskiej zob. J.J. Steffon ks., Satanizm jako ucieczka w absurd, Kraków 1993,
s. 99-130.

322



walu w Jarocinie połamali krzyże i spalili stułę. Następnej nocy na poblis-
kim cmentarzu odprawiono „czarną mszę”52. Sami sataniści twierdzą, że
pierwszą taką „mszę” odprawiono miesiąc wcześniej w szczecińskiej wieży
Bismarcka.

Polscy sataniści przychodzą na koncerty black metalu ubrani w czarne
skóry motocyklistów bogato nabijane świecącymi ćwiekami. Na kurtkach
naszyte są emblematy grup black metalowych, odwrócone krzyże, penta-
gramy, wizerunki kozy i inne symbole władzy szatana. Podczas koncertów
nakłada się rękawiczki nabijane metalowymi ćwiekami, podnosi do góry
dłonie, wyciągając do przodu kciuk i palec wskazujący. Ma to symbolizo-
wać zwycięstwo szatana53. Wydaje się, że właśnie koncerty rockowe są
głównym miejscem spotkań i konsolidowania się środowiska satanistów,
ważniejszym niż osławione „czarne msze”, które są w istocie efektem
zorganizowania się grupy i nie są u nas zjawiskiem częstym. Z satanistycz-
nego audytorium wyłaniają się jednak niewielkie grupki próbujące
dewastować cmentarze czy eksperymentować z satanistycznymi rytuałami.
Ołtarzem ma tu być katafalk, trumna lub grób. Dba się o scenerię
i rekwizyty. Najczęściej są nimi: czaszka, szkielet lub inne wyobrażenie
śmierci. Do ofiary z człowieka przykłada się jedynie symboliczne
znaczenie. Konkretem jest ofiara z kota, psa czy ptaka54. Ciekawa jest
opinia socjologa, iż „czarne msze” są w istocie rodzajem „zabawy
terapeutycznej”; psychodramą stanowiącą formę terapii satanistów, którzy
nie uznają żadnego Boga, a wierzą tylko w siebie. Ów rytuał pomagać ma
satanistom odnaleźć siebie55. W takich środowiskach notuje się u nas
najwięcej zjawisk patologicznych, jak samobójstwo dwóch młodych ludzi
w Białej Podlaskiej w 1997 roku56 czy zamordowanie dwóch nastolatek
w Rudzie Śląskiej w marcu 1999 r. Najsilniejsze ośrodki satanistów są
w Szczecinie oraz we Wrocławiu, Krakowie, Gdańsku i na Górnym
Śląsku. Wielkie, górnośląskie blokowiska z zagubioną i zdezorientowaną
młodzieżą są dziś – jak się słyszy – terenem prawdziwej eksplozji
satanizmu57. Wiele tu znaczy radykalne kurczenie się możliwości

52 J.W. Wójcik, Od hipisów do satanistów..., ss. 138-40, 151-154.
53 O symbolach satanistów zob. J.W. Wójcik, Od hipisów do satanistów..., s. 146n.
54 K. Pawlina ks., Sataniści i rockersi – wyzwanie czy zagrożenie?, „Homo Dei”, nr 3,

1994. Por. K. Pawlina, Sataniści zagrożeniem czy wyzwaniem?, „Przegląd Katolicki”, nr
23, 1992. Zob. też B. Hoffmann, Satanizm polski, Warszawa 1991 (mps UW).

55 A. Mikołejko, Satanizm młodzieżowy w Polsce, „Wychowanie Obywatelskie”, nr 3,
1988.

56 Zob. W. Sumliński, Szatan w Białej, „Życie”, nr 88, 1997.
57 J. Dziadul, Diabły śląskie, „Polityka”, nr 36, 1999.

323



zatrudnienia w górnictwie węglowym. Młode pokolenie staje coraz
wyraźniej przed brakiem życiowych perspektyw. Świat jawi się mu jako
dziwny i niezrozumiały. Satanizm (ale i różne sekty), oferując klarowne
wyjaśnienia i proste recepty na życie, daje choć złudę nadziei.

Trudno określić liczbę polskich satanistów, bo trudno ich klarownie
wyodrębnić spośród fanów zespołów satanic rocka. U schyłku lat 80. licz-
bę ich szacowano na kilkuset, lecz jeśli uwzględnić młodych ludzi pozos-
tających – głównie za sprawą muzyki – w kręgu satanistycznej ideologii,
to liczba wzrosłaby do dziesięciu, a nawet dwudziestu tysięcy58. Różnice
w szacunkach wiązać trzeba z niejaką sezonowością udziału młodzieży
w festiwalach czy zlotach rockowych. Na ogół ocenia się, że w Polsce jest
dziś kilka – kilkanaście tysięcy satanistów.

Według ustaleń psychologów i socjologów wielu satanistów pochodzi
z pełnych rodzin, a niektórzy nawet z zamożnych, choć słabo realizujących
zadania wychowawcze, domów. Rodziny te wyróżnia pewien chłód emo-
cjonalny wobec dzieci: brak bliskości, ciepła, akceptacji. Idzie z tym
w parze przekonanie dzieci, że są niekochane, a to z kolei buduje nega-
tywny obraz samego siebie – przekonanie o własnej, nikłej wartości. Stąd
zniechęcenie do wysiłku nad własnym rozwojem i samorealizacją. W efek-
cie wybór uczestnictwa w subkulturze, która nie stawia wymagań, wydaje
się zainteresowanym czymś korzystnym59. Do grup satanistycznych ciążą
więc zwłaszcza młodzi ludzie z niezaspokojoną dotychczas potrzebą
przynależności i uczestnictwa, często na tle deficytu miłości w rodzinie.
Kontakty z matką są na ogół ubogie, a ojciec jest postrzegany jako
odrzucający. Stwierdzono, że relacje satanistów z ojcami „są w znacznym
stopniu zaburzone, co jest przyczyną frustracji potrzeb emocjonalnych oraz
nasilonych konfliktów emocjonalnych i interpersonalnych. (...) Na wybór
przez badaną młodzież tego typu podkultury ma wpływ m.in. potrzeba
nawiązania bliskich i satysfakcjonujących kontaktów. Jest to także reakcja
na atmosferę wrogości, niezrozumienia i nietolerancji ze strony ojca”60.
Stąd niejednokrotnie gwałtowne poszukiwanie zaspokojenia potrzeb przy-
należności i uczestnictwa, przy równoczesnym doświadczaniu bezsensu ży-
cia i lęku przed życiem. Znalezienie się w grupach satanistycznych pomaga

58 A. Mikołejko, Satanizm młodzieżowy w Polsce. Transformacje i kontekst społeczny
[w:] Religia w dobie przełomu w Polsce, red. L. Adamczuk, Warszawa 1992, s. 152.

59 M. Braun-Gałkowska, Młodzież w ruchu satanistycznym..., s. 68n.
60 E. Filipek, Obraz ojca u młodzieży należącej do wybranej grupy podkulturowej,

Lublin 1988, s. 97 (mps KUL). Cytuję za: hasło Kościół Szatana [w:] T. Doktór, Nowe
ruchy religijne i parareligijne w Polsce. Mały słownik, Warszawa 1999, s. 53.

324



młodzieży zdystansować się od powszechnie aprobowanych norm moral-
nych i kontestować autorytety. Często dochodzi do tego alkoholizm i nar-
komania jako techniki szukania życiowej satysfakcji i własnej, psychicznej
identyczności. W efekcie mamy do czynienia bardziej z moralną i ideową
destrukcją niż z klarownie sprecyzowaną, satanistyczną ideologią.

Wizerunek odległego i chłodnego ojca tworzy negatywny obraz Boga
jako kogoś niezaangażowanego w sprawy człowieka, obojętnie śledzącego
jego losy. Tego wyobrażenia nie potrafiła zmienić katecheza, z której
sataniści na ogół wprawdzie korzystali, ale większość ma z niej nie najlep-
sze wspomnienia.

Obraz Boga u satanistów ani w domu, ani na katechezie nie zosta ukszta towany
prawid owo. Jest to Bóg bierny, daleki, surowy i ch odny. Kontakt z Nim jest w aści-
wie niemożliwy i ogranicza się do respektowania (lub nie) norm i ograniczeń. Na tym
tle szatan ujmowany jako si a równorzędna, choć przeciwstawna, wydaje się im
bardziej atrakcyjny: silniejszy (bo widzą dużo z a), aktywny i nie ograniczający61.

Na podstawie badań, w których przyglądano się grupom satanistycznym
w jednym z miast Górnego Śląska, sformułowano spostrzeżenie, że moty-
wem przynależenia do satanistów była chęć naśladownictwa działalności
takich ugrupowań z większych miast62. Bazę powyższego stanowiły mate-
riały informacyjne pomieszczane w gazetach i magazynach młodzieżo-
wych, często o wręcz instruktażowym charakterze63. Włączenie się do
grupy umacniało koncepcję samego siebie jako osoby znaczącej, niezależ-
nej, silnej i dominującej nad innymi.

Sataniści bronią opinii o sobie. Wyjaśniają w listach do młodzieżowej
prasy:

Nie różnimy się niczym od innych ludzi. Różnica polega na tym, że wyznajemy inną
religię. Wszystkim szatan wiąże się ze z em, co jest bzdurą. On mówi ludziom, by
byli twardzi, nieustępliwi i żyli, jak chcą. Chrześcijanie mają tę przewagę, że ich jest
znacznie więcej.

Ktoś inny:

Jestem satanistą, mam 20 lat i jestem bardzo niezadowolony z tego, co się teraz
dzieje. (...) My jesteśmy inni. Satanista nie nienawidzi bogów i nie odczuwa żądzy

61 M. Braun-Gałkowska, Młodzież w ruchu satanistycznym..., s. 67.
62 J. Czajkowska, Ugrupowanie „Satan” (socjologiczna analiza kontrkultury i jej nie-

które uwarunkowania), „Studia Socjologiczne”, nr 1-2, 1990. O motywach decydujących
o wstąpieniu do satanistów czy organizowaniu młodzieżowej subkultury satanistów zob.
też J.W. Wójcik, Od hipisów do satanistów..., s. 189.

63 J.W. Wójcik, Od hipisów do satanistów..., s. 182nn. Por. J. Czajkowska, Ugrupowa-
nie „Satan”..., s. 157.

325



zniszczenia wszystkiego, po czym stąpa. Wbrew pozorom wierzymy w Boga”. „Sata-
nizm jest mozaiką elementów spirytualizmu, wp ywów orientalnych, astrologii, nawet
parapsychologii. W stosunku do tez i obrządków Kościo a jest dok adnie antywiarą,
antykultem, antyorganizacją. Satanizm jest afirmacją doczesności i cielesności. Staje
się bardziej konkurencyjny dla każdej oficjalnej religii64.

Niektórzy sataniści bronią się twierdząc, że kim innym są oni –
racjonalni, wykształceni, optujący za szczęściem człowieka – a kim innym
młodzi, dewastujący cmentarze, bandyci. Lubią się dystansować wobec
tych ostatnich.

W świetle pomieszczonego tu opisu satanistów wypada traktować nie
tyle jako grupę religijną (czy parareligijną), ale raczej jako jeden z przeja-
wów młodzieżowej kontrkultury. Ukształtował się jako pewna odmiana
kontrkultury i w jej ramach uwyraźnia swą społeczną obecność. Rzeczy-
wistość szatana in se schodzi jakby na plan dalszy. Uwagę tę wypada
zwłaszcza odnieść do satanistów organizujących się jako publiczność
koncertów satanic rocka. Nie będzie zaś dotyczyć bardziej „elitarnych”
grup satanistów, przywiązujących większe znaczenie do ideologii i kultu
szatana. Ci ostatni skupiają się niejako wokół i niejako dla szatana, w ten
sposób stając się rzeczywistością parareligijną, swego rodzaju odwróconym
katolicyzmem. Jest swoista hierarchia, funkcjonariusze kultu, ośrodki sku-
pienia wyznawców, symbole, stroje obrzędowe. Zwłaszcza w zachowa-
niach rytualnych korzysta się tutaj z katolickiej inspiracji, choćby nawet
chodziło o jej parodię.

VI. PODSUMOWANIE

Czas zestawić najważniejsze spośród naszych spostrzeżeń.
• W społecznym doświadczeniu słabe wydaje się przeciwstawianie anioła

i szatana, zwłaszcza jeśli miałoby odzwierciedlać opozycję dobro-zło.
Dla personifikacji tej opozycji częściej przywołuje się parę: Bóg
i szatan.

• Na tle procesu sekularyzacji oraz selektywizacji aprobowanych tez
wiary dostrzec trzeba, że wiara w duchy dobre (anioły) i złe (diabły)
jest słabsza niż aprobata wielu innych tez doktryny katolickiej.

• Poziom wiary w anioły i szatana jest w zasadzie porównywalny, choć
ten pierwszy na ogół nieco wyższy. Zwłaszcza zasięg wiary w możli-

64 Listy cytuję za: W. Marchlewski, Polscy sataniści [w:] Bóg. Szatan. Grzech, t. 1.
Socjologia grzechu..., s. 194n.

326



wość osobistego kontaktu z aniołem jest większy od zasięgu wiary
w możliwość takiego kontaktu z diabłem.

• Wiarę w anioły wypada zwłaszcza wiązać z pobożnością dziecięcą.
Z wiarą tą współwystępuje bowiem zapotrzebowanie na opiekę oraz
dobrze rozbudzona wyobraźnia. Jedno i drugie spotykamy właśnie
u dzieci.

• Wiara w szatana w skali globalnej jest wyraźnie silniejsza u dorosłych
niż u młodzieży, choć angażowanie się w struktury satanistyczne pozo-
staje rzecz jasna domeną młodego pokolenia.

• Rzeczywistość uznawana przez wierzących za duchową inspiruje do
tworzenia struktur organizacyjnych, przy czym – lustrując charakter
działalności tych ostatnich – strukturom anielskim chciałoby się przydać
miano konstruktywnych, a strukturom diabelskim miano destruktyw-
nych.

• Struktury anielskie zyskują dziś – w warunkach demokratycznego sy-
stemu politycznego – prawne ramy działalności; struktury nowo po-
wstające przyjmują kształt fundacji czy stowarzyszenia. Struktury
diabelskie funkcjonują w wymiarze pozaprawnym.

• Zgromadzenia zakonne, które w swej duchowości nawiązują do inspira-
cji anielskiej, z łatwością znajdują obszary dla swej apostolskiej obec-
ności. Charyzmat anielski okazuje się funkcjonalny wobec potrzeb
czasu.

• Wśród struktur anielskich najsilniejszy jest nurt michalicki, ale obok
niego istnieją i powstają inne struktury eksponujące w duchowości,
a przynajmniej w nazwie (gdy za patrona przyjmują któregoś ze świę-
tych aniołów), proweniencję anielską.

• Media masowe w większej mierze interesują się strukturami diabelskimi
niż anielskimi. Te ostatnie (przynajmniej niektóre spośród nich) mają
możliwość ujawniać się przez własne media, choćby niskonakładowe
(jak czasopismo kleryków michalickich) czy kolportowane głównie we-
wnątrz struktury („Któż jak Bóg”). Publikacje w mediach masowych
robią więc reklamę bardziej satanistom niż zwolennikom aniołów.

327





IV

Aniołowie w innych religiach
i wierzeniach





Duchowe istoty pośredniczące między rzeczywistością stworzoną a Stwórcą
istnieją pod różnymi imionami oraz postaciami w wielu religiach świata. Wiara
ta wskazuje na wspólne objawienie, na istnienie jakiegoś archetypu. Na naszej
sesji omówiono szczegółowo wyobrażenia anielskie w zaratusztrianizmie oraz
w islamie. Istoty podobne do chrześcijańskich aniołów odnajdujemy przecież
w wielu innych religiach, poczynając od starożytnego Egiptu, Mezopotamii i Azji
Mniejszej, w wielkich religiach Dalekiego Wschodu (braminizm, buddyzm, hin-
duizm), w mitologii chińskiej i rozwiniętych kulturach Ameryki przedkolumbij-
skiej oraz przedchrześcijańskiej Europy. Spróbujmy pokrótce zasygnalizować te
wierzenia.

W hinduizmie boskim posłańcem jest Agni (ogień ofiarny) oraz angiras –
półbogowie należący do wieszczów, a spełniający jednocześnie rolę posłańców.
Za bóstwo pomyślności uchodzi Ganesa, syn Siwy przedstawiany z głową słonia.
Znani są jeszcze aditjowie, czyli 12 istot duchowych zajmujących się zwalczaniem
zła i nagradzaniem dobra. Hinduiści wierzą, iż mają one złote jasne ciała, nigdy
nie śpią i nie zamykają powiek. Inną grupę tworzą marutowie – bóstwa burzy
władające energią życiową. Ich dobroć jest nieocenioną pomocą w walce z pod-
stępnymi demonami. Również w Wedach odnajdujemy dobre opiekuńcze istoty
duchowe – gandharvas.

W wyprzedzającej taoizm pierwotnej religii Chin (tzw. religia nieba) występo-
wały niesprecyzowane bliżej duchy niebieskie, do których zadań należało utrzy-
mywanie porządku w przyrodzie: nadawano im postać ludzką lub zwierzęcą. Dru-
gą grupę tworzyły duchy ziemskie, opiekujące się życiem rodzinnym, rolnictwem
itd.

Jednym ze stereotypowych znaków rozpoznawczych kultury starożytnego
Egiptu są sfinksy. Były one opiekunami świątyń oraz pałaców. We wczesnym
judaizmie i kulturze asyryjskiej (około 1500 r. przed Chr.) na zasadzie zapożycze-
nia od Egipcjan pojawił się motyw sfinksów podtrzymujących boski tron oraz
chroniących święte drzewo życia. Uskrzydlone sfinksy odnajdujemy także na
pomnikach greckich i fenickich.

Od duchów, szczególnie złych demonów, aż roiło się w religiach Mezopotamii.
Wśród licznych, najczęściej zoomorficznych wyobrażeń odnajdujemy babilońskie-
go ducha opiekuńczego Lamassu, przedstawianego pod postacią uskrzydlonego
byka z ludzką głową. W astrologii babilońskiej ciała niebieskie pojmowano jako
żyjące istoty, cały kosmos urastał do gigantycznego żywego organizmu: teza
o duchowych poruszycielach ciał niebieskich odżyła zarówno w teoriach neopla-
tońskich, jak i w judeochrześcijańskich. Miasta babilońskie posiadały swoich

331



boskich posłańców, np. miasto Uruk szczyciło się (około 2600 r. przed Chr.)
bóstwem opiekuńczym z głową orła i ciałem lwa. Popularne były wyobrażenia
centaurów, przedstawianych zazwyczaj jako bliźniacze posągi strzegące wejścia
do świątyni. Babilończycy znali również duchowych opiekunów poszczególnych
ludzi. Przedstawiali ich sobie jako postaci dwunogie, z reguły z ludzką lub orlą
głową, posiadające jedną lub dwie pary skrzydeł, a na wysokości pasa torebki
z ziołami życia. Wyobrażenia te zostały wykorzystane z pewnymi modyfikacjami
przez Hetytów oraz Persów, nie pozostały również bez wpływu na autorów biblij-
nych; szczególnie dotyczy to okresu niewoli babilońskiej (Ezechiel, Daniel).

W kulturze greckiej funkcjonowało pojęcie „daimonion” – istota opiekuńcza
pośrednicząca między bóstwami a ludźmi, składająca się z eteru, ognia, powietrza
i wody (Platon). Właśnie z greckich i babilońskich demonów wywodzą się złe
duchy Starego Testamentu, aczkolwiek greckie – w przeciwieństwie do demonów
babilońskich – były przyjazne człowiekowi. Grecki posłaniec bogów – zgodnie
zaświadczają Homer i Hezjod – to Hermes, pełniący funkcję posła bóstw olim-
pijskich, a jako Hermes Psychopompos odprowadzający dusze ludzkie na tamten
świat. Przedstawiano go z kaduceuszem, dla podkreślenia szybkości rysowano
skrzydła na kapeluszu, w skrzydełka przyozdabiano jego sandały. Hermesa czczo-
no także jako patrona podróżnych (kult pierwotny w kamiennych słupach na
rozstajach dróg, tzw. hermach), kupców, poetów, wynalazców, złodziei. W grec-
kiej mitologii duchy były odpowiedzialne za poszczególne królestwa natury:
driady, duchy leśne, nimfy, najady, syleny, tyfony.

W irańskim mazdaizmie każda jednostkowa dusza ludzka posiadała pokrewny
sobie byt duchowy, który tę duszę prowadził przez życie i osłaniał opieką. Było
to drugie transcendentne „ja” człowieka, w którym Bóg objawiał się ludziom;
opiekuńcze duchy nazywano fravarti (nawet sam świetlany Ormuzd posiadał
swojego fravarti). Wyznawcy mazdaizmu wierzyli, iż w trzecim dniu po śmierci
ciała indywidualna dusza ludzka przekracza most Chinvat i spotyka swe niebieskie
„ja”, a następnie udaje się na boski sąd. Najwyższy dobry bóg Ahura Mazda
(Ormuzd) posiadał gotową do działań armię niebieską. Na jej czele stało sześciu
amszaspandów (nieśmiertelni święci): istoty abstrakcyjne, personifikacje pojęć lub
przymiotów duchowych, opiekunowie przyrody, żywiołów i istot żyjących. Szcze-
bel niżej stali jazatowie (zasługujący na cześć), dobre duchy wykonujące rozkazy
amszaspandów, a dzielące się na jazatów ziemskich oraz niebieskich (ci ostatni
sprawowali pieczę tylko nad ciałami niebieskimi). Mazdaizm stworzył dojrzały
i rozwinięty system angelologiczny. W zreformowanej przez Zoroastra religii
silnie została zaakcentowana postawa czynnej walki przeciwko złu, por. artykuł
E. Lisowskiej Aniołowie w zaratusztrianizmie.

Wierzenia rzymskie wspominają o duchach larach – opiekunach domów, ro-
dzin, posiadłości i rozdroży, wyobrażanych pod postacią młodzieńców w krótkich
szatach, z rogiem obfitości w dłoni. Każdy mężczyzna posiadał – zdaniem
Rzymian – geniusza, własnego ducha opiekuńczego, który stanowił boską cząstkę
natury ludzkiej: towarzyszył człowiekowi w życiowej wędrówce i umierał według

332



jednych (Horacy) wraz z ciałem ludzkim, według innych (Apulejusz z Madury)
dysponował nieśmiertelnością. Pod wpływem mitologii greckiej utożsamiono
geniuszów z daimonionami i z czasem zaczęto odróżniać geniuszów dobrych, tzw.
białych (genius albus) i złych, czyli czarnych (genius ater). W świadomości
potocznej istnieli ponadto geniusze miejsc (genius loci) – opiekujący się ulicami,
górami, potokami i budynkami, później przybyli geniusze narodów i grup społecz-
nych, np. Geniusz Rzymian (Genius Populi Romani). Najbardziej popularne rzym-
skie wyobrażenie geniusza to młodzieniec w todze, z czarą i rogiem obfitości
w dłoniach, z zasłoniętą twarzą.

Bardzo blado na tle omówionych koncepcji rysują się wyobrażenia duchów
w przedchrześcijańskiej Europie. W mitologii celtyckiej świat duchów nie był
odległą niebieską krainą, lecz w niepojęty sposób współistniał na tym samym
obszarze ze światem ludzi: wystarczyło wsiąść na statek i udać się na odległą
wyspę, wejść przez tajemne drzwi do wnętrza góry, pogrążyć się w wodach jezio-
ra. W wierzeniach germańskich istniały towarzyszące człowiekowi fylgie – swoiste
sobowtóry duchowe zwane „myszkami”. Podczas snu opuszczały one ciało i mu-
siały powrócić przed obudzeniem: w przeciwnym przypadku człowieka spotykała
śmierć. Bardziej znane są walkirie unoszące poległych wojowników na Walhallę.
W mitologii Słowian spotykamy rodzanice – istoty duchowe decydujące o losie
urodzonego dziecka, swoisty odpowiednik greckich park. Inne duchy opiekuńcze
Słowian to uboża i dziady, poczciwe istoty o ograniczonych możliwościach
czynienia dobra, najprawdopodobniej kalki germańskich skrzatów i gnomów.

W omówionych w tej części księgi wierzeniach łatwo dostrzeżemy pewne
cechy wspólne. Najważniejsza to rzutowanie uwarunkowań wegetatywnych na
płaszczyznę moralną. Dotyczy to np. zoomorficznych wyobrażeń duchów (zwierzę
jest nośnikiem boskich przymiotów: szybkość, siła, majestat) oraz wyobrażeń
„żywiołowych” (np. ogień, woda, para wodna: ciepło, bezpieczeństwo, życie).
Duchy są pośrednikami między bogami a ludźmi, chociaż często oni sami nazy-
wani są bogami i odbierają stosowny kult. Dobre duchy tworzą hierarchiczną
społeczność i w związku z tym spełniają różne funkcje: opiekują się ludźmi,
ciałami niebieskimi, przyrodą, miastami, domami, rodzinami, budynkami i ulicami.
Przekazy religijne nie mówią zbyt dużo o naturze i wyglądzie duchów. Ich „ciała”
zbudowane są z eteru, ognia, pary, dymu, powietrza, często bywają hybrydami
(zwierzęce ciała: lew, byk, orzeł, ludzka głowa, skrzydła).

Większość przedstawionych religii różni się natomiast od judeochrześcijaństwa
obecnością bardzo silnie wyeksponowanych wątków fatalistycznych: człowiek już
w chwili urodzenia był przeznaczony do zbawienia lub potępienia, dobre duchy
mogły jedynie łagodzić gorycz ziemskiego życia, nie mając zasadniczego wpływu
na odmianę losu pośmiertnego. Aniołowie w omówionych wierzeniach działają
w sposób prosty i mało subtelny: mitologemy opiekuńczych duchów odznaczają
się swoistą jednowymiarowością, nie posiadają głębi psychologicznej, nie po-
ciągają swym pięknem w podobnym stopniu, jak szpetotą porażają złe duchy
babilońskie, nie potrafią w pełni oddać misji boskich posłańców.

333



W starszych mitologiach często nie odnajdujemy wyraźnego rozróżnienia dobra
i zła, nawet staroperskie bliźniaki Ahura Mazda i Ahura Manyu nie były dobre lub
złe, póki nie przeistoczyły się w mazdaizmie w świetlistego Ormuzda i posępnego
Arymana. W mitologiach dramaturgia dobra i zła rozpoczyna się dopiero po
rozbiciu pierwotnej całości. U Persów było to rozdzielenie bliźniaków, u Greków
obserwujemy coś podobnego w krwawym akcie rozdzielenia praojca Uranosa od
Gai przy pomocy Kronosowego noża. W mitologii asyryjsko-babilońskiej słyszy-
my z kolei o rozszczepieniu pramatki Tiamat od praojca Apsu, istniejących
wcześniej jako indyferentne Mummu. Również w mozaizmie, aczkolwiek mamy
do czynienia z systemem monoteistycznym, zło wynika z rozdzielenia duchów na
dwie frakcje (upadek aniołów). W większości systemów religijnych ten kluczowy
akt rozdziału jest mroczny i owiany nimbem tajemnicy – żaden system nie mówi
jednoznacznie o przyczynie rozszczepienia. U podłoża gwałtownej z reguły
przemiany leżało zamierzone działanie, co pozwala spośród przyczyn powstania
zła wyeliminować błąd i przypadek. Przedstawione wierzenia dobitnie wskazują,
iż fenomen zła odgrywa ważną rolę w dziejach świata, chociaż nie potrafią zła
wytłumaczyć. W żadnej mitologii nie jest ono wieczne: u kresu dziejów przegrywa
w walce z dobrem, czasem samo przeobraża się w dobro, odbudowując się na
wyższym piętrze. Mitologiczne wyobrażenia dobra i zła noszą rysy dawnego
związku: pokrewieństwo, małżeństwo, braterstwo.

Wyobrażenia dobrych duchów powstałe w odległych sobie kulturach posiadają
zatem sporo rysów wspólnych. Czasem może to oznaczać wpływ jednej kultury
na drugą. Wydaje się, że podobieństwo wypływa jednak również z pewnego
uniwersalnego archetypu niebiańskiego posłańca, spełniającego na zlecenie Boga
(bogów) określone misje w rzeczywistości stworzonej. Praobraz anioła – jak mówi
Carl Gustaw Jung – zdaje się tkwić głęboko w naturze ludzkiej i jest dowodem
na nieustanne przenikanie do świadomości treści z obszarów indywidualnej oraz
kolektywnej nieświadomości.

Judaizm należał do systemów wysoce spekulatywnych, świadczy o tym bogata
i zróżnicowana literatura rabiniczna. Naturalnie angelologia żydowska, której
spadkobierczynią jest angelologia chrześcijańska, kształtowała się pod presją
sąsiednich kultur i wiele wątków od nich przejęła. Niektórzy badacze uważają, że
biblijna angelologia została zapożyczona od Persów; Żydzi rzeczywiście żyli
w kręgu kulturowym, w którym aż roiło się od bożków i demonów, a wiara w ich
pośrednictwo między Bogiem a ludźmi była szeroko rozpowszechniona. Sposób
prezentacji dobrych duchów przez Stary Testament przypomina angelologię asy-
ryjsko-babilońską. Według mitologii Międzyrzecza duchy niebieskie to poruszycie-
le i opiekunowie wszystkich widzialnych ciał niebieskich; wątek ten został
zasymilowany przez autorów biblijnych (por. odpowiednie perykopy u Ezechiela
i Daniela). Zasadnicza różnica dotyczy jednak tego, iż w judaizmie aniołowie nie
posiadają cech boskich, nie są więc reliktem systemów politeistycznych. Mono-
teistyczny charakter wyznania mojżeszowego odróżniał wyraźnie aniołów, podczas
gdy w religiach politeistycznych posłańcami jednych bogów bywali inni bogowie.

334



Wczesne religie miały z reguły charakter politeistyczny, dlatego refleksja o złu
i dobru nie mogła być w nich – z naszego punktu widzenia – w pełni rozwinięta.
Dopiero religie monoteistyczne zostały zmuszone do głębokiej refleksji nad naturą
dobra i zła. W systemach monoteistycznych rysują się następujące możliwości
wyjaśnienia zła: (1) Bóg jest twórcą dobra i zła; (2) stworzone przez Boga istoty
inteligentne posiadają wolną wolę i wybrały zło, one więc są przyczyną zła
(judaizm i chrześcijaństwo); (3) Bóg stworzył dwa duchy – złego i dobrego,
przyczyną zła jest duch drugi (zurwanizm); (4) Bóg wyemanował niższe bóstwo
– demiurga. Ten stworzył zło, aczkolwiek miał szlachetne intencje: zło wypłynęło
więc nie ze złośliwości, ale z niewiedzy (gnostycyzm). Wszystkie omówione tu
religie podporządkowują zło zasadzie dobra, a najbardziej optymistyczny wydaje
się fakt, iż ostateczny triumf aniołów „białych” nad „czarnymi” nie podlega
dyskusji.

Niezależnie od wyobrażeń religijnych, istnieją „anielskie” wierzenia związane
z różnymi prądami umysłowymi, pozostające szeroko pojętym dobrem kulturo-
wym i integralnym składnikiem duchowości. Liczne idee oraz wątki w nich
obecne przeszły na trwałe do kultury, fascynowały artystów, przyczyniając się do
powstania wielu wybitnych dzieł sztuki. Mamy na myśli systemy kształtujące się
w różnych okresach historycznych, stosujące wielorakie metodologie i gatunki
pisarskie. W naszym tomie szczegółowo omówiono tylko niektóre: literaturę
apokryficzną, piśmiennictwo z kręgu qumrańskiego, gnostycyzm, tarot, a z kon-
cepcji nowszych antropozoficzne spojrzenie na byty anielskie w ujęciu Rudolfa
Steinera.

Na sesji nie było referatu omawiającego niezwykle rozbudowaną angelologię
kabalistów, bez wątpienia warto poświęcić temu zagadnieniu nieco uwagi. W III
wieku po Chr. Szymon Ben Lakish dokonał „powszechnego spisu” wszystkich
aniołów zamieszkujących w siedmiu żydowskich niebach: na samym dole struk-
tury anielskiej znajduje się miariada czyli 10 000 aniołów, 365 000 miriad tworzy
jeden korpus anielski, 30 korpusów to jedna kohorta, 30 kohort tworzy legion, 30
legionów to jeden obóz anielski, 30 obozów to jeden zastęp, których jest –
podobnie jak znaków zodiaku – dwanaście. W sumie powstaje imponująca liczba
z osiemnastoma zerami. Do tego typu spekulacji arytmetyczno-lingwistycznych
oraz do popularnej w gnostycyzmie neoplatońskiej koncepcji emanacji nawiązali
kabaliści, twórcy zbioru doktryn teozoficzno-filozoficznych powstałych w śred-
niowiecznym judaizmie w wieku XII w Prowansji. Źródła umysłowe kabały to
neopitagoreizm, neoplatonizm Filona Aleksandryjskiego, gnostycyzm i Biblia.
Kabaliści powoływali się na istnienie tajemnej nauki zawartej w Torze, a przeka-
zanej przez Mojżesza Jozuemu. Ten miał pozostawić tajemny klucz swoim
uczniom i tak drogą ustną podawano sobie tę wiedzę przez pokolenia, aż w XIII
wieku po Chr. pojawiła się konieczność jej spisania. Efektem jest powstała około
1285 r. po Chr. święta księga kabalistów Zohar (Księga blasku), za której autora
uchodzi Mojżesz z Leonu (1240-1305). Zohar to obszerny (kilka tysięcy stron)
komentarz do Biblii, głównie do Tory, podany jednak nie w formie przejrzystego

335



wykładu, lecz luźnych refleksji, aforyzmów, opowieści, legend i liczbowych
łamigłówek. Ponieważ kabaliści posiadali rozbudowaną angelologię, warto zapo-
znać się z tymi głównymi ideami kabały, które wydają się niezbędne do zrozu-
mienia kabalistycznej nauki o duchach.

Bóg jest nieskończonością i jednością (En-sof), jednak pomiędzy nim
a światem stworzonym istnieją (pośredniczą) inteligencje, twórcze prasiły zwane
sefirotami. Nazwa pochodzi z dzieła Sefer Jecira (Księga stworzenia). Nie zostały
one stworzone przez Boga, lecz wypłynęły z niego drogą emanacji. Sefiroty nie
są bytami w ścisłym pojęciu, to raczej atrybuty Boga i dlatego kabaliści nazywają
je także obliczami Boga. Sefiroty zawierają boską potęgę twórczą, która wyłania
się w bytach; przynależą zatem do świata idei, są archetypami bytów. Sefirotów
jest dziesięć i tworzą hierarchię. Na czele stoją trzy sefiroty wyższe: (1) Korona
[Kether], (2) Mądrość [Chokma] czyli pierwiastek męski, rodziciel idei, (3) Ro-
zum [Bina], pierwiastek żeński, wykonawczyni idei. Niższe sefiroty konstrukcji
to: (4) Miłość [Chesed], (5) Prawo [Din], (6) Piękno [Tifereth], (7) Triumf
[Nezach], (8) Chwała [Hod], (9) Fundament [Jesod], (10) Królestwo [Malchuth].
Trzy triady sefirotów odpowiadają za porządek jednego ze światów, których
istnienie można ująć w pewnym kluczu ewolucyjnym: świat idei (olam azila) staje
się światem stworzeń (olam beria), ten ewoluuje do świata uposażeń (olam jecira)
i do świata wykonań (olam assija). Każdy z następujących po sobie światów staje
się coraz bardziej materialny i co za tym idzie oddala się od idealnego bóstwa.
W świecie stworzeń znajduje się siedem sklepień niebieskich górnych zamieszka-
łych przez najdoskonalszych duchowo i najczystszych aniołów: jedni mają po
sześć twarzy, inni cztery, dwie lub jedną, wszyscy śpiewają Bogu pieśni.
Anielskich zastępów jest bez liku, a każdy zastęp różni się od pozostałych. Duchy
zostały stworzone „w jednej chwili, jak spod bijącego młota wytryskują snopy
iskier”. W świecie uposażeń znajduje się siedem niebios zewnętrznych. Są one
zamieszkałe przez aniołów obdarzonych już subtelnym ciałem (z wody, wiatru,
ognia), a ich wodzem jest Metatron. Struktura społeczności anielskiej wygląda
według Zohar następująco: (1) serafini, (2) ofanimowie [koła], (3) cherubini,
(4) shinnanimowie, (5) tarshini, (6) hashamallini, (7) malakimowie, (8) bene
elohimowie, (9) ishimowie, (10) arelimowie. Aniołowie ci opiekują się wszystkim:
ludźmi, gwiazdami, nawet liśćmi i kamieniami. Świat wykonań to cielesna
i widzialna rzeczywistość człowieka, która jest też siedzibą demonów, upadłych
aniołów dowodzonych przez Samaela (kabaliści utożsamiają go z biblijnym
wężem i szatanem). Hufce Samaela są złe, przynoszą światu łzy, wojny, choroby
itd. Kabała wspomina jeszcze o innym świecie poprzedzającym obecny; został on
zburzony w wyniku upadku aniołów. W świecie ludzkim działają naturalnie
również dobrzy aniołowie wysyłani przez Boga z pomocą ludziom. Miejsce
szczególne zajmuje Raziel, powiernik boskich tajemnic. To on przekazał Adamowi
w Edenie ksiegę wszechrzeczy znaną w kabalistyce jako Sefer Raziel.

Wątków i imion anielskich jest w kabale sporo: Hadarniel i Rafael w Edenie;
Aza i Aziel – aniołowie-giganci strąceni z niebios i ulegający Samaelowi oraz

336



kobietom; anioł mądrości niestrudzenie wędrujący z wagą po świecie i sprawdza-
jący różne ziemie oraz ich aniołów; anioł walczący z Jakubem; opiekunowie
narodów; archaniołowie Kemuel i Hadarniel napadający na Mojżesza kroczącego
w obłoku; anioł Sandalfon (bliźniaczy brat Metatrona, przewyższający wzrostem
innych aniołów „na pięćset lat drogi”) – opiekun zmarłych palący ognisko przed
tronem Pańskim i wyplatający Bogu korony z modlitw ludzkich; tetramorficzne
istoty z wizji Ezechiela objaśniane jako aniołowie czterech stron świata: Michael
– lew (wschód), Uriel – orzeł (południe), Gabriel – wół (północ), Rafael – twarz
ludzka (zachód); aniołowie Aza i Aziel jako nauczyciele wieszczka Balaama
i Salomona.

Już z tego skrótowego omówienia można zauważyć, że pierwotna wiara
Izraelitów jest obecna u kabalistów w sposób szczątkowy, a Tora służy tylko za
poetycką kanwę, na której kabaliści tkali swoje koncepcje. Kiedy uzmysłowimy
sobie ponadto, że w kabale obecne są wątki dualistyczne, a także wyraźnie
wyeksplikowane idee preegzystencji, wówczas nie zdziwimy się, iż była ona
(kabała) traktowana jako przekaz heretycki zarówno przez rabinów, jak i przez
teologów chrześcijańskich, dla których ezoteryczna wykładnia Pisma Świętego nie
posiadała większej wartości egzegetycznej. Do wyjaśniania swych idei kabaliści
używali kilku ulubionych figur: drzewo kabalistyczne, Adam Kadmon – idealny
człowiek, dziewięć koncentrycznych kół. Preferowane przez nich metody interpre-
tacji Biblii sprowadzały się do arytmetyczno-lingwistycznej kombinatoryki: (1)
gematria [sumowanie liter wyrazu i objaśnianie go innymi słowami złożonymi
z tej samej ilości liter]; (2) notoricon [złożenie początkowych i końcowych liter
słów występujących w interpretowanym tekście, powstałe w ten sposób nowe sło-
wa tworzą hermetyczną wykładnię tego tekstu]; (3) themurah [przestawianie liter
w wyrazie oraz abrewiacja]. Mimo iż w ten sposób można wytłumaczyć oraz
udowodnić każdą przyjętą wcześniej hipotezę, metoda ta oraz wątki kabalistyczne
cieszyły się w kulturze europejskiej dużym powodzeniem, wystarczy przywołać
kilka narzucających się głośniejszych nazwisk: Rajmund Lullus, Giordano Bruno,
Marsilio Ficino, Pico della Mirandola, Johannes Reuchlin, Agryppa von
Nettesheim, Paracelsus, Jakub Böhme, Saint Martin. Powszechnie znane jest
poczesne miejsce kabały w sztuce europejskiej.

Wybitnym, nieortodoksyjnym angelologiem był Swedenborg. W 61 roku życia
nieznany szerszym kręgom inżynier mineralogii Emmanuel Swedenborg ze
Szwecji (1688-1772) przeżył duchowe olśnienie, które przydało mu w krótkim
czasie wielkiej i ogólnoświatowej sławy. Od pamiętnego 1749 roku zaczął
spisywać sny i wizje, przydając im kształt gnostycznych traktatów. Uprawiał
w nich chrześcijańsko zabarwiony deizm. Zasłynął jako jasnowidz, odnajdywał
zagubione przedmioty. Nas wszakże interesuje głównie jego refleksja o aniołach,
z którymi – jak twierdził – obcował, odbierał od nich wiadomości i otrzymał misję
przekazania ludziom prawd ostatecznych.

Najobszerniejszy wykład Swedenborga o aniołach znajduje się w monumental-
nym wizyjnym traktacie O niebie i jego cudach... Już we wstępie szwedzki

337



wizjoner relacjonuje ubolewanie aniołów z powodu niskiego stanu wiedzy ludzi
(nawet duchownych) o niebie i jego mieszkańcach. Następnie rozpoczyna się
obszerne sprawozdanie o duchach. W szczegółach jest ono nużące, irytujące
i wątpliwe zarówno merytorycznie, jak i literacko. Wykładnia Pisma Świętego, na
które Swedenborg powołuje się permanentnie, budzi uzasadnione zastrzeżenia.
Koncepcja szwedzkiego wizjonera, którego Kant nazwał dyplomatycznie fantastą,
grzeszy naiwnością, osobliwym potraktowaniem przekazu biblijnego i licznymi
miazmatami logicznymi. Budzi dzisiaj nasze zdziwienie, że znalazła się grupa
ludzi, dla których ta poetycka i panteistyczna koncepcja wszechświata okazała się
wystarczająco atrakcyjna, by założyć w roku 1788 Kościół stawiający sobie za cel
głoszenie swedenborgiańskiej nowiny.

Gdyby przyszło jednak wskazać na najbardziej osobliwe ujęcie w europejskiej
angelologii nieortodoksyjnej, wówczas bez wątpienia należy wymienić nazwisko
Williama Blake a (1757-1826), aczkolwiek w rozważaniach dotyczących świata
dobrych duchów nie był on specjalnie oryginalny. Na jego poglądach najsilniej
zaciążyły teorie Swedenborga, mistyka Jakuba Böhme, mazdaizm, gnostycyzm,
a przede wszystkim osobliwie odczytane Pismo Święte, z którego – jak twierdził
– czerpał sens istnienia i siły twórcze.

Mamy do czynienia z osobowością niezwykłą, o dużej sile imaginacji, w której
skumulowały się elementy biografii artysty, hedonisty, wizjonera, proroka, święte-
go, uczonego, a nawet pioniera nudyzmu, dając w efekcie niepowtarzalny melanż.

23 września 1804 roku Blake doznał olśnienia. Podczas zwiedzania londyńskiej
galerii obrazów odkrył, że stał się przebóstwioną i wszechwiedzącą cząstką
„odwiecznego człowieka”. Zdaniem Blake a Milton źle pojął plany boskie
dotyczące spraw ostatecznych i błędy te w dobrej wierze przedstawił w Raju
utraconym. Zrozumiawszy po śmierci pomyłkę, przybył jako duch do Blake a
i wyłożył mu naturę popełnionych błędów. Efektem jest „podyktowany przez
ducha” poemat Milton. W oczach Blake a Raj utracony to apoteoza buntu, a sza-
tan przeistacza się w bohatera pozytywnego. To zafascynowanie buntem jako
niezbywalnym prawem wolnej woli oraz upadłymi aniołami jest szczególnie
widoczne w Zaślubinach niebia i piekła – osobliwym dziele poetycko-plastycz-
nym, w którym przechadzający się po piekle narrator spisał „przysłowia piekieł”,
czyli odczytane na opak przykazania chrześcijańskie. „Zawsze dostrzegałem
u aniołów próżność, co sprawia iż się podają za jedynych mądrych, a czynią to
z otwartym grubiaństwem. (...) Anioł ten, który stał się teraz diabłem, wielkim jest
przyjacielem moim; często wspólnie czytujemy Biblię w piekielnym jej albo
diabelskim sensie”.

Dobrzy aniołowie często pojawiają się w wierszach Blake a (Sen, Do gwiazdy
wieczornej, Kominiarczyk, Anioł). Blake-poeta (wbrew Blake owi-wizjonerowi)
zaprezentował konwencjonalny obraz duchów: aniołowie są stróżami i opiekunami
słabej ludzkości kryjącej się w jego poezji z reguły pod postacią zbłąkanego
chłopca. W Pieśni niewinności i doświadczenia nowo narodzonym dzieckiem
opiekuje się jednak nie anioł, lecz uskrzydlony duch wegetacji. Podobnie

338



konwencjonalny okazał się w ikonograficznym upostaciowaniu aniołów Blake-gra-
fik. W obrazie Upadek człowieka przedstawił aniołów opłakujących odejście ludzi
z raju: ich wyobrażenie artysta znalazł na średniowiecznych nagrobkach. Mniej
konwencjonalny jest natomiast motyw szatana podglądającego pieszczoty Adama
i Ewy w raju (ilustracje do Raju utraconego Miltona), którego od dobrych aniołów
różni jedynie opasujący ciało wąż. Znany motyw anielski w twórczości malarskiej
Blake a to Skowronek, uskrzydlony anioł przepędzający noc – aluzja do szekspi-
rowskiego skowronka „śpiewającego u bram niebieskich”.

Wspomniany już Swedenborg był uzdolnionym medium i namiętnie oddawał
się spirytyzmowi. Wywoływanie duchów to proceder istniejący od zarania dzie-
jów, był uprawiany przez Babilończyków, Persów, Egipcjan, Etrusków, Greków,
Rzymian. Pismo Święte wspomina o takich praktykach i ma o nich negatywną
opinię. O spirytyzmie wypowiadali się już Ojcowie Kościoła: Grzegorz z Nazjan-
zu, Laktancjusz, Klemens Aleksandryjski, Tertulian. Ten ostatni był zdania, że
media wykorzystują moce demonów. Kościół w oficjalnych wypowiedziach (Ency-
klika Jana XXII Super illius speculae z 1330 r., Encyklika Innocentego VIII
Summis desiderantes affectibus z 1484 r.) zdecydowanie potępił spirytyzm.

Spirytyści twierdzą, że istnieje rzeczywistość ciemna i zakryta, fakty nie
pojawiające się w sposób naturalny, lecz prowokowane przez media. Swedenborg
kwestionował zmartwychwstanie: po śmierci ciała dusza ludzka przez pewien czas
przebywa w świecie duchów oczekujących przemiany w aniołów lub szatanów.
Duchy te pozostają w empirycznym kontakcie ze światem ludzkim.

Wiek XVIII przyniósł Europie dwóch słynnych spirytystów (St. Germain oraz
mistrz Cagliostro), prawdziwe szaleństwo spirytystyczne przypada jednak na wiek
XIX, kiedy to działał najwybitniejszy spirytysta Allan Kardec. Większości mediów
udowodniono uprawianie procederu z pobudek finansowych i związane z tym
oszustwa; ogólnie można mówić o braku równowagi psychicznej osób zajmują-
cych się spirytyzmem. Mimo to w tłustym dla stolikowych „reporterów” roku
1900 w USA działało około 10 000 mediów oraz 100 towarzystw spirytystycz-
nych, tworzących kilkadziesiąt sprzecznych i zwalczających się kierunków. Seanse
i teorie spirytystyczne nie przyczyniły się do powstania żadnego poważnego
kierunku naukowego lub prądu religijnego, porównywanie zaś doktryn spiryty-
stycznych z wielkimi religiami świata byłoby nie na miejscu. Na podstawie Pisma
Świętego można stwierdzić, że aniołowie oraz ludzie zmarli mogą ukazywać się
w świecie fizycznym i wykonywać w nim różne czynności. Nie jesteśmy w stanie
wyjaśnić tych zjawisk, hipotezę o ich nierealności należy jednak odrzucić.
Zauważmy, że rewelacje przedstawiane przez media dotyczące spraw eschatolo-
gicznych, religijnych, życia duszy po śmierci są sprzeczne, naiwne i z reguły
rozmijają się z doktryną chrześcijańską. Jeżeli przez usta mediów przemawiają
duchy, to zapewne nie są to aniołowie światłości ani Bóg. Spirytyści na ogół
uznają, że dusza po śmierci ciała zatrzymuje ciało astralne i to ono na seansach
wchodzi w kontakt z ciałem astralnym medium. Czy można przyjąć, zakładając
energetyczną naturę procesów umysłowych, że ludzkie myślenie odkłada się

339



w biopolach panteistycznej praświadomości i może zostać uaktywnione przez
medium?

Wielką popularnością cieszą się dziś aniołowie w ruchu New Age. Termin ten
nie oznacza zwartego światopoglądu, służy raczej do określenia wielu postaw
i tendencji wyłaniających się od połowy XX wieku, a związanych z różnymi dzie-
dzinami współczesnego życia: ezoteryczne prądy religijne, kontrkultura i młodzie-
żowe ruchy kontestatorskie, zdrowie, psychoterapia, techniki „rozszerzania świa-
domości”, wegetarianizm, astrologia, ekologia, feminizm, spirytyzm, parapsycholo-
gia. Pod Nową Erę podciąga się pewne kierunki w sztuce (szczególnie muzykę
elektroniczną i komputerową, ale również nurty w plastyce i literaturze pięknej),
a nawet w nauce (właściwiej byłoby powiedzieć – paranaukowe marginesy współ-
czesnych nauk przyrodniczych i filozoficznych).

New Age jawi się jako mieszanka przeróżnych kierunków, teorii i nurtów
intelektualnych, religijnych i artystycznych, tworzących w zamierzeniu nową
jakość duchową, swoistą „religię popularną” na wzór ukształtowanej nieco
wcześniej „pop-kultury”. Roi się tu od duchów, mediów i wróżek z komputerami,
starożytne imiona i pojęcia krzyżują się ze współczesną techniką, przyprawiają nie
wtajemniczonych o zawrót głowy. Przywódcy ruchu lansują uniwersalną „religij-
ność kosmiczną”, silnie akcentują wiarę w reinkarnację, zapewniają łatwe
zdobycie anielskiej rozszerzonej świadomości oraz mądrości przy pomocy
narkotyków, seksu, mistycznej medycyny oraz przyjemnych technik medytacyj-
nych. Poprzez techniki te następuje – ich zdaniem – pozytywne przestawienie
(rozszerzenie) świadomości.

Oprócz tysięcy barwnych sekt, prezentujących najbardziej radykalne odmiany
współczesnej magii, kabalarstwa, astrologii i mistycyzmu (składających się na tzw.
wodnika okultystycznego), istnieje jeszcze wodnik naukowy. Jest on przeznaczony
dla ludzi przesiąkniętych racjonalizmem i przedkładających ponad poetycko-ma-
giczny koktajl wodnika okultystycznego chłodną logikę krytycznego rozumu,
empirię i rzeczową dyskusję. Naukowa Nowa Era to wybiórczo rozwijane wątki
nauk przyrodniczych oraz filozoficznych, fizyka w wydaniu Capry i Heisenberga,
psychologia Gofa, Junga i Foucaulta, biologia Sheldrake a. Miłośnicy wodnika
nie przyjmują w całości teorii naukowych i poglądów wspomnianych uczonych,
lecz skupiają się na wyselekcjonowanych wątkach. Wysoki poziom intelektualny,
zdecydowanie przekraczający quasi-naukową ekwilibrystykę, każe traktować
wodnika naukowego z uwagą; atrakcyjny sposób podania materiału przydaje
naukowej Nowej Erze zwolenników wśród ludzi doskonale wykształconych.

Wodnik naukowy zdaje się coraz odważniej dążyć do „wielkiej syntezy”,
dzięki której doszłoby do zacieśnienia nauk przyrodniczych z religią i przełamania
barier między najnowszymi odkryciami w fizyce a mistyką Wschodu i Zachodu.
Dlatego astrofizyka u uczonych spod znaku wodnika przeplata się z problematyką
psychologiczną, biologiczną, religijną. Powstała już obco brzmiąca dla laików
nowomowa – osobliwa fuzja, w której terminologia astrofizyczna, psychoanali-
tyczna, religijna i mistyczna splątana w gordyjskim węźle ma w założeniu

340



stworzyć uniwersalny kosmiczny język. Nauka Nowej Ery posiada ambicje
przekroczenia antropocentryzmu, dualizmu materii i ducha, deklaruje radykalny
holizm. Wodnik naukowy tropi związek między uniwersalnym umysłem boskim
a indywidualnymi umysłami ludzi, potwierdza istnienie duchowych pośrednictw
(aniołów) przekazujących boskie idee. Nie spotkamy jednak już tradycyjnych
pojęć, jak archanioł lub serafin: mowa o wynurzeniu równoległej rzeczywistości,
o energii skłębionej inaczej niż materia. Wyznawcy New Age nawiązują kontakty
z duchami i określają to jako „kanałowanie” (po prawdzie mamy do czynienia
z nową formą spirytyzmu). Podczas „kanałowania” ludzie otwierają swoje psychiki
duchom, te przekazają wtedy informacje. Duch – według proroków Nowej Ery –
to posłaniec z innej rzeczywistości, „mistrz”, który zdobył szczyty duchowej
świadomości, posłany z misją dokonania duchowej ewolucji ludzkości. Współcześ-
ni prorocy wodnika nie mają zaufania do angelologii chrześcijańskiej wspartej na
fundamencie Pisma Świętego, cały anielski sztafaż uznają za bajkowy i nie
nadający się do reanimacji. Jest to interesujące w kontekście mniej lub bardziej
skrywanej przez nich fascynacji satanizmem, będącym przecież w o wiele
większym stopniu archaicznym i bajkowym w epatowaniu marną łaciną i wątpli-
wej świeżości kostiumami. Ruch Nowej Ery nie wyszedł jeszcze poza sferę
deklaracji. Jest zbyt młody, by wydawać już teraz złe lub dobre owoce, które są
najpewniejszym i ostatecznym kryterium cywilizacyjnej roli nurtów duchowych.
Wodnik nie kocha ryb. Wodnik uważa chrześcijaństwo za mdłe i w obecnej
postaci absolutnie nie mogące inspirować ludzkości. Odrzuciwszy angelologię
chrześcijańską, nie wypracował jeszcze własnej, aczkolwiek zdaje się do tego
dążyć. Jaka będzie angelologia New Age?

Czy omówione koncepcje, mimo różnorodności przyjętych opcji światopoglą-
dowych i metodologicznych, można określić wspólnym mianem angelologii ezote-
rycznej? Nurty te rozwijały się równolegle do angelologii judeochrześcijańskiej.
Aczkolwiek nigdy nie były związane instytucjonalnie z jakąś jedną doktryną
religijną lub polityczną, która przetrwałaby tak długo jak chrześcijaństwo,
odznaczały się żywotnością podstawowych wątków, odradzających się pod
różnymi nazwami w nauce, sztuce, religii i filozofii. Rodzi się pytanie, czy
omówione w księdze kierunki są reprezentatywne i w jakim stopniu oddają one
rzeczywisty obraz ezoterycznej angelologii? Czy podciągnięcie ich pod wspólny
mianownik ma uzasadnienie w empirii, czy też jest tylko akademicką konstrukcją?
Spróbujmy odpowiedzieć na te pytania pamiętając, że ograniczamy pole penetracji
wyłącznie do kwestii dobrych duchów.

Podstawowa trudność spotyka nas już na samym początku. W angelologii
chrześcijańskiej granica między dobrymi i złymi duchami jest oznaczona na ogół
w sposób precyzyjny i wyraźny. Nie sposób jej wytyczyć tak dokładnie w angelo-
logiach nieortodoksyjnych. Setki imion, którymi hojnie obdarzają nas apokryfy
i pisma gnostyczne, a po wiekach powtarzane w nowszych koncepcjach ezoterycz-
nych, mogą równie dobrze należeć do duchów złych i dobrych. Trudność ta może
wynikać m.in. z faktu, iż kierunki ezoteryczne nie kładły nacisku na odróżnianie

341



złych i dobrych braci w rodzinie duchów; wręcz przeciwnie – często wydawały
się zainteresowane skrzętnym ukrywaniem diafragmy.

Aniołowie w koncepcjach nieortodoksyjnych, mimo wielości imion, drobiazgo-
wości opisów (z reguły dotyczących wycinkowych i marginalnych zagadnień)
rysują się mgliście i ukrywają się w niejasnych meandrach form ezoterycznych
pism. Ten brak precyzji wynika ze świadomie założonego hermetyzmu, z prag-
nienia zachowania tajemnicy. W związku z tym wiadomości o duchach cechują
się metaforycznością i nieoznaczonością, wykład bywa ciemny do tego stopnia,
że wielokrotnie uniemożliwia niewtajemniczonym zrozumienie sensu. Mamy
wrażenie, że wysiłek duchowych mistrzów bardziej koncentruje się na ukrywaniu
koncepcji, niż na ich objaśnianiu. Hermetyzm ów mieści się w doktrynie wielu
sekt, ich liderzy obawiają się wydania swoich prawd ostatecznych profanom.
Ezoteryczne koncepcje anielskie podszywają się pod cudze poglądy, podpierają się
wybiórczo i osobliwie spreparowanymi myślami wielkich autorytetów, szczególnie
zaś celują w śmiałym i opacznym interpretowaniu Pisma Świętego. W koncep-
cjach tych krzyżują się mity różnych kultur, poglądy mistyków i filozofów, wątki
teologiczne przeplatają się z literackimi i fantastycznymi. To dlatego często nie
potrafimy odnaleźć klucza do tych tekstów.

Ezoteryczne przekazy o duchach cechują się obfitością mało istotnych faktów,
mamy do czynienia z wywołującą zawrót głowy anielską karuzelą. Zazwyczaj
przekazy te nie mają charakteru mitologii związanej z konkretną religią histo-
ryczną, są raczej swobodną interpretacją mitologii, a najczęściej wątków z kilku
różnych mitologii. Pełno tu paradoksów: aniołowie namawiają do rozpusty i asce-
zy równocześnie, podają proste i atrakcyjne wytłumaczenia zła, bez przerwy
powołują się na Pismo Święte, chociaż cytują rzeczy, których tam nie znajdziemy.
Deklarują wielką syntezę rozumu i wiary, uzyskanie oświecenia, bliżej nieokreślo-
ne „przeanielenie” ludzi wstępujących na nową drogę duchową – już za życia lub
po śmierci. W chrześcijańskiej angelologii na przestrzeni wieków również nie
zawsze zachodziła pełna korelacja, rozbieżności wszakże dotyczyły tylko niektó-
rych kwestii szczegółowych (głównie metafizycznych). Funkcję i naturę aniołów
przedstawiono w sposób jasny i zrozumiały, nie budzi wątpliwości przyjaźń i słu-
żebna rola dobrych duchów wobec ludzi. Aniołowie w tekstach ezoterycznych są
tymczasem ukazani tak mgławicowo, iż nie jesteśmy w stanie często odgadnąć ich
przyjaznych lub wrogich zamiarów wobec człowieka i świata. Z mistycznym spo-
kojem oddają się bliżej nieokreślonym pracom, człowiekowi pozostaje jedynie
odczucie ich duchowych wibracji.

Warto sięgnąć do apokryficznych apokalips i gnostyckich ewangelii, do dzieł
Swedenborga i Blake a. Co jakiś czas pojawiają się bowiem fałszywi prorocy,
którzy powołując się na te teksty i przytaczając je wybiórczo, objawiają je jako
tajemną wiedzę. Zakładają sekty religijne i inicjują prądy duchowe. Lektura owych
tajemnic nie pozostawia wątpliwości, że w większości przypadków mamy do czy-
nienia z literacką, najczęściej osobliwą transpozycją przekazów kanonicznych
wielkich religii świata.

342



ELŻBIETA WNUK-LISOWSKA

Anioły w zaratusztrianizmie

Zaratusztrianizm – stara religia Irańczyków narodziła się w drugim
tysiącleciu przed Chr., najprawdopodobniej gdzieś w południowych stepach
Azji Centralnej1 lub nieco na północ od Pamiru, a utrwaliła za Achemeni-
dów i Sasanidów w państwie perskim, gdzie do podboju muzułmańskiego
była głównym wyznaniem religijnym. To co wiemy na temat tej religii
pochodzi z jej świętych tekstów: przede wszystkim Awesty, literatury
średnioperskiej, w której są spisane główne komentarze do Awesty. Dzisiaj
w Iranie pozostało już niewiele zaratusztrian2, główne zoroastryjskie
centrum znajduje się w Indiach, w okolicach Bombaju i w Gudżaracie.

Zaratusztrianizm jest religią niezwykle złożoną i ciekawą, zawierającą
wiele wątków dotyczących wcześniejszych indo-irańskich wierzeń. Często
sięga się do tej religii w badaniach komparatystycznych nad judaizmem
czy chrześcijaństwem. Dotyczy to między innymi aniołów. Istnieje bowiem
dość rozpowszechniona opinia, że koncepcja aniołów jako skrzydlatych
istot zamieszkujących sferę między powietrzem i niebem pochodzi z Iranu.
Na przykład G. Davidson3 w swoim słowniku aniołów, powołując się na
inne autorytety, pisze:

Ca ą naukę o anio ach – twierdzi Sale w przedmowie do swojego wydania Koranu
(s. 31) – Mahomet i jego uczniowie zapożyczyli od Żydów, którzy z kolei, imiona

1 Jednym z hipotetycznych miejsc, w którym narodziła się cywilizacja irańska, są
okolice na południe od Jeziora Aralskiego, często wymienia się też okolice Samarkandy.

2 Główne skupiska zaratusztrian znajdują się w Teheranie, w okolicach Yazdu i w Isfa-
hanie.

3 Gustaw Davidson, Słownik aniołów, w tym aniołów upadłych, Warszawa 1997.

343



i nazwy hierarchii tych istot przejęli od Persów (por. Gauderoy-Demombynes,
Narodziny islamu). Jednak u Gaudefroy-Demombynes nie ma nic na temat imion
i hierarchii perskich anio ów.

Podobne nieścisłości dotyczą etymologii. Autorzy wywodzą słowo anioł
od angiras, co w sanskrycie ma oznaczać „duch boży”. Takie określenie
w ogóle nie pasuje do kultury wedyjskiej. Według słownika Moniera-
Williamsa angiras oznacza w Atharwawedzie kapłana, zwłaszcza takiego,
który potrafi odwracać złe zaklęcia i który posiada szczególną moc.
Według słownika świata kultury indyjskiej angirasy są związane z ogniem.
Pisze się też, że w staroperskim słowo angaros – znaczy „posłaniec”. Ale
w słowniku staroperskim Bartholomaego Altiranisches Wörterbuch nie ma
takiej formy, nie ma jej także u Kenta.

Jak to więc jest z tymi zapożyczeniami? Czy w ogóle ich nie było? Lub
czy oznacza to, że w Iranie nie ma aniołów? Oczywiście nie. W starożyt-
nym Iranie i w zaratusztrianizmie istniały byty duchowe, które możemy
określić aniołami. Należy jednak, po pierwsze, uściślić jakie to są byty.
Tym bardziej, że przeglądając słowniki aniołów natrafiamy na imiona
perskich bóstw zarówno zaratusztriańskich, jak i pochodzących jeszcze
sprzed reformy Zaratusztry, które wymieniane są jako anioły. A przecież
nie każdy byt duchowy jest aniołem. Istnieje różnica między bogiem,
bóstwem i aniołem (choć trzeba przyznać, że niekiedy dość płynna).

Po drugie, i to wydaje mi się problemem szczególnie ciekawym, należy
odpowiedzieć na pytanie, który z elementów tej starej irańskiej religii był
najbardziej nośny, uniwersalny i atrakcyjny dla innych kultur.

Dlatego jeszcze raz przyjrzyjmy się definicji anioła. W potocznym
znaczeniu anioł zazwyczaj oznacza istotę nadprzyrodzoną, pośredniczącą
między Bogiem i światem. Aniołowie to posłańcy, stróże pilnujący ludzi,
ale także prawa i porządku, dzięki ich mocy obracają się gwiazdy i rozwi-
jają się nasiona. Jak nam podaje słownik symboli J. Chevaliera i Alaina
Gheerbranta4, są to byty całkowicie duchowe lub duchy przybierające
ciało eteryczne, z kolei J.E. Cirilot5 w swoim słowniku symboli dodaje
jeszcze, że do 4. tysiąclecia przed Chr. w ikonografii nie było rozróżnienia
między aniołami i skrzydlatymi bóstwami.

Mamy więc anioły jako: opiekuna – anioła stróża i skrzydlate byty
zamieszkujące powietrze i niebo, a także posłańca. Które z postaci starego
perskiego panteonu odpowiadają tym cechom? Wydaje się, że należą do
nich przede wszystkim:

4 J. Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionnaire de symbols, Paris 1974.
5 J.E. Cirilot, Dictionary of Symbols, London 1973.

344



* Amesza Spenty – które tworzą duchową osnowę świata.
* Frawaszi – niebiańska, wieczna dusza każdego bytu najbliższa koncepcji
anioła opiekuńczego. Awesta porównuje je do „ptaka z pięknymi
skrzydłami” (Jaszt 13.70)6.
* Daena – wcielenie moralności i religii, coś co można określić jako
„wyższe ja”, osobisty anioł człowieka.
* Sraosza – boski posłaniec, mediator stojący pomiędzy Ahura Mazdą
a człowiekiem.

Przyjrzyjmy się Amesza Spentom, pojęcie tłumaczone zwykle jest jako
„Święci Nieśmiertelni”, ale można by też powiedzieć „Nieśmiertelni posia-
dający moc, siłę” (aw. ameša, por. wed. amrta – „nieśmiertelny”; spenta
– „posiadający moc, siłę”, por. bałt. słowiańskie – sventas, pol. święty) –
najlepiej pasują do definicji aniołów, pojętej jako duchowa osnowa świata.
Zanim bowiem Ahura Mazda przystąpił do stworzenia świata ze swojej
własnej istoty – światła, wyłonił sześć Amesza Spentów „Świętych Nie-
śmiertelnych”, z którymi on sam tworzy heptadę. Amesza Spenty tworzą
jakby osnowę świata. Są emanacjami Ahura Mazdy. Ale są też bytami mo-
ralnymi, z których każdy przejawia się w pewnym, tylko do niego należą-
cym żywiole, elemencie oraz odpowiadającej temu żywiołowi materii.
Amesza Spenty to czynna, ukryta w każdej rzeczy materialna energia,
cząstka światła zamknięta w przedmiocie.

Dla wyznawców Zaratusztry kamień nie jest tylko kamieniem, lecz
odpryskiem nieba, i jest tożsamy z naturą jego Nieśmiertelnego Pierwo-
wzoru. Płonący w domach na ołtarzach ofiarnych i w naszych sercach
ogień to przejaw Asza Wahiszty. Drzewa, kwiaty, potoki, kamienie i zwie-
rzęta są widocznymi i dotykalnymi przejawami zmaterializowanej części
świata, którego korzenie tkwią w boskim świetle. Poprzez rytuał, kon-
templację rzeczy materialnych, można uchwycić blask, komunikować się
z niewidzialnymi Amesza Spentami. Można też wywierać wpływ na świat
rzeczy fizycznych. Amesza Spenty, będąc podstawą i pierwotną substancją,
tworzą szkielet świata. Każdy z nich jest związany i odpowiedzialny za
swoją kreację.

Niewidzialna Wohu Manah (śr. pers. Wohuman, n. pers. Bahamn)
– „Dobra Myśl” przejawia się w możliwym do zobaczenia, lecz niemożli-
wym do dotknięcia Księżycu. W świecie fizycznym zaś w krowie, w bydle

6 J. Darmesteter, Le Zend-Awesta, vol. I, Paris 1892-1893.

345



(w Aweście Księżyc nazywany jest gao-czitra, tzn. „zawierający nasienie
krowy”).

Chszatra Wairja (aw. Chsatra Wairja, śr. pers. Sahrewar, n. pers. Sahri-
war) – to kamienne, diamentowe lub metalowe niebo, któremu na ziemi
odpowiadają kamienie i metale. To przy pomocy Szahriwara stworzone
jest niebo „wyniosłe, błyszczące, pachnące, widoczne z daleka”.

Haurwatat (śr. pers. Horad, n. pers. Chorad) – „Zdrowie” jest cnotą
czystości, która przejawia się w wodzie. Woda to zoroastryjska materia
prima. Z niej bowiem wyłania się świat materialny (na początku całe stwo-
rzenie było kroplą wody)7. To symbol szczęśliwego, doskonałego życia,
bez chorób i cierpienia. Woda jest remedium na wszelkie dolegliwości.
Ciekawą analogię znajdujemy w Wedach: W wodach jest ambrozja, w wo-
dach są zioła lecznicze... «O Wody! Gotujcie skuteczne leki przeciw
chorobom, tak by ciało zaznało waszego dobroczynnego wpływu i abym
długo jeszcze mógł oglądać słońce»8.

Ameretat (śr. pers. Amurdad, n. pers. Mordad, wed. amrta) – „Nie-
śmiertelność”, w świecie fizycznym przejawia się w drzewach i roślinach.
Jej obrazem jest jednak kosmiczne drzewo, Drzewo Białej Haomy, którego
gałęzie rodzą owoce nieśmiertelności. Zawarta jest w nich siła, moc,
regeneracja. Pod koniec świata, kiedy wypełni się czas mierzony obrotem
gwiazd, zostanie z niego sporządzony napój nieśmiertelności.

Rośliny były przejawem boskiej manifestacji we wszechświecie.
Łączyły człowieka z gwiazdami (to w gwiazdach ukryte były nasiona
roślin) i bogiem. Najsubtelniejszą energię miały kwiaty. Połączenie
kwiatów z Amesza Spentami i pozostałymi aniołami było częścią tajemnej
botaniki, która odgrywała ważną rolę w liturgii zoroastryjskiej. Jeśli ktoś
chciał nawiązać kontakt z którymś z aniołów – Amesza Spentów (np.
w celu spełnienia prośby), dokonywał tego poprzez kontemplację jego
natury. Medytacja ta sprawiała, że stawał się on wrażliwy na jego energię.
Instrumentem medytacji był natomiast powiązany z danym aniołem kwiat.

Starożytni Persowie mieli swój język kwiatów. Ta subtelna mowa
dawała nieograniczone możliwości wyobraźni liturgicznej, była pewnym
rytuałem medytacyjnym, który łączył człowieka z Bogiem. Stąd tak ważną
rolę odgrywała w Iranie sztuka ogrodów. Była ona częścią medytacji, prze-
de wszystkim zaś kontemplacją dobrej, nieskończenie cierpliwej ziemi.

7 Zand-Akasih, Iranian or Greater Bundahisn, tr. and transliteration B.T. Anklesaria,
Mombay 1956. Ia, 3.

8 F.G. Bachelard, Wyobraźnia poetycka, Warszawa, 1975, s. 171.

346



O ile kwiaty były fizycznym przejawem któregoś z Amesza Spentów,
czy jazatów, o tyle ogrody były odbiciem ziemi jako całości, w jej
idealnej, doskonałej nieskalanej formie. Odbiciem ziemi, jako raju (słowo
paradisie pochodzi z języka medyjskiego), odbiciem niebiańskiej ziemi
leżącej na dnie nieba. Kwiaty w sztuce ogrodów pełniły rolę materii
primae dla medytacji alchemicznej. Były mentalną rekonstrukcją Idealnego
Świata, pozostawały bowiem w bezpośrednim związku z Istotami
Niebieskimi.

Każdy kwiat związany jest z Amesza Spentą i jazatami; bia y jaśmin z Wohu Maną,
mirt i jaśmin z samym Ahura Mazdą, s odki majeranek z Asza Wahisztą, królewska
bazylia należy do Chszatra Wairji, kwiat piżma do Spandarmat, lilia do Haurwatat,
kamba do Amertet, pomarańczowo pachnąca mięta należy do Din-pavan Atar, na-
gietek do Atara, wodna lilia do Abana, bia y marw należy do S ońca, laur do
księżyca, fio ek do Tira, wino kwitnące do Gos, karda do -Din pavan Mitro, wszystkie
fio ki są Mitry, czerwone chryzantemy Sraoszy, dzika róża należy do Rasznu,
nasturcja do Frawaszi, sisebar do Bahrama, żó ta chryzantema do Ramy, sza wia
do Din pavan Din, róża o stu p atkach do Din, wszystkie dziko rosnące kwiaty należą
do Arda, Asztat przynależy do bia ej Haomy, bazylia do pieczenia chleba należy do
Asmana, Zamjad do krokusa, Mahrespand jest kwiatem Ardaszira, Haoma trzech
rodzajów jest kwiatem Anirana9.

Spenta Armaiti (śr. pers. Spandarmat, n. pers. Isfandarmaz) – „Święte
Oddanie”, ukazuje się w świecie materialnym jako ziemia. Jej obrazem jest
jednak Kobieta Doskonała, Mądrość. W tekstach pahlewijskich tłumaczona
jest jako „Doskonała Myśl”. Jest to doskonałość, która niesie ze sobą spo-
kój, wyciszenie (n. per. aram – „cisza”, „spokój”). Naturę Spenta Armaiti
bardzo dobrze uchwycił Plutarch, tłumacząc ją jako Sophia10.

Asza Wahiszta, aša jest kluczowym słowem Awesty. Av. aša, por. snsk.
rta – „prawda”11 (śr. pers. Artawahiszta, n. pers. Ordibehest) – „Ład”,
„Prawość Doskonała” – jego materialnym żywiołem jest ogień. Ale Asza
Wahiszta to także kosmiczne prawo (por. aša z wed. rta) widoczne
w blasku dnia, w obrazie następujących po sobie pór roku, wędrówki
słońca i ruchu gwiazd.

9 Zand Akasih, Iranian..., rozdz. XIV.
10 Por. H. Corbin, Spiritual Body and Celestial Earth, Paris 1975, s. 15.
11 Używana jest także, w znaczeniu – „powrotu”, „ciągłego powrotu” i powiązana jest

z łac. re-, „na nowo”, „na powrót”; por. Wojciech Skalmowski, Wheel Within Whell:
Remarks on Bundahisn, „Middle Iranian Studies. Orientalia Louveniensia Analecta”, nr 16,
Leuven 1984, s. 304.

347



Amesza Spenty stworzyły niebo, wodę, ziemię, drzewa, zwierzęta,
ogień. Dzięki nim właściwie powstaje kosmos materialny. Amesza Spenty
są jednak bytami duchowymi i moralnymi, najbardziej wewnętrzną istotą
każdej kreacji, jej moralnym aspektem, bez którego w ogóle niemożliwe
jest istnienie materialne. Przesłanie moralne, które Amesza Spenty repre-
zentują przybiera swój cielesny kształt w postaci nieba, wody, ziemi,
drzewa nieśmiertelności, pierwszej krowy i ognia (słońca). Cielesność nie
jest w żadnym wypadku czymś gorszym od duchowości. Stan idealny to
połączenie ducha i materii.

Zaratusztrianizm liczy sobie ponad 3000 lat. Jak każda religia, mimo
przyjętej doktryny, nie stała w martwym punkcie. Toczyły się w niej pole-
miki, rozważania i dyskusje, pojawiały się różne interpretacje. Jeszcze za
Achamenidów Amesza Spenty zaczęto łączyć z dniami tygodnia, miesią-
cami. Np. Asza Wahiszta (Ordibehest) – 2 miesiąca (kwiecień – maj),
Haurwatat (Chorad) – 3 miesiąca (maj – czerwiec), Amertat (Mordad), –
5 miesiąca (sierpień wrzesień), Chszatra Wairja (Szahriwar) – 6 miesiąca
(wrzesień – październik), Wohu Manah (Bahman) – aniołem 11 miesiąca
(styczeń – luty), Spenta Armaiti (Isfandarmaz) – 12 miesiąca (luty –
marzec).

Z biegiem czasu Amesza Spenty coraz bardziej stawały się aniołami.
Działo się to trochę za sprawą komentatorów tłumaczeń i tłumaczy. Wszak
Amesza Spenty musiały być jakoś objaśnione, a pojęcie przetłumaczone
było z języka staroperskiego na średnioperski, potem nowoperski, arabski,
wreszcie na języki europejskie. Tak naprawdę dopiero wtedy zaczęto je
nazywać aniołami (np. w Bundahisznie w tłumaczeniu Westa12 czy
Anklesarii13 Amesza Spenty).

Yahja Sohrawardi – wielki mistyk muzułmański (Irańczyk z pochodze-
nia) pisze, że Persowie byli bardzo biegli w kwestiach anielskich i dodaje,
że specjalnym szacunkiem darzyli anioła, którego nazywali aniołem –
izedem Haomay. Sohrawardi w swoich traktatach mistycznych nawiązuje
do zaratusztrianizmu. Wiele miejsca poświęca filozofii światła i, w szcze-
gólny sposób traktuje Amesza Spenty. Pisze, że Bahman jest najbardziej
subtelnym światłem – Pierwszym Intelektem, z którego wyłania się
Ordibeheszt, nazywany przez Sohrawardigo (a także przez Qotboddina
Sziraziego i Szahrazoriego) – aniołem Ognia. Szahriwar, według wielkiego
perskiego mistyka to – anioł słońca i metali, Esfandarmoz – anioł ziemi.
Haurwatat – anioł wody, Mordad – anioł roślin i wegetacji. Im dalej od

12 E.W. West, Pahlavi Text (Sacred Book of the East), Oxford 1882, repr. Delhi 1970.
13 Zan-Akasih, Iranian...

348



czasów proroka Zaratusztry, tym bardziej Amesza Spenty utożsamiano
z aniołami. Niezależnie jednak od tego, jakie cechy przypisywali im
późniejsi autorzy, nie można zapominać o ich pierwotnej, podstawowej
(także anielskiej) funkcji, którą była duchowa osnowa świata.

O ile Amesza Spenty tworząc duchowo-moralną podstawę świata są
bytami dość abstrakcyjnymi, to za indywidualnych aniołów ludzi można
uznać Frawaszi.

Frawaszi (fravahr, far) – „te które wybrały”, to niebiański prototyp
duszy wszystkich istot i w ogóle wszystkiego, co się w świecie material-
nym i duchowym znajduje (nawet Ahura Mazda ma swoją frawaszi). We
współczesnym perskim słowo „anioł” – fereszte pochodzi właśnie od słowa
fravasi (śr. pers. fravahr). Jako niebiański archetyp Frawaszi zostały
stworzone przed człowiekiem i pełnią bardzo ważną rolę. Na początku
Ahura Mazda dał im wybór – mogły zostać w niebie albo zejść na ziemię,
by inkarnowane w materialne ciała walczyć przeciw Ahrymanowi. Bez ich
pomocy nie udałoby się ochronić stworzenia Ahura Mazdy przed Ahryma-
nem. W Jaszcie 13 czytamy: „W straszliwiej walce (dobra ze złem) to one
pomagają najbardziej... W żelaznym kasku i żelaznej zbroi walczą
w aureoli promiennej”14. I dalej czytamy: „Zstępują z wierzchołków
wysokiego nieba przynosząc zwycięstwo i chwałę”15. Chwała ta ma cha-
rakter świetlisty.

W chwili gdy Frawaszi podjęły decyzję o zstąpieniu na ziemię, zostały
jakby zdublowane. Frawaszi inkarnowana w ciało staje się duszą – jednym
z pięciu rodzajów duszy człowieka, która nie ginie po śmierci. W niebie
jednak pozostał jej świetlisty, niebiański archetyp. I ten niebiański
odpowiednik jest właśnie aniołem (Awesta mówi o nim, że ma skrzydła
niczym ptak). Chciałoby się o nim powiedzieć używając współczesnego
języka, że to wyższe „ja” człowieka. Frawaszi dla bytów ziemskich pełnią
rolę anioła opiekuńczego. „Pokazują roślinom, jak dobrze rosnąć, a chmu-
rom, z którymi przez długi czas razem przebywały, jak dobrze zraszać”16.
Przypomina to Talmud, który mówi: „każde źdźbło trawy ma swojego
anioła, który mówi mu: rośnij”. Chciałoby się dowiedzieć czegoś więcej
na temat tej opiekuńczej roli Frawaszi, ale w Aweście powiedziane jest
tylko, że Ahura Mazda powierza im ochronę nieba, wód, ziemi, roślin, że
dzięki Frawaszi nie wysychają źródła, matki poczynają dzieci.

14 J. Darmesteter, Le Zend-Awesta..., vol. I. Jaszt 13, Paris 1892-93.
15 J. Darmesteter, Le Zend-Awesta..., vol. I. Jaszt 13.
16 J. Darmesteter, Le Zend-Awesta..., vol. I. Jaszt 13, Jaszt 19, XV.

349



Drugą konsekwencją decyzji Frawaszi o zstąpieniu na ziemię była
zamiana czasu Nieskończonego na Czas Ograniczony (12 000)17. Czyli
nasz czas, czas trwania kosmosu, konieczny, aby usunąć Ahrymana.
Corbin napisał, że to czas, którym jesteśmy my sami18.

Ale kiedy człowiek umiera i jego dusza wstępuje na most Czinwat spo-
tyka na nim Daenę. Daena (aw. daena, ś. pers. den od da(y) – widzieć)19

to „religia”, moralność, coś co jest wewnątrz i zarazem na zewnątrz
każdego bytu. Daena ukazuje się na moście Czinwat każdej duszy – bądź
jako piękna dziewczyna, bądź jako wstrętna starucha. Na pytanie: Kim
jesteś? odpowiada: „Jestem Twoją Daeną”. Daena jest więc jednocześnie
sądzoną i tą, która osądza. Rdzeń praindoeuropejski tego słowa *dhi
(„widzieć”) wskazuje wyraźnie na rolę Daeny jako sędziego. Jest ona tą,
która u kresu drogi każdego człowieka będzie go oglądać, oceniać. Most
Czinwat jest miejscem, w którym znowu czas Ograniczony zamienia się
w Nieograniczony. A dusza człowieka widzi swój niebiański archetyp. Na
moment odsłania się przed nim wieczność, ponieważ Daena jest niebiań-
skim „ja” człowieka, jego wiecznością.

Zarówno Frawaszi, jak i Daena są niebiańskimi odpowiednikami duszy.
Jaka jest między nimi różnica? Wydaje się, że Frawaszi jest jakby bliższa
człowiekowi. Ona po prostu „kibicuje” swojemu stworzeniu. Przypomina
dobrego anioła stróża, który stara się prowadzić swego podopiecznego
i podpowiada mu, co zrobić, a czego nie robić. Daena raczej niczego nie
podpowiada, stoi z boku i przygląda się. Nie ma tak bezpośredniego
kontaktu ze swym podopiecznym. Chociaż przecież to ona jest tymże
podopiecznym. Bo Daena jest najbardziej wewnętrzną częścią nas samych,
jest tym kim jesteśmy naprawdę. Może więc należałoby ją nazwać aniołem
indywidualnym.

17 W zaratusztrianizmie zanim Ahura Mazda przystąpił do stworzenia świata (zrvan-i-
derang-xvatay), stworzył Czas Ograniczony – 12 tysięcy lat, podzielony na trzy okresy,
stany: duchowy stan – menok, w którym powstają duchowe prototypy stworzenia; getig,
w którym powstają materialne prototypy stworzenia. Przypominają one zarodki, są nieme
i nieruchome. I wreszcie trwający 6000 lat okres „zmieszania” – gumezisn, w którym
stworzenie może się rozwijać, ale w którym także odbywa się walka dobra ze złem. Okres
gumezisn to czas trwania naszego kosmosu. Zakończy go wielka ognista apokalipsa.
Dobrzy i prawi odzyskają ciała i będą żyli w wiecznej szczęśliwości, a zło zniknie
całkowicie.

18 H. Corbin, Spiritual Body...
19 J. Pokorny, Vergleichendes Wörterbuch der Indogermanischen Sprachen, Berlin-

Leipzig 1930.

350



Mamy więc anioły jako osnowę świata, anioły skrzydlate i opiekuńcze.
Pozostaje nam jeszcze znaleźć anioła posłańca. Czy w perskiej mitologii
i wierzeniach znajdziemy taką postać?

Kiedy dusza podąża na most Czinwat w tej trudnej drodze między
innymi towarzyszy jej Serosz (aw. Sraosza), który pojawia się człowieko-
wi w chwili śmierci.

Postać i słowo sraosa po raz pierwszy znajdujemy w najstarszej części
Awesty w Gathach. Oznacza ono „posłuszny”, „słuchający słowa Boga”.
Sraosza nosi także epitet „mający ciało modlitwy”. Jaszt 60.5-6 podkreśla
jego cechy mediatora między niebem i ziemią. W czasach Achemenidów
Sraosza nie odgrywał jeszcze dużej roli, uwagę zwrócono na niego dopiero
w okresie partyjskim. Wtedy też stał się bardzo popularny i mocno
podkreślano jego pozycję jako tego, który towarzyszy duszom. Nazywany
jest nawet zastępcą Ormuzda na ziemi. Źródła średnioperskie mówią już
o nim wyraźnie jako o aniele-mediatorze. Postać Serosza staje się bardzo
popularna. Nawet islam nie był w stanie umniejszyć znaczenia tej postaci.
Serosz jest jedynym perskim yzedem (yzed, jazata to bóstwa czuwające
nad szczęściem i bezpieczeństwem świata, niższe w hierarchii niż Amesza
Spenty), który pochodzi ze starego zaratusztriańskiego panteonu i przetrwał
w perskim islamie jako anioł.

351



PAWEŁ ZDUN

Aniołowie w pismach z Qumran

I. WPROWADZENIE

W 1947 r. w grotach w pobliżu dawnej osady w Qumran nad Morzem
Martwym odnalezione zostały pierwsze zwoje pochodzące z terenu
Palestyny z okresu ostatnich wieków przed Chr. i pierwszych wieków
naszej ery1, a spisane w przeważającej części w języku hebrajskim, poza
tym w języku aramejskim oraz greckim (najmniej liczne)2. Przez pięćdzie-
siąt lat badań rękopisów qumrańskich opublikowano już większość tekstów
(zachowanych najczęściej tylko fragmentarycznie) znalezionych nad

1 Mimo tego, że w późniejszych latach odkryto rękopisy także w miejscach odległych
od Qumran, to w dalszej części pracy mówimy (skrótowo) o: rękopisach/pismach znad
Morza Martwego lub zamiennie o: rękopisach/pismach qumrańskich lub: z Qumran albo
też: z Pustyni Judzkiej.

2 Podstawowe informacje na temat pism odnalezionych nad Morzem Martwym – zob.
J. Maier, Die Qumran-Essener: Die Texte vom Toten Meer (UTB für Wissenschaft: Uni-
Taschenbücher, 1916), III, München-Basel 1996. W języku polskim por. J.T. Milik,
Dziesięć lat odkryć na Pustyni Judzkiej (Biblioteka Zwojów. Tło Nowego Testamentu, t. 6),
przeł. Z. Kubiak, The Enigma Press, Kraków 1999; zob. też (tamże, s. 177-187):
Z.J. Kapera, Bibliografia zwojów znad Morza Martwego. Omówienie poszczególnych pism
– zob. S. Mędala, Wprowadzenie do literatury międzytestamentalnej (Biblioteka Zwojów.
Tło Nowego Testamentu, t. 1), Kraków 1994, passim; na temat ugrupowania esseńskiego
zob. tamże, s. 18-29. Wprowadzenie w stan badań por.: S. Mędala, Aktualny stan badań
problematyki qumrańskiej [w:] W. Tyloch, Rękopisy z Qumran nad Morzem Martwym,
Warszawa 1997, s. 9-78 oraz: Z.J. Kapera, Półwiecze sporu o zwoje znad Morza Martwego
[w:] Studia classica Byzantina Alexandro Krawczuk oblata, red. Z.J. Kapera, M. Salamon,
Kraków 1996, s. 237-280 + tabl. I-VIII.

352



Morzem Martwym3, ukazały się drukiem ich tłumaczenia4 oraz fachowe
opracowania, nie wspominając już o licznych pseudonaukowych pracach
albo ignorujących metody oraz wyniki rzetelnych studiów, albo też owymi
rezultatami naukowych badań manipulujących (często pod wpływem moty-
wów ideologicznych)5.

Co sprawia, że odnalezione zwoje są przedmiotem szerokiego zaintere-
sowania, tak badaczy, jak i pseudonaukowych hochsztaplerów? Czego do-
tyczą owe pisma odnalezione przed piędziesięciu laty nad Morzem
Martwym? Szukając odpowiedzi na tak postawione pytania zacząć wypada
od krótkiej relacji na temat, czego dotyczą wspomniane rękopisy.

Wszystkie pisma z grot na Pustyni Judzkiej podzielić można na trzy
grupy:

1. rękopisy biblijne, przekazujące tekst Biblii Hebrajskiej6;
2. rękopisy parabiblijne, zawierające utwory literackie powstałe na

kanwie tekstu Biblii Hebrajskiej, stanowiące rozwinięcie wątków w niej się
znajdujących;

3 Standardowe wydania tekstów znad Morza Martwego ukazują się w serii Discoveries
in the Judean Desert (of Jordan), w skrócie DJD; ich spis zob. J.T. Milik, Dziesięć lat...,
s. 178-180.

4 Przekład na język polski prawie wszystkich pozabiblijnych fragmentów znad Morza
Martwego to: P. Muchowski, Rękopisy znad Morza Martwego. Qumran, Wadi Murabb at,
Masada (Biblioteka Zwojów. Tło Nowego Testamentu, t. 5), Kraków 1996. Tłumaczenia
najważniejszych rękopisów ukazały się wcześniej: W. Tyloch, Rękopisy z Qumran...
Przekłady tekstów qumrańskich podajemy za tymi dwoma publikacjami. Wyjątkiem będzie
tłumaczenie tekstu Pieśni ofiary szabatowej, które cytujemy za własną pracą – zob.
Paweł Zdun, Pieśni ofiary szabatowej z Qumran i Masady (Teksty z Pustyni Judzkiej, t. 1),
Kraków 1996. Z obcojęzycznych publikacji na szczególną uwagę zasługują tłumaczenia
zawarte w: J. Maier, Die Qumran-Essener: Die Texte vom Toten Meer (UTB, 1862-3), t.
I-II, München-Basel 1995 oraz w: F. García Martínez, E.J.C. Tigchelaar, The Dead Sea
Scrolls. Study Edition, t. I-II, Leiden-New York-Köln 1997-1998.

5 Krytykę kilku takich publikacji zob. w: O. Betz, R. Riesner, Jezus, Qumran
i Watykan. Kulisy trzeciej bitwy o zwoje znad Morza Martwego (Biblioteka Zwojów. Tło
Nowego Testamentu, t. 2), Kraków 1994.

6 Oprócz Księgi Estery oraz Księgi Nehemiasza. Wspomnieć tu należy, że w starożyt-
ności najprawdopodobniej łączono Księgi Ezdrasza i Nehemiasza w jedną. Ponieważ zaś
fragment 4Q117 zawiera, jak się zdaje, urywek z Księgi Ezdrasza, to można uznać, iż
spośród pism później włączonych do Biblii Hebrajskiej w grotach qumrańskich nie odnale-
ziono jedynie fragmentów Księgi Estery. Nie znaczy to jednak, że pozostałe księgi
odnaleziono w Qumran w postaci, jaką znamy z Biblii Hebrajskiej. Po pierwsze bowiem,
tylko Księga Izajasza ma swój pełny rękopis pośród zwojów z Pustyni Judzkiej (1QIsa).
Pozostałe księgi reprezentowane są bardziej lub mniej fragmentarycznie. Po drugie, Księga
Psalmów ma w Qumran nieco inny układ niż w Biblii Hebrajskiej, zawartość też różni się,
chociaż nieznacznie.

353



3. tzw. „rękopisy sekty”, zawierające teksty odzwierciedlające życie
i poglądy religijnego ugrupowania żydowskiego z przełomu er będącego
– jak się wydaje – poza głównym nurtem judaizmu tego okresu, łączonego
przez wielu z gminą, która prawdopodobnie zamieszkiwała w owym czasie
osiedle w Qumran, uważaną przez wielu badaczy za ugrupowanie
esseńskie7.

Zazwyczaj mówiąc o pismach qumrańskich – w sensie węższym – ma
się na myśli przede wszystkim te należące do trzeciej z podanych grup8,
w sensie szerszym często także te zaliczone do drugiej. Wspólnie można
je określać je jako: nie-biblijne rękopisy z Qumran.

Przedmiotem zainteresowania teologów w pismach qumrańskich są
m.in. informacje dotyczące jednego z odłamów wielopostaciowego zja-
wiska judaizmu końca okresu Drugiej Świątyni oraz tła rodzącego się
chrześcijaństwa. W pismach qumrańskich poruszane są bardzo różne
zagadnienia. Jednym z nich jest szeroko pojęta problematyka bytów
duchowych, zwanych potocznie aniołami. Przez anioły9 będziemy rozu-
mieli (zgodnie z tak szerokim ich rozumieniem w tekstach znad Morza

7 O esseńczykach pisał w starożytności m.in. Józef Flawiusz w Antiquitates Iudaicae
XVIII, 1, 5. Wkrótce po odkryciu pierwszych fragmentów w grotach nieopodal ruin zabu-
dowań w Qumran Eliezer Lipa Sukenik (Megillot genuzot, Jerusalem 1948, s. 16nn.)
wysunął (jako pierwszy) teorię, wedle której w osadzie mieszkali (od około II w. przed
Chr. do I w. po Chr.) członkowie żydowskiej sekty esseńczyków, a odnalezione rękopisy
należeć miały do nich. Tę teorię, znaną w świecie jako hipoteza esseńska, podjął
i rozpowszechnił Andre Dupont-Sommer (Aperçu préliminaire sur les manuscrits de la Mer
Morte, Paris 1950, s. 105-117). Do dziś trwają dyskusje dotyczące hipotezy esseńskiej
(argumenty za oraz przeciw (w wyborze) tej hipotezie znaleźć można np. w: James
C. Vanderkam, Manuskrypty znad Morza Martwego, tłum. R. Gromacka, Warszawa 1996,
s. 77-95). Jej najbardziej radykalną krytykę przedstawił Norman Golb. Wedle niego
rękopisy nie należały do członków tej czy innej sekty, ale pochodzą z biblioteki świątynnej
w Jerozolimie i zostały ukryte w Qumran przed Rzymianami – zob.: N. Golb, The Pro-
blems of Origin and Identification of the Dead Sea Scrolls, „Proceedings of the American
Philosophical Society”, nr 124/1, 1980, s. 1-24. Por. jego argumentację także w: N. Golb,
Kto spisał manuskrypty, „Przegląd Powszechny”, nr 9, 1989, s. 234-310. Zob. też
omówienie oraz krytykę stanowiska N. Golba w: S. Mędala, Nowa hipoteza na temat
pochodzenia pism qumrańskich, „Studia Theologica Varsaviensia”, nr 26, 1988, s. 117-136.

8 W naszej prezentacji posługiwać się będziemy wyłącznie tekstami znad Morza
Martwego w sensie węższym.

9 Dla potrzeb niniejszego przedstawienia dokonujemy uproszczenia, polegającego na
marginalizacji ogromnej różnorodności określeń dotyczących aniołów. Szczególnie dużo
miejsca poświęca bytom niebiańskim jeden ze zbiorów fragmentów znad Morza Martwego,
mianowicie: Pieśni ofiary szabatowej; tłumaczenie i omówienie niektórych zagadnień
poruszonych w tym tekście – Paweł Zdun, Pieśni...

354



Martwego) wszystkie byty duchowe, zarówno te należące do Bożego
obozu, jak i tzw. duchy złe.

Zanim jednak przejdziemy do omawiania tematyki anielskiej, podamy
ogólną charakterystykę pism qumrańskich, aby bardziej zrozumiałymi
uczynić omawianą problematykę oraz cytowane w niniejszym przedstawie-
niu fragmenty rękopisów. Zdaniem M.J. Davidsona10 pisma znad Morza
Martwego cechuje:

– wspólne podłoże, którym jest dla nich monoteizm żydowski, znany
z Biblii Hebrajskiej;

– język oraz koncepcje nawiązujące do Biblii Hebrajskiej, chociaż od
niej się różniące;

– społeczne i religijne środowisko judaizmu okresu Drugiej Świątyni;
– mentalność sekciarska polegająca na przekonaniu, że stanowi się

grupę wewnętrzną, wybranych – tych, którzy znajdują upodobanie
w oczach Boga, w odróżnieniu od otoczenia – tych którzy są na zewnątrz
i którzy nie cieszą się przychylnością Boga11;

– oczekiwanie przyszłej ingerencji Boga, która odwrócić ma obecną
niesprawiedliwość.

II. WYBRANE ZAGADNIENIA ZWIĄZANE Z ANIOŁAMI
W PISMACH Z QUMRAN

Zbudowanie ogólnej teorii aniołów w pismach z Qumran wydaje się
nam zadaniem niewykonalnym. Mamy za mało (lub za dużo) informacji
do skonstruowania jednego, spójnego obrazu religijnej myśli autorów
tekstów odnalezionych nad Morzem Martwym12. Jesteśmy zdania, że
możliwe jest co najwyżej wstępne omówienie oraz wymienienie najbar-
dziej charakterystycznych wypowiedzi dotyczących owych bytów niebiań-
skich, które pojawiają się w rękopisach. Wydaje się, że autorzy różnych
pism znad Morza Martwego podzielają pogląd, iż niebiosa zamieszkane są

10 M.J. Davidson, Angels at Qumran. A Comparative Study of 1 Enoch 1-36, 72-108
and Sectarian Writings from Qumran, „Journal for the Study of Pseudoepigrapha”,
Supplement Series, 11, Sheffield 1992, s. 320-323.

11 Zachowują oni jednak (wedle wielu pism znad Morza Martwego) szansę na zmianę
swojego ulokowania, nawrócenia na drogę Bożą.

12 Próbę opisu religijności w tekstach z Qumran zob.: H. Ringgren, The Faith of
Qumran: Theology of the Dead Sea Scrolls, Philadelphia 1963; zob. też: S.M. Olyan,
A Thousand Thousands Served Him. Exegesis and the Naming of Angels in Ancient
Judaism, „Texte und Studien zum Antiken Judentum”, nr 36, Tübingen 1993, passim.

355



przez anioły. Określane są one jako duchy, istoty bezcielesne, stworzone
przez Boga, niejednokrotnie jako święte, powiązane ze świętym Bo-
giem13.

1. Cel stworzenia aniołów

Aniołowie, jakich spotykamy w pismach znad Morza Martwego, nie są
bytami samymi dla siebie, lecz stworzonymi ze względu na człowieka.
W Regule Zrzeszenia (1QS 3, 17-19) czytamy: „On też stworzył człowie-
ka, aby panował nad ziemią – i ustanowił dla niego dwa duchy, ażeby
według nich postępował aż do czasu Jego nawiedzenia, duchy prawdy
i nieprawości”14. W Regule Wojny (1QM 13, 10-12) znajdujemy podobną
wypowiedź: „Od wieków wyznaczyłeś Księcia światłości, aby nas umac-
niał w dziale wszystkich synów sprawiedliwości i wszystkich duchów
prawdy pod Swoim panowaniem. Ty stworzyłeś na zgubę Beliala i anioła
wrogości, w ciemności jego występku, w jego zamiarach jest bezbożność
i występek, a wszystkie duchy jego działu, aniołowie zniszczenia,
postępują według przykazań ciemności i do niej wspólnie zmierzają”15.

2. Miejsce przebywania i zajęcie aniołów

Aniołowie przebywają przede wszystkim w niebie, gdzie oddają chwałę
Panu. Reguła Wojny (1QM 12, 1) wypowiada się na ten temat tak: „tłum
świętych należy do Ciebie w niebie, a zastępy aniołów w siedzibie Twojej
świętości wysławiają imię Twoje”16. Szczególnie wyróżnionym miejscem
jest dla aniołów niebiańska Świątynia, w której sprawują służbę kapłańską.
Najwięcej tekstów poświęconych tej służbie liturgicznej znajdujemy
w Pieśniach ofiary szabatowej – zob. np. fragment 4Q400 1.1 2-4:

W Boskości [Królestwa Jego radujcie się, albowiem ustanowił] spośród wiecznoświę-
tych najświętszych, iżby Mu byli kap anami [Wnętrza (w) Świątyni Królestwa Jego],
s ugami Obecności w Najświętszym Miejscu Chwa y Jego17.

Centralnym tematem Pieśni ofiary szabatowej jest służba aniołów
w Świątyni niebiańskiej, jednym z ważnych motywów jest wizja tronu

13 Por. np.: M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 290-291.
14 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 90.
15 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 253-254.
16 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 19-20.
17 P. Zdun, Pieśni..., s. 19-20.

356



Bożego18, gdzie aniołowie utożsamieni są z elementami Rydwanu (merka-
wa). We fragmencie 4Q405 20.2-21-22 7-13 czytamy:

upadają przed Nim ch[erub]iny i bło[gos] awią. Kiedy wstają, g os szeptu bogów
[(jest) słyszalny], a dźwięk pieśni radosnej, gdy wznoszą się skrzyd a ich, g os
[szept]u bogów. Konstrukcję tronu rydwanu b ogos awią (która jest) ponad
Firmamentem cherubinów. [Majes]tat Firmamentu Świat a wyśpiewują (radośnie)
spod siedziby Chwa y Jego. Podczas ruchu kó (po)wracają pos ańcy Świętości.
Wychodzą spomiędzy [p]iast chwalebnych Jego, jakby postacie ognia. Duchy
Świętego Świętych (są) dooko a postaci ścieżek ognistych na podobieństwo b ysku.
To, co [bły]szczy w różnobarwnej (sukni) chwalebnej, (to) kolorów cudownych
mieszanina czysta. Duchy, [b]ogowie żywi, poruszają się stale wraz z Chwa ą
rydwanów [c]udownych. G os szeptu b ogos awieństwa (jest) w dźwięku ruchu ich.
Wys awiają Świętego, gdy powracają (na) drogi swoje; kiedy podnoszą się, wywyż-
szają cudownie, a gdy się zatrzymują, [staw]ają. G os wesela radosnego milknie,
a szep[t] błogosławieństwa bogów (jest) we wszystkich obozach bogów19.

Godna uwagi jest także wizja Świątyni niebiańskiej we fragmencie
4Q405 23.1 6-10, gdzie aniołowie utożsamieni są z jej elementami
architektonicznymi:

Wys awiają Go bogow[i]e, [gdy zacz]ynają stawać oni, a wszystkie d[uchy]
Firmam[ent]ów czystych weselą się w Chwale Jego. G os b ogos awieństwa,
(wychodzący) ze wszystkich oddzia ów Jego, wylicza Firmamenty chwalebne Jego.
Wys awiają bramy Jego g osem radosnym, gdy wchodzą boskie (istoty) wiedzy przez
odrzwia chwalebne, oraz za każdym wyjściem pos ańców Świętych do w adztw ich;
odrzwia wejściowe oraz bramy wyjściowe rozg aszają Chwa ę Króla, b ogos awią
i wychwalają wszystkie duchy Boże podczas wychodzenia oraz wchodzenia przez
bra[m]y Święte20.

3. Zagadnienie dualizmu oraz wyboru drogi

Ważne dla zrozumienia religijnych poglądów autorów pism odnalezio-
nych nad Morzem Martwym, w tym szczególnie ich pojęcia bytów ducho-
wych, jest zagadnienie dualizmu. Pojawia się ono wyjątkowo wyraźnie
w Regule Zrzeszenia oraz w Regule Wojny. Nie jest jasne, z jakim dualiz-
mem mamy do czynienia w pismach qumrańskich. Dość powszechny jest
pogląd, że jest to dualizm kosmiczny, zwłaszcza w perspektywie oczeki-
wań walki eschatologicznej, której poświęcona jest w dużej mierze Reguła

18 Nawiązująca do znanego fragmentu 1. rozdziału Księgi Ezechiela 1, 4-28.
19 P. Zdun, Pieśni..., s. 111-113.
20 P. Zdun, Pieśni..., s. 115-116.

357



Wojny. Najpierw jednak przyjrzymy się fragmentowi Reguły Zrzeszenia
(1QS 3, 13 – 4, 26), znanemu pod nazwą Traktatu o dwóch duchach.
W 1QS 3, 20-25 czytamy:

W ręku Księcia Świat ości (znajduje się) w adza nad wszystkimi synami sprawiedli-
wości, którzy chodzą po drogach świat a, natomiast w ręku anio a Ciemności
wszelka w adza nad wszystkimi synami nieprawości, którzy chodzą po drogach
ciemności. Anio Ciemności powoduje zab ąkanie wszystkich synów sprawiedliwości
oraz wszystkie ich grzechy, nieprawości i winy, a także wszystkie ich występne
czyny podczas swojego panowania aż do jego końca, zgodnie z tajemnicami
Bożymi. Wszystkie ich udręki i czasy cierpienia (dzieją się) za panowania jego
wrogości. Wszystkie duchy należące do jego dzia u przywodzą do upadku Synów
Świat ości. Lecz Bóg Izraela i anio Jego prawdy wspiera wszystkich Synów
Świat ości. On bowiem stworzy ducha Świat a i Ciemności i na nich ugruntowa
wszelkie dzia anie, [a na ich droga]ch każdą s użbę21.

O jakim dualizmie możemy tu mówić? Nie jest to, jak się nam wydaje,
dualizm ontyczny, albowiem Bogu, bytowi per se dobremu nie jest prze-
ciwstawiony byt per se zły. Upadłe anioły, duchy złe, swoich przeciwni-
ków znajdują co prawda w aniołach dobrych, lecz ich przywódca (?) Belial
ma swego odpowiednika co najwyżej w wodzu zastępów anielskich, nie
zaś w Bogu samym. Bóg zachowuje suwerenną władzę nie tylko nad zastę-
pami swoich aniołów, ale także nad Belialem. Mamy tu chyba do czy-
nienia ze schematem dydaktycznym22 stosowanym przez autorów tego
tekstu, a nawiązującym do klasycznego motywu dwóch dróg23. Duchy
zarówno dobre, jak i złe dane są człowiekowi jako wzorce postępowania
– na drodze ku Światłości, czyli zbliżania się do Boga, albo na drodze ku
Ciemności, tj. oddalania się od Niego. Zadaniem, przed którym stale stoi
człowiek, jest dokonywanie wolnego wyboru, którą z dwu dróg pójdzie,
za którym z dwóch duchów się opowie24.

21 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 90-91.
22 S. Mędala, Wprowadzenie..., s. 89, przyp. 79.
23 Zob. W. Tyloch, Rękopisy..., s. 90 (przyp. 20): Por. 1 J 1, 7; Ef 5, 8; Hen 30, 15.

Nauka o dwóch drogach należy do podstaw literatury pseudoepigraficznej oraz wczesno-
chrześcijańskiej.

24 Trochę odmienny pogląd znajdujemy we fragmencie Księgi Hymnów, wedle którego
skłonność do zła wirtualnie tkwi w człowieku, a do dobra może być on pociągnięty przez
dobrego ducha. W Księdze Hymnów (1QH 12, 29-33) czytamy: „On [mian. człowiek]
bowiem tkwi w grzechu i grzesznej przewrotności od matczynego łona aż do późnej
starości. Lecz ja wiem, że nie do człowieka należy sprawiedliwość, i nie do syna
człowieczego należy doskonałość drogi. Wszystkie bowiem dzieła sprawiedliwe należą do
Boga Najwyższego, a ludzka droga zostaje utwierdzona tylko przez Ducha, którego Bóg

358



Poprzez Traktat o dwóch duchach dochodzimy do zagadnienia grzechu
i odpowiedzialności. Gdyby odczytywać ten tekst dosłownie25, grzech na
świecie byłby wynikiem stworzenia przez Boga Księcia Światła i anioła
Ciemności (1QS 3, 16-25), w konsekwencji czego Bóg byłby ostateczną
przyczyną grzechu. Pełną odpowiedzialnością za grzech nie mogliby być
wtedy obarczeni ani aniołowie, ani człowiek. Naszym jednak zdaniem
zarówno tę przypowieść, jak i wiele innych partii tekstów skierowanych
– jak się wydaje – z jednej strony do członków wspólnoty, z drugiej zaś
zwłaszcza do tych, którzy do niej wstępują (duża część Reguły Zrzeszenia
nosi właśnie taki charakter), można odczytywać w poetyce dydaktyki
i obrazowości. W człowieku jest zatem zarówno skłonność do dobra, jak
i do zła. Nawet jeśli do takiego czy innego wyboru jest on przez dobre czy
złe duchy namawiany, to ostatecznego wyboru dokonuje on sam i jest zań
odpowiedzialny26. Z mitem o upadłych aniołach27 nie jest (z wyjątkiem
być może fragmentu 4Q180 1) łączona przyczyna obecności grzechu na
świecie28. Opowieść o upadłych Strażnikach, o których mowa w Doku-
mencie Damasceńskim, nie jest próbą usprawiedliwienia istnienia zła
i grzechu na świecie, lecz ostrzeżeniem dla ludzi przed ich własnymi złymi
skłonnościami29. W CD 2, 17-21 czytamy: „Gdy postępowali w zatwar-
działości swojego serca, przez nie zbłądzili strażnicy niebios i zostali
pojmani, dlatego że nie strzegli Przykazań Boga. (Przez to zbłądzili też)
synowie tych, którzy byli jako cedry potężne, a ciała ich, gdy padali, były
jako góry. Wszelkie ciało będące na suchej ziemi (przez to też) obumarło.
Oni zaś przez swoje czyny stali się jak to, co nigdy nie istniało, dlatego
że czynili swoją wolę i nie strzegli Przykazań swojego Stworzyciela, aż
gniew Jego – rozgorzał nad nimi”30. Wedle schematu dwóch dróg, czło-
wiek ma do wyboru: albo pójść za przykładem dobrych duchów, lub też
dać się pociągnąć przez duchy złe. Ostatecznie jednak Bóg czuwa nad

stworzył dla niego, aby udoskonalić postępowanie ludzkich synów, (tak) by poznali
wszystkie Jego dzieła przez moc potęgi i obfitość Jego miłosierdzia wobec wszystkich
synów Jego łaskawości” (tłum. W. Tyloch, Rękopisy..., s. 281-282).

25 Jak czynić się zdaje M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 296.
26 M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 294 zwraca uwagę na to, że literatura

z Qumran przywiązuje dużo wagi do kwestii odpowiedzialności za grzech, ale nie do jego
pierwotnych przyczyn.

27 Zob. 6. rozdział Księgi Rodzaju.
28 M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 298.
29 M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 298-299.
30 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 195-196.

359



ludźmi, siły Jemu przeciwne mają tylko ograniczone pole działania.
W 1QM 14, 9-10 czytamy:

Przez wszystkie nasze pokolenia obdarza eś twymi askami resztę [twego ludu]
podczas rządów Beliala. Mimo wszystkich swych wrogich sekretów nie zdo a
odepchnąć nas od twego przymierza. Jego duchy zniszczenia odegna eś [od nas].
Ustrzeg eś duszę twych odkupionych, [gdy ludz]ie będący w jego w adzy [postępo-
wali niegodziwie]31.

Warto tu zauważyć, że w Pieśniach ofiary szabatowej, tekście,
w którym aniołowie odgrywają rolę wyjątkową, nie jest podejmowana sze-
roko problematyka ludzkiej grzeszności, odstępstwa od Przymierza z Bo-
giem. Aniołowie poświęcają się w Pieśniach wyłącznie służbie w Świątyni
niebiańskiej. Ludzie albo się z nimi utożsamiają (czy też są utożsamiani),
albo też aniołom pełniącym posługę kapłańską się przypatrują. Nie ma tu
(jak np. w Regule Zrzeszenia czy Regule Wojny) walki dobrych (ludzi
i aniołów) ze złymi. Wydaje się, że jest tak dlatego, ponieważ o ile takie
posługujące się poetyką dydaktyki pisma znad Morza Martwego jak Regu-
ła Zrzeszenia, czy Reguła Wojny przynajmniej częściowo skierowane są
zarówno do ludzi już do wspólnoty należących, jak i tych, którzy do niej
wstąpić mają, to Pieśni ofiary szabatowej skierowane są chyba wyłącznie
do członków wspólnoty. Być może krąg adresatów tego – jak się zdaje –
ezoterycznego tekstu jest jeszcze węższy i stanowią go sami kapłani lub
inna wewnętrzna grupa wtajemniczonych. Są to w każdym razie ci, którzy
kroczą (lub przynajmniej starają się kroczyć) ścieżkami Bożymi.

4. Relacja między ludźmi a aniołami

Aniołowie w pismach znad Morza Martwego nie są pośrednikami po-
między ludźmi a Bogiem. Mogą oni natomiast stanowić dla człowieka
wzorzec postępowania. Z aniołami może połączyć ludzi więź na zasadzie
partnerstwa jako współtowarzyszy, czy to w walce eschatologicznej
z siłami ciemności, czy to we wspólnej modlitwie do Boga.

a. Aniołowie nie są pośrednikami między ludźmi a Bogiem. Idea
pośredników pomiędzy ludźmi a Bogiem, choć często obecna w literaturze
okresu międzytestamentalnego, wyjątkowo w tradycji henochiańskiej,
wywodzi się z czasów dużo dawniejszych32. Wedle tekstów z Qumran

31 P. Muchowski, Rękopisy..., s. 54.
32 Por. np. rolę Mojżesza, który jako jedyny ogląda Boga „twarzą w twarz” (zob. Wj

360



człowiek modląc się do Boga, zwraca się do Niego bezpośrednio33, tak
jak jest to w Biblii Hebrajskiej34. Dla kontrastu podać tu trzeba, że w po-
chodzącej również z okresu międzytestamentalnego tradycji henochiańskiej
aniołowie potrzebni są jako pośrednicy dla ludzi modlących się do
Boga35. Co więcej, w części literatury późnego okresu Drugiej Świątyni
można zaobserwować zjawisko „oddalania się” Boga i pojawiania się
substytutów Jego obecności, w postaci Jego atrybutów oraz duchów nie-
biańskich, aniołów. Jednak autorzy rękopisów z Qumran najwyraźniej nie
ulegali tej tendencji36. W wielu pismach znad Morza Martwego widać
raczej, że członkowie wspólnoty są przekonani o szczególnej bliskości
wobec Boga37, a ponadto o swojej wyjątkowej pozycji wśród narodu wy-
branego jako tych, którzy dochowują wierności Przymierzu, w odróżnieniu
od tych, którzy ulegają obcym (głównie greckim) wpływom.

b. Aniołowie stanowią wzory postępowania dla człowieka. Jak już była
o tym wcześniej mowa38, Bóg, który stworzył człowieka, ustanowił dlań
w dwóch duchach dwa wzory postępowania. Człowiek może opowiedzieć
się albo za jednym, albo za drugim modelem – przystępując albo do obozu
Synów Światłości, albo Synów Ciemności. Tertium non datur.

c. Więź ludzi z aniołami. Między człowiekiem a duchami Bożymi nie
zachodzi relacja podporządkowania, lecz raczej stosunek szczególnej więzi
wspólnotowej39, polegającej na należeniu do tego samego obozu Bożego.
We fragmencie 4Q181 1.2 3-4 czytamy:

Wed ug mi osierdzia Bożego, odpowiednio do jego dobroci, jego cudownej chwa y,
pozwoli przystąpić niektórym z synów świata [...] by zaliczali się wraz z nim do
[wspólnoty] bogów, jako święte zgromadzenie w s użbie dla życia wiecznego, i do
dzia u jego świętych40.

33, 11) – a więc bez pośredników, który ponadto bezpośrednio od Boga otrzymuje tablice,
później dalej przekazywane narodowi wybranemu.

33 Zob. M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 312.
34 Zob. 1QH passim; 1QS 10, 11-17; 11, 15-22; 1QM 10, 1 – 12, 55; 13, 7-16; 18, 6-

13.
35 Por. M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 312.
36 M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 312.
37 M.J. Davidson, Angels at Qumran..., s. 312.
38 Zob. pkt 2.1 oraz 2.3 tego artykułu.
39 Zdaniem Davidsona (Angels at Qumran..., s. 319) w związku z ideą więzi pomiędzy

ludźmi i aniołami mówić można, że w tekstach znad Morza Martwego mielibyśmy do
czynienia z eschatologią częściowo zrealizowaną lub zainaugurowaną.

40 P. Muchowski, Rękopisy..., s. 129.

361



Jeśli mowa jest o więzi ludzi z aniołami, to nie sposób pominąć
szczególnego jej rodzaju, mianowicie ich „braterstwa broni” w wojnie
eschatologicznej. Wedle Reguły Wojny aniołowie Boży oraz duchy złe,
upadłe, stoją obok ludzi i walczą w dwóch przeciwnych obozach. Już na
początku Reguły Wojny (1QM 1, 1-2) znajdujemy następującą wypowiedź
temu poświęconą: „Pierwszy atak Synowie Światłości winni rozpocząć
przeciw obozowi Synów Ciemności, przeciw wojsku Beliala, przeciw zgrai
Edomu, Moabu, Amonitów i [...] Filistynów oraz przeciw hordom Kittim
Asur i przekraczającym Przymierze, którzy ich wspierają”41. Nieco dalej
(1QM 1, 10-11) tekst dodaje: „Wtedy staną do okrutnej rzezi: zgromadze-
nie bogów i zgromadzenie ludzi. Synowie Światłości oraz obóz ciemności
będą walczyć razem, aby się okazała moc Boga wśród zgiełku wielkiego
tłumu i wrzawy bogów i ludzi w tym dniu zagłady”42. Po stronie Boga
walczą ramię w ramię ludzie oraz aniołowie Boży. W dwunastym rozdziale
Reguły Wojny (1QM 12, 7-8) czytamy: „Albowiem Pan jest święty, a Król
Chwały jest z nami – ludem świętych. A mo[ce w]ojsk anielskich są wśród
nas dla naszej ochrony. Mocarz wojen[ny] jest w naszym zgromadzeniu
i armia Jego duchów towarzyszy naszym krokom”43. Po przeciwnej
stronie walczą Belial, jego duchy oraz ludzie opowiadający się po stronie
ciemności. Na ten temat znajdujemy wypowiedź np. we fragmencie 1QM
4, 1-2: „Nieposkromiony gniew Boży przeciw Belialowi i wszystkim
ludziom jego działu bez reszty”44. Ostateczny wynik walki jest wiadomy
– zob. np. 1QM 1, 15: „Za siódmym razem wielka ręka Boża ukorzy
[Beliala z wszystk]imi aniołami jego panowania oraz wszystkich mężów
[jego działu zatracenia wiecznego]”45.

Wydaje się, że w Pieśniach ofiary szabatowej spotykamy się ze
szczególnym przykładem więzi aniołów oraz ludzi, mianowicie ze wspól-
nym oddawaniem Bogu chwały, przy czym uczestniczący w tej modlitwie
ludzie podkreślają, iż nie są całkiem pewni, czy są takiej komitywy
z duchami niebieskimi godni. We fragmencie 4Q400 2 6-7 czytamy:

Za kogo (jesteśmy) poczytywani [pośród] nich? A nasze kap aństwo czym jest
w Domach ich? Św[iętość nasza w czym podobna (jest) do Świętości] Święty[ch
i]ch? [Czym] ofiara języka naszego ziemskiego wobec wiedzy bosk[ich] (istot)?46.

41 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 230-231.
42 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 232.
43 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 252.
44 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 238.
45 W. Tyloch, Rękopisy..., s. 233.
46 P. Zdun, Pieśni..., 28-29.

362



UWAGI KOŃCOWE

Aniołowie Boży, jakich spotykamy w rękopisach z Qumran, nie są
bynajmniej osnową świata. Ich funkcją jest z jednej strony służba Bogu
w Świątyni niebiańskiej, z drugiej zaś pomoc ludziom, m.in. w walce
z elementami zła oraz dawanie przykładu właściwego, tj. zgodnego z wolą
Bożą, postępowania.

Aniołowie nie są bytami równymi ani Bogu (który ich do życia
powołuje), ani ludziom. Ci ostatni – w przeciwieństwie do bytów ducho-
wych – są stworzeniami dokonującymi wolnych wyborów47. Rolą anio-
łów jest posłusznie wypełniać rozkazy Boga. Ci, którzy to posłuszeństwo
Mu wymawiają, automatycznie stają w szeregach duchów złych.

Istotną „przewagę” mają aniołowie Boży nad ludźmi w tym, że
pozostają w większej bliskości Boga, chociaż nie z uwagi na swoje miejsce
w hierarchii bytów, lecz raczej na zasadzie naturalnej „wspólnoty mieszka-
niowej” Pana i Jego sług. Natomiast człowiek, choć od Boga przestrzennie
oddalony, pozostaje z Nim w nie mniejszej zażyłości. Struktura ich sto-
sunku ma – jak się wydaje – charakter dialogiczny, natomiast struktura
relacji aniołów do Boga ma charakter podporządkowania.

Dający się ostatnimi czasy zaobserwować wzrost zainteresowania
tematyką anielską związany jest – jak mi się wydaje – z nastawieniem
quasi-eschatologicznym, przywiązywaniem ogromnej wagi do symboliki
roku milenijnego i rozpaczliwą próbą poszukiwania oparcia w siłach
nadprzyrodzonych przez ludzi, którzy stracili orientację w świecie, często
wiarę w sens życia i własnego wpływu na los tak własny, jak i świata.
Nadmierne zainteresowanie aniołami może być związane z (najczęściej
nieuświadomioną) chęcią ukrycia własnego duchowego lenistwa, ucieczką
od odpowiedzialności za własne czyny lub też może znamionować nawet
utratę wiary monoteistycznie definiowanej na rzecz politeistycznie
zorientowanego światopoglądu. Moim zdaniem aniołowie, aczkolwiek są
ważnym ogniwem całego dzieła Stworzenia, to jednak nie zasługują na
miano osnowy świata. Są oni posłańcami od Boga do człowieka, niekiedy

47 Wydaje się, że także i aniołowie są predysponowani do wolnego wyboru, tylko ich
odpowiedzialność jest daleko większa. Ich wybór nosi znamiona nieodwołalności. Można
chyba przypuszczać, że jeśli dokonują oni wyborów, są to wybory ciche oraz najczęściej
nieznane i polegające na nieustannym „Tak” mówionym Bogu. Najbardziej znany (jeśli nie
jedyny) spektakularny przykład wolnego wyboru dokonanego przez aniołów był odrzuce-
niem Boga, wyborem zła, co zaowocowało ich automatyczną przemianą w tzw. anioły
upadłe, duchy złe.

363



są opiekunami ludzi, ale tylko na zasadzie udzielonej (przez Boga) władzy
oraz mocy. Osnową świata jest sam Bóg i Jego plan zbawienia. Posłańca-
mi od ludzi do Boga są nie aniołowie (którzy są sługami Bożymi, lecz nie
ludzkimi), ale przede wszystkim Jezus Chrystus jako osoba ludzka, Maryja
oraz święci i błogosławieni. Zdrowa – moim zdaniem – myśl religijna
dbać winna o dynamiczną równowagę pomiędzy teologią, angelologią
i antropologią oraz (w ujęciu katolickim) hagiografią. Wszelkie przesadne
akcentowanie jednego z elementów tej struktury: Bóg, aniołowie, człowiek
i święci (oraz błogosławieni), obecne niejednokrotnie m.in. w tzw. religij-
ności ludowej, prowadzi często do zachwiania równowagi. Ani aniołowie
nie są osnową świata, ani nie jest celowe do takiej godności ich podnosić.
Jak się wydaje, także autorzy wielu pism odnalezionych nad Morzem
Martwym opowiadają się za nieprzyznawaniem aniołom nienależnego im
miejsca, aczkolwiek wagę ich istnienia i działania doceniają i podkreślają.

364



HERBERT OLESCHKO

Aniołowie w apokryfach
Starego i Nowego Testamentu

WPROWADZENIE DO APOKRYFÓW

Dla kultury europejskiej, nie tylko tej ukształtowanej na fundamencie chri-
stianitatis, podstawowym źródłem wiedzy o aniołach jest Pismo Święte.
Cała klasyczna angelologia zachodnia to w pewnym sensie komentarz
świętych przekazów, chociaż z upływem czasu niektóre z tych komentarzy
zaczęły funkcjonować jako samodzielne i autorytatywne źródła wiedzy1.

Niezależnie od świętych i oficjalnie uznanych przekazów istnieją inne,
do których chętnie sięgali m.in. pisarze gnostyczni, przedstawiciele
hermetycznych prądów w filozofii, artyści: to apokryfy. Powstały one
w tych samych realiach historycznych co kanoniczne księgi Pisma Świę-
tego i pozostając w pewnym sensie wtórne chętnie naśladowały je tytułem,
osobą autora, tematyką, budową formalną. Uczeni dzielą apokryfy według
kilku kryteriów, np. ze względu na miejsce powstania można mówić
o apokryfach palestyńskich i powstałych w diasporze, ale podział najbar-
dziej popularny i logiczny dotyczy gatunków literackich. Wyodrębniamy
zatem wśród apokryfów Starego i Nowego Testamentu: księgi stworzenia
i księgi historyczne, oparte na legendach haggady2, księgi dydaktyczne

1 Takimi źródłami są obecnie systemy angelologiczne Pseudo-Dionizego Areopagity
oraz św. Tomasza z Akwinu.

2 Np. Apokryf Genesis, 3. Księga Machabejska, Żywoty proroków, Życie Adama i Ewy,
Testament Adama, Pozostałe słowa Jeremiasza, Artapan, Księga Jubileuszów, 3. Księga
Ezdrasza.

365



i testamenty3, ewangelie4, w tym bardzo popularne ewangelie dzieciństwa
Jezusa i maryjne5, listy6, dzieje apostolskie7, apokalipsy8. Apokryfy
często łączą w sobie różne formy literackie i w związku z eklektycznością
trudno zaklasyfikować je jednoznacznie do któregoś z wymienionych ga-
tunków biblijnych. Mimo iż pretendowały do miana natchnionych, nie
zostały włączone do kanonu biblijnego.

W szerokim znaczeniu apokryfy to wszystkie dzieła naśladujące księgi
biblijne, bez względu na osobę autora, miejsce i czas powstania9. W zna-
czeniu węższym i podstawowym za apokryfy uznaje się teksty powstałe

3 Por. m.in.: Józef i Asenet, Męczeństwo Izajasza, Modlitwa Manassesa, Psalm 151,
4. Księga Machabejska, Dokument Damasceński, Testament Dwunastu Patriarchów, Testa-
ment Mojżesza, Testament Hioba, Testament Adama, Testament Abrahama, Testament
Izaaka, Testament Jakuba, Testament Salomona.

4 Por. ewangelie: Andrzeja, Tomasza, Apellesa, Egipcjan, Filipa, Podania Macieja,
Piotra, Judasza Iskarioty, Jana, Bartłomieja, Nikodema, Barnaby, Gamaliela, Marii
Magdaleny, według Marii, Dwunastu, Cerynta, Ewy, Marcjona, Dialog Zbawcy, Tradycje
Mateusza, Hebrajczyków, Nazarejczyków, Ebionitów, Doskonałości, Prawdy, Żywa, Egipska
tzw. Wielkiego niewidzialnego ducha.

5 Por. m.in.: Protoewangelia Jakuba, Pseudo-Mateusza, Dzieciństwa Tomasza, Dzieciń-
stwa Arabska, Dzieciństwa Ormiańska, Opowiadania o dzieciństwie Jezusa, Legenda o Jó-
zefie Cieśli, Historia niepokalanego poczęcia Matki Bożej, Ewangelia o narodzeniu Matki
Bożej, Księga narodzin Matki Bożej i dzieciństwa Zbawiciela, Transitius Mariae, Historia
błogosławionej Dziewicy Maryi, Lamentacje Matki Bożej.

6 Por. listy: Apostołów, Jezusa do Abgara, Jezusa o niedzieli, Jakuba do Quadratusa,
Pawła do Laodycejczyków, do Aleksandrejczyków, 6 Listów Pawła do Seneki, 8 Listów
Seneki do Pawła, Piotra do Filipa, Piotra do Jakuba Jerozolimskiego, Piotra do Klemensa,
Tytusa o stanie dziewiczym, Barnaby, Piłata do Klaudiusza, Anafora Piłata, Piłata do
Heroda, Heroda do Piłata, Tyberiusza do Piłata.

7 Por. Dzieje dwunastu, Zmagania apostołów, Kerygmat Piotra, Dzieje Piotra,
Pseudo-Klementyny, Nauczanie Szymona Piotra w Rzymie, Męczeństwo Piotra, Polemiki
Piotra z Pawłem, Dzieje Pawła, Dzieje Pawła i Tekli, Męczeństwo Pawła, Dzieje Andrzeja,
Dzieje Andrzeja i Mateusza w mieście ludożerców, Dzieje Tomasza, Dzieje Filipa, Dzieje
Mateusza, Dzieje Jana, Dzieje Bartłomieja, Dzieje Tadeusza, Dzieje Szymona i Judy, Dzieje
Marka, Dzieje Tymoteusza.

8 Por. apokalipsy: Henocha Etiopska, Henocha Hebrajska, Henocha Słowiańska,
Henocha Grecka, Abrahama, Adama, Eliasza, Ezechiela, Daniela, Barucha Syryjska,
Barucha Grecka, Jakuba, Ezdrasza Grecka, Sofoniasza, Wniebowzięcie Mojżesza, Piotra,
Pawła, tzw. Viso sancti Pauli, Druga Pawła, Jakuba, Druga Jakuba, Bartłomieja, Tomasza,
Jana Chrzciciela, Druga Jana Chrzciciela, Maryi, Druga Maryi, Trzecia Maryi, Zacharia-
sza, Szczepana, Objawienie błogosławionej Bogurodzicy, Jana Apostoła, Tajemnice Apo-
stoła Jana.

9 Przyjmując taką wykładnię, musielibyśmy za apokryf uznać i Dzieje apostolskie
Pseudo-Abdiasza z VI wieku, i Rozmyślania przemyskie, Mistrza i Małgorzatę M. Bułhako-
wa, czy Według Filipa J. Trziszki.

366



w judaizmie między II w. przed Chr. a III w. po Chr. Dzieła te posiadają
różną wartość historyczną i doktrynalną, zawierają materiał fantastyczny
i naiwny, ale czasem spotkamy bardzo ważną i wysokich lotów myśl teo-
logiczną. Jedne pozostają w granicach chrześcijańskiej ortodoksji, inne
wprowadzają treści heretyckie, głównie gnostyckie. Podstawowe kryteria
apokryficzności to nieznane pochodzenie i autor10, często błędna, kontro-
wersyjna nauka pod względem teologicznym lub moralnym, obecność wąt-
ków fantastycznych i baśniowych. Ogromna ilość apokryfów, głównie
gnostyckich, została odkryta po II wojnie światowej w Qumran oraz
w Nag-Hammadi11. Nie znamy do dziś wszystkich rękopisów, praca nad
ich opublikowaniem jest niezwykle żmudna i kosztowna.

Terminu apokryf (dzieło ukryte, tajemne) użył po raz pierwszy Oryge-
nes w odniesieniu do literatury gnostyckiej. Z czasem tradycja rozszerzyła
to pojęcie na utwory pozostające poza kanonem biblijnym. Było to o tyle
nieprecyzyjne, że wiele z dzieł uważanych dziś za apokryfy cieszyło się
w swoich czasach ogromną popularnością i bynajmniej nie były one uzna-
wane za tajemne. Wystarczy pokrótce prześledzić dzieje kanonu biblijnego.
Z około 150 r. po Chr. pochodzi kanon Marcjona12, w którym z ksiąg
nowotestamentalnych mieści się tylko jedna ewangelia (Łukasza) oraz 10
listów św. Pawła. Następny z kolei – pochodzący ze schyłku II wieku po
Chr. – kanon Muratoriego13 odrzucał List do Hebrajczyków, List św.
Jakuba, 1. i 2. List św. Piotra, 3. List św. Jana. Wymieniał natomiast
dzieła o rozbudowanych wątkach angelologicznych – Pasterza Hermasa,
Apokalipsę Piotra. Z początku IV wieku po Chr. pochodzi kanon Euze-
biusza z Cezarei, który jest zgodny ze współczesnym. Niektóre księgi
wymieniane tam z pewnym wahaniem nazwane zostały deuterokanoniczny-
mi. Aby uniknąć nieścisłości, teolodzy protestanccy użyli do określenia
ksiąg deuterokanonicznych14 nazwy apokryf, a dla apokryfów zarezerwo-

10 Ulubiona maniera twórców apokryfów to przybieranie imion wybitnych postaci
i autorów biblijnych tak Starego, jak i Nowego Testamentu.

11 13 kodeksów o łącznej objętości około 1300 stron. Por. Wincenty Myszor,
Gnostycyzm w tekstach z Nag Hammadi [w:] Studia Antiquitatis Christianae, ATK,
Warszawa 1977 (o aniołach zob. s. 121-240).

12 Marcjon nie był autorem kanonu, raczej zredagował kanon istniejący wcześniej. Por.
E. Dąbrowski, Prolegomena do Nowego Testamentu, PAX, wyd. II poprawione i uzupeł-
nione, Warszawa 1952, s. 39.

13 Nazwa pochodzi od odkrywcy, bibliotekarza mediolańskiej Ambrozjany, Muratorie-
go, który opublikował odnaleziony przez siebie rękopis w roku 1740.

14 Księgi wtórnokanoniczne to 1. Księga Machabejska, 2. Księga Machabejska, Księga
Tobiasza, Księga Judyty, Księga Syracha, Księga Mądrości, Księga Barucha.

367



wali termin „literatura pseudoepigraficzna”. Grecki termin pseudoepigraf
oznacza utwór o celowo sfałszowanym tytule, w którym anonimowy autor
podszywa się pod jakąś znaną postać. Jest to o tyle niekonsekwentne, że
przecież podobne zjawisko występuje w księgach natchnionych: Mojżesz,
Izajasz, Dawid, Salomon nie są autorami przypisywanych im ksiąg.

Anonimowi autorzy dzieł apokryficznych to przeważnie kapłani
i uczeni, którzy czując się duchowymi spadkobiercami15 autorów kano-
nicznych pragnęli w dobrej wierze dopowiedzieć to, co w księgach uzna-
nych oficjalnie za natchnione jest przemilczane lub zaledwie wspomniane.
We wszystkich czasach i epokach istniało zawsze duże zapotrzebowanie
społeczne na taką literaturę. Mimo dystansu Ojców Kościoła do literatury
apokryficznej, cieszyła się ona przez wieki niesłabnącym powodzeniem
wśród wiernych. Aby zyskać na sensacyjności i atrakcyjności, wydarzenia
biblijne aktualizowano, wzbogacano o wątki i realia współczesne czytelni-
kom. Apokryfy są dzięki temu bezcennym źródłem do poznania obyczajo-
wości, wierzeń i folkloru. Do nich nawiązują liczne motywy literackie
i ikonograficzne, które znalazły sobie trwałe miejsce w światowej kulturze.
Szczególny rozkwit, swoisty renesans, istna apokryfomania nastąpiła
w XIII wieku pod wpływem duchowości franciszkańskiej: efektem są arcy-
dzieła światowej literatury Złota legenda Jakuba de Voragine’a oraz Boska
komedia Dantego16. Na literaturę apokryficzną było tak ogromne zapo-
trzebowanie, że na nic zdały się gromy Ojców Kościoła. Mało powiedzia-
ne, inwektywy owe (np. św. Hieronim użył terminu deliramenta apocry-
phorum, majaki apokryfów) jeszcze bardziej rozbudziły namiętność gminu.
Urząd Kościoła musiał w końcu poddać się i przyjąć wątki nie kolidujące
z oficjalnym nauczaniem do tzw. tradycji i dewocji prywatnej.

Światowe badania nad literaturą apokryficzną mają długą historię, od
początku wieku XIX po czasy współczesne obfitujące ogromną ilością pu-
blikacji naukowych oraz przekładów antologii apokryficznych na języki
narodowe17. Bardzo skromnie na tym tle wyglądają opracowania polskie.
Wiele apokryfów zaginęło lub zachowało się we fragmentach. Sięgając do
ksiąg kanonicznych, wplatając wątki z różnych religii i kultur, zapożyczały
także imiona, motywy, a nawet całe fragmenty od innych apokryfów, np.

15 R. Rubinkiewicz, Wprowadzenie do apokryfów Starego Testamentu, KUL, Lublin
1987, s. 14.

16 Istnieje obfita literatura na temat zależności Boskiej komedii od Apokalipsy Pawła.
Por. Hermiasz Sozomen, Historia Kościoła, Warszawa 1989, s. 498.

17 J.H. Charlesworth, A History of Pseudoepigrapha Research: the Reemreging
Importance of the Pseudoepigrapha, Berlin 1979, s. 63-65.

368



Apokalipsa Abrahama jest zależna od Henocha Etiopskiego (Księga Czu-
wających). Często różne tytuły okazują się wariantami tego samego
dzieła18. W związku z opisanymi zjawiskami nie jesteśmy w stanie okreś-
lić precyzyjnie liczby apokryfów. Późny antyk przypomina krainę, przez
którą przepływają trzy rzeki (gnoza, neoplatonizm, chrześcijaństwo),
poprzecinane kanałami i mostami umożliwiającymi komunikację. Autorzy
tekstów apokryficznych czerpali ze wszystkich wspomnianych źródeł19,
dlatego często trudno określić, czy dany apokryf nie koliduje z doktryną
chrześcijańską, czy już jest gnostycki.

I kolejna trudność. Oryginalne języki apokryfów to aramejski, hebrajski
i grecki. W większości przypadków oryginały te nie dochowały się do
naszych czasów i treść znamy z przekładów, a nawet z przekładów prze-
kładów, z wybiórczych fragmentów cytowanych przez Ojców Kościoła.
Najpopularniejsze języki przekładów starożytnych to łacina, greka, ormiań-
ski, etiopski, arabski, koptyjski, starocerkiewnosłowiański. Naturalnie
w trakcie pracy translatorskiej dokonywano różnych „redakcji”, stąd
różnice doktrynalne oraz rozbieżności w imionach wynikające z pomyłek
tłumaczy, kopistów, a najbardziej pisowni tych samych imion w poszcze-
gólnych językach.

KSIĘGA HENOCHA ETIOPSKA

Autorzy apokryfów wypowiadali się wielokrotnie na temat aniołów.
Istnieje wśród apokryfów dzieło wyjątkowe, cieszące się ze względu na
rozbudowaną angelologię i demonologię wielkim autorytetem: Księga
Henocha Etiopska. Oryginał w języku aramejskim zaginął, zachował się
w przekładzie etiopskim (stąd nazwa Henoch Etiopski) z IV/V wieku po
Chr. Fragmenty oryginału odnaleziono w Qumran i pozostają one obecnie
jednym z najważniejszych dokumentów źródłowych do poznania sekty
esseńczyków.

18 Apokalipsa Barucha znana jest pod tytułami Pozostałe słowa Barucha, Pozostałe
słowa Jeremiasza, 2. Księga Barucha, 3. Księga Barucha, Baruch chrześcijański. Apokryf
ten jest ponadto ściśle związany z Apokalipsą Barucha Syryjską, 4. Księgą Ezdrasza,
Wniebowstąpieniem Izajasza. W wersji koptyjskiej spotykamy tytuł Apokryf Jeremiasza,
z kolei Apokalipsa Barucha Etiopska jest przeróbką średniowieczną.

19 Por. G. Quispel, Gnoza, Warszawa 1988, s. 83; J. Prokopiuk, Gnoza i gnostycyzm,
Warszawa 1998, s. 7-11.

369



Apokryf, składający się z kilku, początkowo odrębnych i pochodzących
z różnych okresów historycznych sekcji, jest bardzo ważny pod względem
teologicznym (część angelologiczna, tzw. Księga Czuwających pochodzi
z IV wieku przed Chr.). Zaraz po wprowadzeniu autor opisuje upadek
aniołów (6-36), powołując się na Księgę Rodzaju, gdzie mowa o łączeniu
się synów Bożych z córkami ludzkimi. Dowiadujemy się o dwustu anio-
łach (są nazwani nephillami, tj. stróżami) obcujących z kobietami
i płodzących gigantów. Ci ostatni mieli być odpowiedzialni za rozpo-
wszechnienie zła na ziemi i ściągnięcie na ludzkość kary potopu. Zepsuli
ludzi przez nauczenie ich posługiwania się bronią, wojowania, podstaw
astrologii i sztuk tajemnych. W części drugiej (37-71) autor omawia karę
upadłych aniołów. Również tu odnajdujemy jedne z najwcześniej utrwalo-
nych imion archanielskich: Uriel, Raguel, Remiel, Zerachiel. Henoch
Etiopski wywarł wpływ na teksty Nowego Testamentu (por. Jud 14-15,
Mt 22, 13, 1 P 3, 19, Hbr 11, 5) oraz na inne apokryfy (np. Testament
Dwunastu Patriarchów, Wniebowstąpienie Mojżesza, Apokalipsa Piotra).
Pod wpływem Henocha pozostawały liczne gminy wczesnochrześcijańskie.
To właśnie przed Księgą Henocha Etiopską ostrzega św. Paweł kolosan:
rozbudowana angelologia mogła doprowadzić do idolatrii, odrodzenia się
politeizmu.

Istnieje także Księga Henocha Słowiańska (Tajemnice Henocha).
Apokryf przechował się w przekładzie słowiańskim [stąd tytuł], z całą
pewnością był przełożony z greki. Trudno ustalić datę i autora, prawdopo-
dobnie zhellenizowany Żyd mieszkający w diasporze aleksandryjskiej
w I wieku przed Chr. Dzieło to nie jest bynajmniej przeróbką Henocha
Etiopskiego, wykazuje się zbyt daleką autonomią. Księga omawia klasy
aniołów: 1. cherubini, 2. serafini, 3. ophannimowie (odpowiednik biblij-
nych tronów), 4. moce, 5. księstwa. Część pierwsza (1-68) przedstawia
podróż Henocha do siedmiu niebios. Wniebowzięty prorok przemieniony
został w anioła, a później w samego Metatrona. W niebie ujrzał nieprze-
brane zastępy anielskie – całe miliony, miriady: w szóstym niebie prze-
bywali opiekunowie ludzi, 7 feniksów, 7 cherubinów, 7 serafinów sześcio-
skrzydłych; siódme zamieszkiwali archaniołowie, moce życiowe, panowa-
nia, księstwa, władze, cherubini, serafini, trony, ophannimowie. Aniołowie
owi nie posiadali ciał, nie spożywali żadnych pokarmów cielesnych,
posilali się wyłącznie niebiańską manną. Aniołowie – relacjonuje Henoch
– sprawują służbę przed tronem Najwyższego, przedkładają mu ludzkie
prośby, na jego polecenie pomagają ludziom i chronią ich w niebezpie-
czeństwie. Bóg kieruje sprawami ziemskimi posługując się nieskończonymi
zastępami anielskich sług.

370



I kolejna Księga Henocha Hebrajska, znana bardziej pod tytułem
Wyniesienie Metatrona. Apokryf pochodzący z V-VI wieku po Chr.,
funkcjonujący również jako Księga pałaców, Księga rabbiego Iszmaela.
Opowiada o pobycie rabina Iszmaela w niebiańskich pałacach i spotkaniu
z aniołem Metatronem. Ten podaje się za Henocha zabranego przez Boga
do nieba i wywyższonego ponad wszystkie dobre duchy. Opowiada Iszma-
elowi w jaki sposób pozbył się ciała i został przemieniony w anioła. Mówi
o funkcjach sprawowanych przez siebie w niebie, opisuje porządek
i hierarchię niebios oraz społeczności anielskiej, prezentuje niebiańską
liturgię aniołów oraz ich inne czynności (17-40). Nad ziemią rozciąga się
siedem niebios, w ostatnim Iszmael ogląda tron Boży i aniołów śpiewają-
cych Sanctus. Naczelnym wodzem dobrych duchów jest Metatron, obda-
rzony nawet tytułem „Mały JHWH”. Posiada on własny tron i jest prze-
wodniczącym niebiańskiego trybunału. Przechowuje klucze do światła mą-
drości. Anioł ów jest wielki jak cały świat, ma 36 par skrzydeł i 365 000
wszystko przenikających oczu. Sąd w niebie obraduje bezustannie i co-
dziennie wydaje wyroki. Szatana – naczelnego prokuratora reprezentują
Sammael (książę Rzymu) i Dubbiel (książę Persji). W niebie znajduje się
również uniwersytet, przedmiotem studiów jest Tora.

Reasumując, w Księdze Henocha Etiopskiej – a szczególnie w jej
części, tzw. Księdze Czuwających z IV wieku przed Chr. – występują
wszystkie najważniejsze wątki angelologiczne i demonologiczne, które
przez późniejszych autorów apokryfów (i nie tylko przez nich) będą
cytowane, przeredagowywane bądź uzupełniane.

ANIOŁOWIE OBJAWIAJĄ SIĘ PROROKOM

Sprawą podstawową i niejako oczywistą było przekonanie autorów
apokryfów o istnieniu aniołów oraz demonów. Wiara ta jest widoczna
w przytłaczającej ilości dzieł apokryficznych, co zbliża ich do faryzejczy-
ków i środowiska z Qumran. Bytów anielskich nie uznawali jedynie
biblijni saduceusze. Autorzy apokryfów z upodobaniem stosowali formę
literacką wizji, w której prorokowi objawia się anioł20. W Pytaniach
Ezdrasza prorok wiedzie dialog z Aniołem Pańskim na temat życia poza-
grobowego: jest to druga ulubiona forma literacka apokryfów.

20 Por. Apokalipsa Abrahama 10:4, 4. Księga Ezdrasza 14:1-48, Apokalipsa Barucha
4:12, Testament Izaaka, Testament Jakuba.

371



Opis anioła w apokryfach bywa czasem lakoniczny, por. stwierdzenie:
„wyglądem postać podobna do człowieka” (Apokalipsa Abrahama 10:4),
„natura jakby ognista” (Apokalipsa Barucha Syryjska 21:6). O wiele
częściej jednak spotykamy rozbudowane, literackie opisy aniołów.

Oto ukazali się nam dwaj mężowie. Nie sposób by o patrzeć na nich, gdyż ich
twarze jaśnia y niczym s ońce. Lśni y także oślepiającym blaskiem ich szaty. Cia o
mieli bielsze od mleka i śniegu. Jednoczy a się w nich biel i czerwień. W osy mieli
ca e w świetlistych lokach. Nie sposób ich opisać. Kiedy dostrzegliśmy ich piękno,
ogarną nas lęk. Tymi osobami okazali się sprawiedliwi, wyglądali jak anio owie
i mieli anielskie szaty. Spojrza em również na miejsce inne, ca kowicie mroczne.
A by o to miejsce kary. Ci, którzy byli karani i karający anio owie nosili ciemne szaty
podobne do powietrza w tym miejscu (fragment Apokalipsy Piotra).

A oto opis z Apokalipsy Abrahama:

Us yszawszy te s owa Abraham nieco się uspokoi , podniós się z klęczek na nogi
i ośmieli się spojrzeć na trzymającego go za rękę anio a Iaoela. Cia o anio a by o
jak szafir, jego twarz jak chryzolit, w osy otaczające g owę bia e jak śnieg [11:2]. Na
czole mia diadem podobny do uku tęczy, mieniący sie kolorami tęczy, suknia jego
by a purpurowa, w ręce z ota laska lub coś na kszta t różdżki [11:3].

Czasem anioł wcielał się w jakąś konkretną postać ludzką: tuż przed
śmiercią Jakubowi objawił się anioł stróż podobny do Izaaka (Testament
Jakuba).

POSŁANI PRZEZ BOGA

Było niemal żelazną regułą, iż pierwsze spotkanie z aniołami wywoły-
wało u proroków silny strach, wręcz przerażenie: „Kiedy dostrzegliśmy
piękno aniołów, ogarnął nas lęk” (Apokalipsa Piotra). Nic dziwnego, gdyż
w tradycji żydowskiej pojawienie się bożych posłańców było zwiastunem
rychłej śmierci lub jakiegoś nieszczęścia. Aniołowie starali się zatem
w pierwszej kolejności uspokoić proroków: „Niechaj nie trapi się twoja
dusza. Chodź ze mną! Ja będę ci towarzyszył przez cały czas, ale aż do
pobłogosławienia pozostanę niewidzialny dla twoich oczu. Potem znowu
mnie ujrzysz” (Apokalipsa Abrahama 11:4).

Po uspokojeniu proroka anioł przystępuje do działania, tzn. zaczyna
przekazywać ważną wiadomość, objaśniać, pouczać, przestrzegać, przepo-
wiadać przyszłość, dyktować natchnione teksty, nakazywać wykonanie
określonych czynności, udzielać pomocy itd. W Apokalipsie Abrahama
prorok słyszy głos: „Idź Iaoelu w imię moje do świata, uświęcisz mi
jednego człowieka” [10:3]. Anioł ów, Iaoel ujął wystraszonego Abrahama

372



za rękę i podniósł na nogi, mówiąc: „Wstań Abrahamie, przyjacielu Boga,
który darzy cię miłością. Zostałem posłany do ciebie, aby cię umocnić
i pobłogosławić w imieniu Boga, twórcy nieba i ziemi” [10:6]. I objaśnia
dalej: „Bądź dzielny i spiesz się! Ja jestem anioł Iaoel, jeden z aniołów
w porządku anielskim złożonym z cherubinów, Żyjących i innych, którzy
zanoszą Jemu pieśni z padołu ludzkiej nędzy o siódmej godzinie każdego
dnia i nocy” [10:9]. (...) „A Michał, który jest ze mną, także ciebie
pozdrawia i błogosławi” [10:17]. Dobry duch zapewnia, że Bóg co prawda
potrafi działać bezpośrednio i jako Wszechmocny mógłby wszystkie te
czynności wykonać osobiście, ale pragnie wykorzystać swoich posłów
i pośredników, tj. aniołów (por. Apokalipsa Barucha Grecka 11:16, Apoka-
lipsa Abrahama 13:1, 14, Życie Adama i Ewy).

W dalszej kolejności anioł dokładnie omawia zadanie: oznajmia np.
kategorycznie, że będzie przewodnikiem po niebiosach, objaśni szczegóło-
wo napotkane sytuacje, odpowie na wszystkie pytania, udzieli pomocy,
przestrzeże przed najazdem wroga lub innym nieszczęściem dla Izraela.
Anioł-intepretator to właściwie zasadnicza i najważniejsza jego rola
w apokryfach. Czy ten model anioła-przewodnika, wychowawcy, objaśnia-
cza, nie jest wzorem późniejszego wyobrażenia anioła stróża towarzyszą-
cego człowiekowi w jego ziemskiej wędrówce?

Możemy mówić o perfekcyjnej korelacji działań anielskich z boskimi.
Kiedy Bóg zapowiada utworzenie przymierza z Abrahamem, anioł Iaoel
dopowiada, że dopilnuje tej sprawy. Kiedy Bóg mówi, że pokaże Abraha-
mowi światy stworzone mocą Słowa, Iaoel dopowiada, że zostanie poka-
zane mu wszystko w powietrzu, na ziemi i w wodzie.

Wśród wielu apokryfów związanych z osobą Ezdrasza jednym z waż-
niejszych jest 4. Księga Ezdrasza. Ezdrasz (zwany także Salatielem) 30 lat
po zburzeniu Jerozolimy (czyli w 100 r. po Chr.) ma siedem wizji, które
kolejno są przedstawiane i objaśniane przez aniołów. Już w pierwszej wizji
pojawia się anioł Uriel [4:1], który roztrząsa i objaśnia Ezdraszowi
szczegółowe kwestie teologiczne i filozoficzne. W trakcie dyskursu dołącza
archanioł Jeremiel [4:36] i bierze czynny udział w dyskusji. Pojawienie się
Uriela rozpoczyna także drugą wizję [5:20]. Uriel objaśnia prorokowi
przeznaczenie Izraela, mówi o ludzie wybranym, losie ludzi po śmierci
ciała, podaje znaki końca świata [6:11-18]. Uriel przywoływany jest także
podczas wizji kobiety – niebiańskiej Jeruzalem [10:27]. W innym z kolei
apokryfie zatytułowanym Apokalipsa Barucha Grecka21 prorok Baruch,

21 Dokładny tytuł brzmi Opowiadanie i Apokalipsa Barucha dotyczące tajemnych
rzeczy, jakie widział on z Bożego polecenia, tzw. 3. Księga Barucha.

373



sekretarz Jeremiasza, opłakuje zburzoną Jerozolimę. Bóg posyła anioła
z pocieszeniem. Anioł ukazuje Baruchowi pięć niebios i opowiada o róż-
nych sekretach świata niebiańskiego.

IMIONA ANIELSKIE

W trakcie omawiania misji, czasem wcześniej lub później, aniołowie
zdradzają swoje imiona. Rzadko boscy posłańcy przedstawiają się w spo-
sób abstrakcyjny, np. „Aniołowie Mocy”22. W księgach kanonicznych ter-
min „Moce” występuje tylko u św. Pawła [Rz 8, 38, 1 Kor 15, 24, Ef 1,
20] i raz u św. Piotra [1 P 3, 22]. Abstrakcyjne określenia pojawiają się
w Księdze Henocha Etiopskiej: aniołowie Mocy, aniołowie Księstw, anio-
łowie Władz, Moce Ziemi i Wody [61:10, 71:7]. Popularne były określe-
nia: Gorejący miłością, Płonący ogniem, Płomieniste koła (czyli kolejno
serafini, cherubini, ophanninowie). Określenie serafini występuje w teks-
tach kanonicznych tylko dwa razy u Izajasza [6, 2; 6, 6].

O wiele częściej aniołowie podają w apokryfach konkretne imiona.
Najwięcej imion anielskich spotkamy we wspomnianej Księdze Czuwają-
cych, by wymienić ważniejsze: Zotiel [32:2], Gabriel [9:1, 10:9, 20:7, 40:9,
54:6], archanioł [20:40], Sarakael [20:6], cherubin [14:11-18, 20:7, 61:10,
71:7], Uriel [9:1, 10:1, 19:1, 20:2, 21:5-9, 27:2, 33:4, 72:1, 74:2, 75:3,
78;10, 79:6, 80:1, 82:7], Michał [9:1, 10:11, 20:5, 124:6, 40:2, 40:9, 54:6,
60:4, 67:12, 68:2, 69:14, 71:3-13], Rafał [9:1, 10:4, 20:3, 22:3-6, 32:6,
40:9, 54:6, 68:2, 71:8-13], Raguel [20:4, 23:4], Remiel [20:8], aniołowie
upadli [106:13, 6:1, 15:3, 86:1]. Spotkamy również w tym apokryfie imio-
na poetyckie: Święci [9:3, 12:2, 14:23, 39:5, 47:2, 57:2, 60:4, 61:8, 65:12,
69:13, 71:8, 81:5, 106;19], Synowie niebios [13:8], Pasterze [89:58-90:25],
Gwiazdy [86:1, 88:1], Ludzie w bieli [87:2, 90:21], Dzieci niebios [6:2,
14:3, 39;1]. W Księdze Henocha Słowiańskiej mamy z kolei imiona: anioł
upadły [18:2-7], Raguel [33:6], Michał [22:6], anioł Słońc [11:4-5],
archaniołowie [19:3, 20:1, 21:3, 22:11, 24:1].

Najczęściej przewijającym się imieniem anielskim jest M i c h a ł,
obdarzony z reguły specjalnymi atrybutami i mocą godną przywódcy
anielskich hufców. I tak, w słowiańskiej wersji Życia Adama i Ewy jest on
kapłanem w świątyni niebiańskiej, w Apokalipsie Barucha Greckiej spra-
wuje urząd klucznika nieba [2:5]. Pośredniczy także między Bogiem

22 Por. prolog do Apokalipsy Barucha Greckiej 1:8.

374



i aniołami-opiekunami ludzi, przewodzi duchom i jest pierwszym kapła-
nem w niebiańskiej świątyni (por. Apokalipsa Barucha Grecka 11:2-9,
12:1-8, 13:2-5, 14:1, 15:1). W innym apokryfie (por. Testament Mojżesza
10:2) Michał występuje jako ambasador Boga i opiekun Izraela. Również
jako opiekuna Izraela widzimy Michała w Testamencie Salomona. Michał
i Gabriel zstępują wraz z Bogiem na ziemię, by zabrać do nieba duszę
Jakuba (Testament Jakuba). Podczas budowy Świątyni Jerozolimskiej
Michał przekazuje pierścień z pieczęcią umożliwiającą kontrolę złych
duchów. O istnieniu arcypotężnej mocy w niebie imieniem Michał mowa
w Ewangelii Hebrajczyków. W apokryfie Testament Izaaka człowiek roz-
mawia przed śmiercią z aniołem Michałem. Obszerne partie poświęcone
są wysłannikowi Bożemu, prawdopodobnie Michałowi w apokryfie Wnie-
bowzięcie Mojżesza23. Michał jest przewodnikiem św. Pawła po niebio-
sach w sławnej Apokalipsie Pawła.

Wymieńmy kilka innych ważniejszych imion anielskich: U r i e l
występujący m.in. w Księdze Henocha Etiopskiej, w Apokalipsie Ezdrasza
(szczególnie 4:1-10:27), gdzie jest posłańcem Boga i odpowiada na pytania
proroka; J o e l w słowiańskiej wersji Życia Adama i Ewy; R a m i e l
– anioł translator objaśniający wizje niebiańskie prorokowi Baruchowi
w Apokalipsie Barucha Syryjskiej (55:3). Imię to – zdaniem Bogaerta –
autor apokryfu zaczerpnął z traktatów babilońskich24. W Apokalipsie
Eliasza Koptyjskiej spotykamy anioła imieniem Eremiel – z pewnością
poboczna forma od Ramiela25. Kolejne imię to P h a n u e l (por.
Apokalipsa Barucha Grecka). W tym samym apokryfie na proroka Baru-
cha u bramy pierwszego nieba czeka anioł Phamael [2:5n.]. Jest to błąd
w przekładzie, chodzi o Phanuela. Phanuel jest jednym z czterech aniołów
oznaczających cztery strony świata: Michał, Rafał, Gabriel, Phanuel. Imię
Phanuel z czasem uległo skrótowi do Uriel26. W przekładzie późnobuł-
garskim tego apokryfu anioł ów nosi imię Fanael. Problem z imionami
anielskimi sprowadza się do przekłamań w różnych redakcjach tłumaczy
i przepisywaczy: w rezultacie dochodziło do cudownego rozmnożenia

23 Apokryf ten znany również jako Testament Mojżesza, cytowany jest kilkakrotnie
w Nowym Testamencie (por. Jud 12; Jud 13; 2 P 2; 13, Dz 7, 36-43; Mt 24, 19-21).

24 Pierre Bogaert, Apocalypse de Baruch, Les Editions de Cerf, Paris 1969, t. 2, s. 106.
25 F.G. Steindorff, Die Apokalypse des Elias, eine unbekannte Apokalypse und

Bruchstücke des Sophonias-Apokalypse, Leipzig 1899, s. 50-51.
26 R.H. Charles, The Apocrypha and Pseudoepigrapha of the Old Testament, vol. 2.

Pseudoepigrapha, Oxford 1964, s. 533-534.

375



imion. Prześledzenie tego procesu jest bez wątpienia bardzo trudnym
zadaniem dla filologa.

Spotykamy także sporo imion aniołów upadłych, demonów. Najważ-
niejsze z nich to A z a e l i S z e m i h a z a z Księgi Henocha
Etiopskiej. Oto aniołowie Azael i Szemihaza wyjawili ludziom tajemne
nauki. Ich aniołowie spali z córkami ziemskimi i spłodzili gigantów. Bóg
posłał Sariela do Noego z zapowiedzią potopu. Rafał został posłany, by
związać Azaela i wrzucić do czeluści na pustyni (10:5). Bóg wydaje
Rafałowi rozkaz: „Przywal go kamieniami i okryj go ciemnością. Ulecz
ziemię, którą spustoszyli Czuwający...”. Bóg rzekł do Gabriela: „Wystąp
przeciw bękartom i zgładź synów Czuwających spośród ludzi. Wyślij ich
na bitwę zatracenia”. I rzekł Bóg do Michała: „Idź do Szemihazy i jego
aniołów! Powiedz im, że zginą wszyscy ich synowie. Zwiąż Szemihazę
i jego aniołów w dolinach ziemi aż do dnia sądu”. Pojawia się ponownie
Henoch, który zostaje wysłany do zbuntowanych aniołów i ich wodza
Azaela, by powiadomić o nieodwracalności kary (12-16). Upadli aniołowie
proszą Henocha o wstawiennictwo do Boga (12:4-6; 14:4), niestety wyrok
okazuje się nieodwracalny (14:4-16:4).

Imię podobne, A z a z e l występuje w Apokalipsie Abrahama.
Wieczorem po rozpoczęciu ofiarowania przyleciał ptak mówiący ludzkim
głosem. Ptak ów zapytał: „Co ty tu robisz Abrahamie na wysokości
świętych? Nie można nie jeść i nie pić niczego. Wszystko pożre ogień”.
Przyjazny Abrahamowi anioł Iaoel ostrzega proroka, że w ptaka wcielił się
anioł Azazel, niszczyciel ludzi i stworzeń, przywódca upadłych aniołów.
Najlepiej nie wchodzić z nim w żadne układy i nie rozmawiać [Apokalipsa
Abrahama 13:1, 14]. Azazel szydzi z dobroci i sprawiedliwości, rozpo-
wszechnia tajemnice niebios. Zostanie za to wypędzony na pustynię
i pozostanie tam po kres czasów [14:5]. Inne popularne imię anioła
upadłego w apokryfach to B e l i a r, mistrz nieprawości, z którym
współpracował m.in. król żydowski Manasses, słynący z zamiłowania do
magii i sztuczek czarnoksięskich. Imię Beliar występuje w Męczeństwie
Izajasza27, Testamencie Dwunastu Patriarchów, szczególnie w Testamen-
cie Symeona oraz Testamencie Neftaliego. W apokryfach tych przestrzega
się przed niegodziwością, matactwami i podstępnością Beliara, przedstawia
się go jako okrutnego księcia tego świata. Jako przywódca upadłych
aniołów w Księdze Jubileuszów występuje M a s t e m a. Wszyscy upadli
aniołowie mieli zostać unieszkodliwieni, ale Mastema wybłagał, by

27 Apokryf funkcjonuje także pod tytułem Wniebowzięcie Izajasza.

376



dziesiąta część pozostała na jego usługach. To właśnie Mastema według
apokryfu domagał się od Abrahama ofiary z syna Izaaka. Kolejne imiona
aniołów upadłych są chyba najbardziej znane: S a m m a e l, S a t a n a-
e l, S a t a n a. W Apokalipsie Barucha Syryjskiej występuje anioł
śmierci. Co prawda nie ma tu podanego imienia, ale przyjmuje się w tym
konkretnym przypadku Sammaela, czyli Szatana28. W innym fragmencie
tego apokryfu występuje bowiem Satanael, który po upadku i odstąpieniu
od Boga traci boską cząstkę el i staje się Szatanem. Z kolei w tekstach
qumrańskich anioł śmierci występuje z reguły jako anioł zepsucia29.

PRZYGOTOWANIA PROROKÓW I PODRÓŻE DO NIEBIOS

W niektórych apokryfach (Testament Izaaka, Testament Jakuba,
Testament Hioba) aniołowie zabierają po śmierci proroków ich dusze do
nieba. W innych wizjonerzy odbywają podróż do siedmiu niebios już za
życia, pod baczną kontrolą anielskiego opiekuna. Naturalnie tak niebez-
pieczna eskapada musiała zostać poprzedzona długimi przygotowaniami.
Trwają one kilka tygodni, z reguły mowa o 40 dniach. Prorocy nie jedzą,
przyjmują tylko płyny, wprowadzają się w stan ekstazy (Apokalipsa
Abrahama 12:1). Kandydaci do podróży dokonują rytualnych kąpieli, śpie-
wają hymny, trzymają głowę między kolanami – pozycja ułatwiająca
przejście w stan ekstazy. Dzięki temu mogą poznać mistykę liter i liczb,
70 imon Boga i Małego Jahwe Metatrona. „Ciało Boże” okazuje się mieć
rozmiary wszechświata, przekracza granice ludzkiej wyobraźni. Prorok
Baruch siedem dni pości siedząc w ciemnej grocie, następnie ma wizje
chwały sprawiedliwych i kary grzeszników. Po kolejnym siedmiodniowym
poście anioł przybliża prorokowi naukę o sądzie nad potępionymi, mówi
o przyjściu Mesjasza i o odbudowie Syjonu. Baruch opisuje stworzenie
aniołów [21:6], ogląda krainę zmarłych Szeol, w której rządzi anioł śmierci
[21:23]. Dalej prorok ma wizje lasu i fontanny, anioł dokonuje interpretacji
obrazów. Baruch lamentuje i modli się: „O Panie, za Twoim tronem stoi
nieprzeliczalna armia” [48:10]. Aniołowie jako armia pojawiają się
w apokryfie jeszcze dwukrotnie [51:11, 59:10]. Prorok ma wizję otchłani,
którą objaśnia anioł Ramiel [55:3]. Białe i czarne wody symbolizują
wszechświat. Wody czarne to upadek aniołów, obcowanie z kobietami
i zepsucie świata [56:10-16]. Aniołowie towarzyszą tym przygotowaniom,

28 J. Michl, Engel [w:] Reallexikon für Antike und Christentum, t. 5, 1962, s. 89-90.
29 Por. Dokument Damasceński II. 6.

377



aczkolwiek starają się być niewidzialni, jak najmniej przeszkadzać.
Abraham pozostaje z aniołem Iaoelem przez 40 dni i nocy. W tym czasie
nie je chleba i nie pije wody, jedynym pokarmem pozostają słowa anioła
(Apokalipsa Abrahama 11:4, 12:1).

Przed podróżą do nieba konieczna staje się jeszcze ofiara przebłagalna,
która z reguły ma miejsce na górze. Ofiara całopalna jest formą przebłaga-
nia Boga za grzechy i sposobem na oczyszczenie się (Apokalipsa Abraha-
ma 12:3). Abraham wraz z aniołem wznoszą się wysoko na górę Choreb,
gdzie ma nastąpić ofiarowanie. Na górze nie ma jednak stołu ofiarnego
i innych rzeczy potrzebnych do ofiarowania. Anioł Iaoel nakazuje Abraha-
mowi obrócić się za siebie. Uczyniwszy to, Abraham ujrzał stół ofiarny,
cielca, owcę, gołębia i chrust. Anioł poucza proroka: „Kiedy dokonasz
ofiary całopalnej, pokażę ci tajemnice Edenu, rzek, niebios. Zobaczysz
wszystko” [12:3].

Po długich, czterdziestodniowych przygotowaniach, po dokonaniu
ofiary całopalnej, rozpoczyna się podróż proroka – najczęściej do trzeciego
nieba, czyli raju (por. Testament Lewiego z Testamentu Dwunastu Patriar-
chów, Apokalipsa Abrahama 12:1). We wspomnianym Testamencie Le-
wiego 2:7-10 mowa o istnieniu trzech niebios: pierwsze to wody, drugie
światło, a trzecie niebo jest siedzibą Boga. Nigdy nie dowiemy się
o szczegółach ekstazy św. Pawła, która miała miejsce w roku 43 w Świą-
tyni Jerozolimskiej30 lub w nieznanej bliżej pustelni u stóp pasma
górskiego Taurus31. Apostoł Narodów napisał w roku 57:

Znam cz owieka, w Chrystusie, który przed czternastu laty – czy w ciele – nie wiem,
czy poza cia em – też nie wiem, Bóg to wie – zosta porwany aż do trzeciego nieba.
I wiem, że ten cz owiek – czy w ciele, nie wiem, czy poza cia em, <też nie wiem>,
Bóg to wie – zosta porwany do raju i s ysza tajemne s owa, których się nie godzi
cz owiekowi powtarzać [2 Kor 12, 24].

Wśród tajemnic boskich Paweł nie mógł nie oglądać spraw anielskich.
Niestety, nie opisał swoich przeżyć. I nie wynika to z chęci dochowania
sekretu, ale z niemożności opisania objawień w języku ludzkim: tamta
rzeczywistość okazuje się tak diametralnie różna od naszej, że umysł oraz
język okazują się narzędziami nieodpowiednimi. Podróż do nieba dokład-
nie opisuje natomiast apokryf Apokalipsa Abrahama. Po zachodzie słońca
z płomieni ognia przebłagalnego ukazał się anioł Iaoel. Otoczony kłębami
dymów ujął Abrahama za rękę i posadził na czymś podobnym do tronu

30 J. Steinmann, Paweł z Tarsu, Znak, Kraków 1965, s. 39-40.
31 J. Pollock, Paweł Apostoł, Warszawa 1971, s. 59.

378



lub rydwanu. Kiedy unieśli się w kierunku ognia, powstały liczne wiatry
na niebie. Jazda odbywała się w stanie ekstazy, w ciemnościach i obłokach
dymów. Abraham ujrzał światła, ognie oraz kształty i rzeczy niemożliwe
do opisania w ludzkim języku [15:5-7]. W końcu przestał cokolwiek
widzieć: „I wokół rozległy się głosy aniołów: «Święty! Święty! Święty
jest Pan!»”. Abraham adoruje Boga i bez przerwy się modli. Wokół wirują
aniołowie-ogniste języki, również adorują Boga [18:13], wszędzie kłębią
się dymy. W kolejnych etapach niebiańskiej podróży Abraham ogląda czte-
ry istoty żyjące, koła pełne oczu, tron i boski rydwan unoszony przez
Istoty Żyjące [18, 19]32, Następnie Abraham przybywa do kolejnego
nieba i rola anioła Ioaela dobiega końca. Abraham będzie rozmawiać z Bo-
giem [18:10].

Środkiem transportu w podniebnych podróżach proroków jest niezwy-
kły wehikuł: tron/rydwan powożony przez aniołów, czasem przez samego
Michała archanioła (Testament Abrahama)33. Dokładny opis rydwanu/tro-
nu znajdziemy w Apokalipsie Barucha Greckiej (6:1-7, 8:4). Autorzy
apokryfów nawiązują do wizji Ezechiela 1:10 (Apokalipsa Abrahama 18,
19) oraz do wyobrażenia tzw. zespołu tronowego Jahwe cwałującego na
cherubach z ksiąg Starego Testamentu34. Żydowska idea Merkawy (ryd-
wanu) jest pokrewna gnostyckiej idei powrotu duszy do pleromy. Różnica
zasadnicza polega na tym, że w apokryfach i w literaturze Merkawy
wszechobecni aniołowie wspomagają proroka podczas podróży, wręcz
transportują go, gdy w tekstach gnostyckich archonci, aniołowie plane-
tarni przeszkadzają w powrocie duszy do Boga i osiągnięciu pleromy,
pełni duchowej. Zbawca przychodzi po to, by wyrwać duszę z władzy
archontów35.

ANIOŁOWIE W NIEBIOSACH

Motyw wędrówki po zaświatach jest w apokryfach niezwykle popular-
ny. Wystarczy porównać barwne literackie wizje w takich dziełach, jak:
Wniebowstąpienie Mojżesza, Testament Dwunastu Patriarchów, Apokalipsa

32 Analogia do słynnej wizji Ezechiela (Ez 1, 10).
33 W mistyce żydowskiej istnieje pieczołowicie pielęgnowana literatura Merkawy

(rydwanu).
34 R. de Vaux OP, O cherubinach i Arce Przymierza, o sfinksach-strażnikach i boskich

tronach w tradycji Starożytnego Wschodu, „Topos”, nr 3, 1998, s. 73-77.
35 W. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, Göttlingen 1907, s. 160-233.

379



Barucha Grecka, Apokalipsa Piotra, Apokalipsa Pawła, Księga Henocha
Słowiańska, Apokalipsa Sofoniasza, Wyniesienie Metatrona, Tajemnice
Apostoła Jana, Testament Izaaka, Testament Jakuba36.

W Apokalipsie Barucha Syryjskiej [21:6] pojawia się określenie aniołów
jako świętych zwierząt tworzących ognisty orszak wokół tronu37. Anioło-
wie-zwierzęta wydają oślepiający blask, przypominają prorokowi gwiazdy.
Z braku innych słów autor-wizjoner używa określenia „Armia niebian”.
Podobny termin spotykamy u Henocha Etiopskiego (39. 4-5, 62. 13-16,
104. 4, 48:10). W Testamencie Abrahama przebywający w niebie patriar-
cha widzi aniołów wokół tronu Bożego i pilnie spisujących ludzkie
uczynki. Anioł Dokiel waży ludzkie uczynki na wadze dobra i zła, a anioł
Piruel poddaje je próbie ognia. Motyw ważenia dusz mógł zostać przejęty
z wierzeń egipskich (ważenie podczas sądów Ozyrysa). Aniołowie tworzą
w niebiosach wojskową, zdyscyplinowaną strukturę na wzór armii ziem-
skiej (Apokalipsa Abrahama 19:6, Apokalipsa Barucha Syryjska 51:11,
59:10). Armia ta działa według ściśle określonego harmonogramu: taki
dokładny rozpisany na godziny „porządek dnia” spotykamy w Testamencie
Abrahama. I tak każda godzina służy do specjalnych czynności wykony-
wanych przez stworzenia. O pierwszej w nocy kłaniają się Bogu demony
i dlatego nie są wtedy szkodliwe. Aniołowie adorują Boga o szóstej rano
i pierwszej po południu. W trzeciej części apokryfu (zachowanej tylko
w rękopisie syryjskim) spotykamy opis hierarchii anielskiej. Autor
wymienia 9 chórów, każdy spełniający inne funkcje: najdostojniejsi są
płonący miłością serafini (bezpośrednia adoracja Boga), najniżej w hierar-
chii anielskiej stoją aniołowie stróże. Omówione zostały funkcje meteoro-
logiczne spełniane przez duchy: spuszczają deszcze, sprowadzają wiatry,
odpowiadają za pory roku itd. W Apokalipsie Sofoniasza, apokryfie z III
lub II wieku przed Chr., Sofoniasz widzi aniołów Bożych notujących
w księdze życia wszystkie czyny sprawiedliwych. Inny anioł (zły) pokazuje
mu wszystkie uczynki złe, również spisane w tej samej księdze. Osobną
grupę stanowią aniołowie wykonujący kary. Zabierają oni dusze grzeszni-
ków i przez trzy dni tańczą z nimi w powietrzu, by w końcu wtrącić je do
Hadesu.

Przyjrzyjmy się barwnemu opisowi aniołów i niebios w Apokalipsie
Pawła. Apokryf ten wyróżnia się od innych starannym opracowaniem,

36 Opracowanie wątków anielskich w apokryfach por. także Herbert Oleschko, Aniołów
dyskretny lot, Calvarianum, Kalwaria Zebrzydowska 1996, s. 92-97.

37 Szerzej na ten temat: H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spätjudentum, Tübingen 1951, s. 295n.

380



podaje nawet datę powstania: „za konsulatu Teodozjusza” [380 r. po Chr.]
oraz wysokim kunsztem literackim. Anonimowy „autor-wydawca” odnalazł
dzieło zamurowane w fundamentach domu św. Pawła z Tarsu. Maniera
publikowania własnych dzieł jako „znalezionych rękopisów” powszechnie
znanych osób była wówczas szeroko praktykowana. Apokryf cieszył się
wielką popularnością aż do późnych wieków średnich. Św. Paweł (a raczej
ukryty za św. Pawłem autor) wędruje w towarzystwie anioła po zaświa-
tach. W piekle ogląda grzeszników doznających ulgi tylko w dniu Zmar-
twychwstania. Następują epickie opisy zabrania przez dobre duchy duszy
człowieka sprawiedliwego oraz lament duszy człowieka złego, wezwanej
przed oblicze Boga i wydanej aniołowi Tartaru. W niebie spotykamy
najbardziej znane osobistości Starego Testamentu. Jesteśmy świadkami
codziennych rannych i wieczornych raportów składanych Bogu przez
aniołów, a dotyczących ludzkich czynów. Ukazują się aniołowie sprawie-
dliwości: mają twarze jasne jak słońce, biodra przepasane złotym pasem,
na ich szatach wypisano imię Syna Bożego, są pełni słodyczy i miłosier-
dzia. Duchy te poprowadzą do raju dusze sprawiedliwych w dniu Sądu
Ostatecznego. W złotej łodzi poprzedzanej przez 3000 aniołów wizjoner
przepływa jezioro Acherus i wkracza do stolicy Chrystusa. Podróż kończy
się w raju spotkaniem z Matką Bożą w otoczeniu 200 aniołów śpiewają-
cych hymny. Apokryf przedstawia obszerną naukę o aniołach stróżach; tuż
po zachodzie słońca aniołowie stróże składają Bogu pokłon i ofiarowują
Mu wszystkie czyny (dobre i złe) popełnione przez ludzi od rana do
wieczora. Podobne relacje zdają również aniołowie narodów.

Równie barwne i sugestywne opisy niebios spotykamy w Apokalipsie
Barucha Greckiej. Anioł Fanuel objaśnia grubość pierwszego nieba: tyle
ile jest od wschodu do zachodu, a szerokość nieba jest dwa razy większa
od odległości z nieba do ziemi. W drugim niebie, do którego Baruch
podróżował w towarzystwie anioła przez sześć dni, spotyka ludzi o psich
głowach, to ukarani budowniczowie wieży Babel. W trzecim niebie poja-
wia się anioł Sarasael [4:15] (identyczny z Saraquelem) oraz Sammael,
opiekun rajskiej roślinności i władca aniołów zbuntowanych [4:8, 9:7],
w przekładach słowiańskich występujący pod imieniem Satanil lub Sata-
nael. Chodzi bez wątpienia o szatana z Księgi Rodzaju. Satanael to anioł
zbuntowany, przywódca aniołów odstępnych, który utracił boską czastkę
„el” i nazywa się Satana (por. Henoch Słowiański 18:31). Anioł rozmawia
z Baruchem o Adamie. Praojciec Adam posiadał utraconą „chwałę bożą”
[4:16], którą można porównywać z obecną chwałą dobrych aniołów. Anioł
objaśnia przyczynę potopu, bunt aniołów i zepsucie ludzi. Anioł-przewod-
nik pokazuje Baruchowi poczwórny rydwan słońca zaprzęgnięty w złoto-

381



pióre anioły. Powóz słoneczny poprzedzany jest przez złocistego potężnego
ptaka, strażnika świata, Feniksa. Kiedy słońce chyli się ku zachodowi,
9 aniołów zdejmuje mu koronę i niesie do stóp bożego tronu. Podobna
asysta, tylko trochę mniejsza, towarzyszy księżycowi, którego rydwan
ciągnie dwadzieścia wołów-aniołów [6:1-7, 8:4]. W piątym niebie Baruch
słyszy potężny głos huczący jakby grzmoty, głos archanioła Michała
przybywającego przyjąć ludzkie modlitwy i zanieść je Bogu. Michał
trzyma ogromną skarbonkę, do której wkładane są wszystkie modlitwy.
Modlitwy te przynoszą z ziemi ukwieceni aniołowie, opiekunowie po-
szczególnych ludzi.

Kolejny literacki opis niebios przynosi Księga Henocha Hebrajska38.
Dzieło skomponowane w formie opisu widzenia rabbiego Iszmaela. Tytu-
łowy Iszmael zostaje zabrany przez aniołów do niebios, gdzie zwiedza
siedem niebiańskich pałaców zamieszkałych przez aniołów wypełniających
różne zadania. Byty duchowe – zapewnia Iszmael – są ściśle zhierarchizo-
wane, na ich czele stoi w siódmym niebie Metatron otoczony aniołami
adorującymi tron Boży. Bóg mieszkający w siódmym niebie jest całkowi-
cie różny od stworzonego świata, a jego działanie w świecie materialnym
objawia się przez Szekinę (Boża obecność zasiadająca na tronie Bożym).
Anioł Metatron opowiada Iszmaelowi, że jest przeanielonym Henochem.

Podobnie skonstruowany jest opis podróży Henocha przez siedem
niebios w Księdze Henocha Słowiańskiej. Henochowi ukazali się dwaj
potężni aniołowie o świetlistych złotych skrzydłach i białych dłoniach.
Postawili proroka na płynącym obłoku i w ten sposób dotarli do pierwsze-
go nieba. W niebie tym przebywało 200 aniołów władających gwiazdami,
firmamentem i planetami. Inni aniołowie strzegli kryjówek wśród zaśnie-
żonych lodowców. W drugim niebie panowała ciemność i jęki wszeteczni-
ków wiszących na łańcuchach. Nieszczęśników tych pilnowali aniołowie
mroczniejsi od mroku, zewsząd dobywały się jęki i płacze. Dwaj aniołowie
zawieźli Henocha do trzeciego nieba, tzn. do raju z drzewem żywota
w środku (następuje epicki opis raju). W czwartym niebie prorok ogląda
pochód słońca wiedzionego przez 15 miliardow aniołów. O ósmej wieczo-
rem 400 aniołów wkłada słońcu wieniec, a żywioły Feniks i Chalkedra
śpiewają mu hymny. W nocy ma miejsce pochód księżyca w towarzystwie
tysiąca aniołów sześcioskrzydłych. Anielskie ptaki podobne są do Feniksa

38 Jest to apokryf z II w. przed Chr. – V/VI w. po Chr. (poszczególne części spisywane
w różnym okresie). Apokryf znany pod innymi tytułami: Wyniesienie Metatrona, Księga
rabbiego Iszmaela, arcykapłana, Księga pałaców (Sefer Hekalot). Nie jest to dzieło jednego
autora, lecz długoletniej tradycji łączącej różne wątki i redakcje.

382



i Chalkedry: oblicze lwa, nogi i ogony krokodyla, szkrzydlate – dwanaście
par skrzydeł. W piątym niebie Henoch ogląda nieprzeliczone zastępy anio-
łów zwanych Czuwającymi. Są to potępieni giganci o posępnych obliczach
i milczących ustach. Okazuje się, że 200 000 aniołów, którzy poszli za
Satanaelem i odstąpili od Boga, połączyło się z córkami ludzkimi i spło-
dzili gigantów. Za występek zostali surowo ukarani. W szóstym niebie
pojawiają się cherubini, ophanninowie [12:1, 19:6, 20:1, 21:1, 22:2, 29:3].
Tu przebywają także archaniołowie władający wojskami niebieskimi,
siedmiu feniksów. W siódmym niebie proroka oślepia niezwykła światłość:
hufce archaniołów, mocarstw, państw, początków, zwierzchników, cheru-
bów, serafów, tronów i wielookich. Byty owe ustawiły się w dziesięciu
chórach wokół tronu Bożego. Cheruby i Serafy krążą wokół tronu, zanoszą
modlitwy oraz pieśni. Henoch wspomina tu o archaniele Gabrielu i archi-
strategu (archaniele) Michale. Na koniec podróży archanioł Wrewoel
dyktuje Henochowi 365 ksiąg tajemnych. W towarzystwie aniołów po-
wraca na 30 dni na ziemię, przekazuje pisma ludziom i ponownie udaje się
do Boga – już jako Metatron.

Od wieków III/IV po Chr. w mistyce żydowskiej pojawiła się na bazie
stworzonego przez apokryfy kanonu podróży przez siedem niebios tzw.
literatura Hejchalot (pałace niebiańskie), która ocalała dzięki nadreńskim
chasydom. Literatura ta jest pomostem do kabalistyki i dotyczy wędrówki
po pałacach głównie siódmego nieba39.

WNIEBOWZIĘCIE I PRZEANIELENIE PROROKÓW

Powracając z niebiańskich wojaży na ziemię prorocy zwykli przekazy-
wać ludziom swe objawienia. Tradycja apokraficzna podkreśla, iż po
śmierci wielkich proroków ich ciała oraz dusze zabierane były przez
aniołów do nieba. Dotyczy to Abrahama (Testament Abrahama), prarodzi-
ców w raju (Życie Adama i Ewy), Henocha, Eliasza. W niebie prorocy
dostępują zaszczytu przeanielenia. Adam po zerwaniu owocu40 pragnie
otrzymać moc boską, wierzy że stanie się współrządzącym, czyli Metatro-
nem, małym Jahwe. Metatronem w innym apokryfie staje się Henoch41.

39 Więcej o literaturze Hejchalot por. Roland Goetschel, Kabała, Agade, Warszawa
1994, s. 24-30.

40 Według apokryfu Testament Adama owocem tym nie było jabłko tylko figa.
41 W Księdze Henocha Etiopskiej prorok dwukrotnie zostaje wzięty do nieba, za drugim

razem liczy sobie 365 lat (Rdz 5, 24, por. Syr 44, 16; Syr 49, 11). Z proroków starotesta-
mentowych dostąpił tego jeszcze Eliasz.

383



W Apokalipsie Sofoniasza prorok jest skromniejszy: zakłada szaty anielskie
i wspólnie z zastępami dobrych duchów bierze udział w niebiańskiej
liturgii. W apokryfie Wizja Ezdrasza prorok zostaje przeniesiony do nieba
przez Michała i Gabriela. Po wniebowzięciu Henoch został przeanielony
i otrzymał imię Metatron, stał się głównym doradcą Boga i przełożonym
sił anielskich (Księga Czuwających 17-36). Słowo Metatron może pocho-
dzić od: (1) łac. metator (dowódca armii, oficer), (2) grec. meta thronon
(stojący za tronem Bożym). Metatron ma 72 skrzydła, płomieniste ciało
z niezliczoną ilością oczu, na głowie korona. Jest nauczycielem ludzkości,
spisuje wszystkie dobre i złe uczynki, nic nie może ukryć się przed jego
wzrokiem. Postać Metatrona stała się bardzo popularna dzięki niezliczonej
ilości wersji oraz odpisów Księgi Henocha.

ROZWINIĘCIE WĄTKÓW BIBLIJNYCH

Literatura apokryficzna chętnie rozwijała wątki biblijne. Warto zwrócić
uwagę na niektóre związane z tematyką anielską.

* Stworzenie aniołów w dniu pierwszym (Apokalipsa Barucha Syryjska
21:6, Księga Jubileuszów).

* Aniołowie w raju w czasach prarodziców (Życie Adama i Ewy)42.
W raju Adam i Ewa rządzili wszystkimi zwierzętami, odżywiali się pokar-
mem anielskim. Wszyscy byli bardzo łagodni. W wersji słowiańskiej
apokryfu pojawiają się jako towarzysze prarodziców archaniołowie Michał
i Joel. Po wypędzeniu z raju Adam i Ewa odbywają długą pokutę. Adam
ma widzenie niebios i opowiada o tym swojemu synowi Betowi. Praojciec
jest oprowadzany po niebiosach przez anioła Michała. Po śmierci prarodzi-
ców ich ciała zostały uniesione przez aniołów i pochowane w raju.

* Obcowanie aniołów z kobietami, upadek aniołów i zepsucie rodu
ludzkiego przez narodzenie się ze związków anielsko-ludzkich tzw.
gigantów. Wątek ten enigmatycznie występujący w Księdze Rodzaju 6,

42 Oryginał w języku semickim pochodzący prawdopodobnie z I wieku po Chr. zaginął.
Tytuł pochodzi z przekładu łacińskiego Vita Adae et Evae. Tytuł grecki Apokalipsa
Mojżesza. Manuskryptów łacińskich zachowało się bardzo dużo, greckich sześć. Wersje te
w kilku fragmentach różnią się od siebie. Istnieją ponadto przekłady: starosłowiański,
koptyjski i syryjski.

384



1-443 jest ulubionym przedmiotem spekulacji wielu autorów apokryficz-
nych44 (szczególnie Księga Jubileuszów, Apokalipsa Barucha Syryjska
56:10-16, 3. Księga Machabejska). Księga Henocha Etiopska opisuje upa-
dek aniołów następująco: zbuntowani aniołowie zwani Czuwającymi zeszli
na ziemię i płodząc z kobietami gigantów przekazywali ludziom wiedzę
tajemną (6-8). Aniołowie upadli są zatem odpowiedzialni za zło na ziemi.
Refleks tego odnajdujemy w Apokryfie Genesis, we fragmencie opisującym
okoliczności narodzenia Noego. Jego ojciec Lamech, oglądając piękne
kształty noworodka, poczuł się zdradzony przez żonę z aniołem. Z kolei
w gnostyckim Apokryfie Jana także mowa o aniołach wysłanych do spło-
dzenia dzieci z kobietami ziemskimi. Unasieniali oni kobiety antyduchem
(antimimon pneuma), który powoduje przywiązanie ludzkości do spraw
ziemskich45. Generalnie gnostycy nauczali, iż archonci podstępem
wprowadzili praczłowieka Adama do materialnego ciała podlegającego
śmierci. Celem archontów było podporządkowanie sobie ludzkości46.

* Przejście Mojżesza z ludem przez Morze Czerwone z aniołem na
czele (O Żydach Artapana)47.

* Drabina Jakuba. Apokryf pod tym samym tytułem powstał w latach
79-81 po Chr. Jest on rozbudowaną wersją snu Jakuba z Księgi Rodzaju
28, 10-22. Drabina, po której wstępują i zstępują aniołowie, posiada
dwanaście szczebli. Po bokach każdego szczebla znajdują się popiersia.
Bóg posyła anioła Sariela, ten objaśnia popiersia jako podobizny pogań-
skich władców: szczeble to dwanaście okresów grzesznego świata. Inny
apokryf nawiązujący do drabiny Jakuba to Testament Jakuba. Archanioł
Michał przybywa do Jakuba, by przygotować go na śmierć. Tuż przed
zgonem prorokowi ukazuje się anioł stróż (jest podobny do Izaaka)
i wyjawia jak towarzyszył Jakubowi przez całe życie i chronił go przed
nieszczęściami. Na końcu przybywa Bóg w towarzystwie archaniołów
Michała i Gabriela, by uroczyście zabrać duszę Jakuba do nieba.

* Anioł ukazuje się dziewczynie imieniem Asenet. Apokryf Józef
i Asenet rozwija wątek z Księgi Rodzaju 41, 45-50 („...Dał mu też za żonę

43 Występuje tam wieloznaczne określenie „synowie boży” i „córki ludzkie”.
44 Por. J. Michl, Engel..., s. 79, 91.
45 G. Quispel, Gnoza..., s. 62.
46 G. Quispel, Gnoza..., s. 89.
47 Autor apokryfu mieszkał prawdopodobnie w II wieku przed Chr. w Egipcie. Wiele

wątków z tego dzieła zaczerpnął Flawiusz podczas pisania Dawnych dziejów Izraela, wątek
jest zgodny z relacją kanoniczną (Księga Wyjścia 14, 19).

385



Asenet, córkę kapłana ... I tak stał się Józef rządcą Egiptu”). Jest to piękna
opowieść miłosna o związku Józefa z Asenet, córką doradcy faraona
i kapłana Heliopolis. Dziewczyna nie chciała początkowo słyszeć o poślu-
bieniu Żyda. Z czasem jednak pokochała młodzieńca, a ostatnie wątpli-
wości rozwiewa anioł każący ubrać Asenet czystą suknię i zapowiadający,
że wkrótce zostanie poślubiona Józefowi.

* Anioł przenosi Abimelecha wraz z koszem fig do miejsca, w któ-
rym przebywa Baruch (Apokalipsa Barucha Syryjska 6:8). Podobieństwo
do translokacji Habakuka (por. Księga Daniela 14, 34-39).

* Zwiastowanie Najświętszej Maryi Pannie (List apostołów). Dzieło
utrzymane w ramach prawowiernej doktryny Kościoła katolickiego, dato-
wane na lata 140-170 po Chr. Całość ujęta w formie listu otwartego
Apostołów zgromadzonych w Jerozolimie, adresowanego do całego świata
chrześcijańskiego. Logos Boży wędrując po niebie decyduje się zstąpić na
ziemię (34). Przybiera postaci duchów i interweniuje w sprawy ludzkie. Za
pośrednictwem anioła Gabriela przychodzi do Maryi (25), by wcielić się
w Syna Bożego. Z kolei w Ewangelii Hebrajczyków Maryja występuje
jako „wcielona moc niebiańska imieniem Michał”.

* Dzieciństwo Jezusa (Protoewangelia Jakuba). Apokryf z II w. po
Chr. Opisuje dzieciństwo i życie Maryi, losy Józefa (stąd nazwa „protoe-
wangelia”) oraz kapłana Zachariasza, zamordowanego w świątyni po rzezi
niewiniątek. Anioł Pański zwiastuje Annie oraz Joachimowi narodzenie
Maryi, arcykapłanowi Zachariaszowi podsuwa pomysł z różdżkami bez-
żennych. Mężem Maryi ma zostać właściciel różdżki, z której uleci
gołębica. Wybór pada na Józefa. Anioł Pański uspokaja Józefa, nie
potrafiącego wytłumaczyć sobie brzemienności tej, o której mówiono, że
odżywia się tajemniczym chlebem podawanym przez aniołów. Również
Anioł Pański pomaga Elżbiecie pragnącej ukryć dziecko przed wyrokiem
Heroda: dobry duch prowadzi ją na górę, która rozstępuje się i ukrywa
kobietę z dzieckiem. Apokryf nie ma większego znaczenia dla biblistów,
roi się w nim od „słodkich zmyśleń”, wywarł jednak znaczące piętno na
malarstwie religijnym i literaturze pięknej (szczególnie wątek Joachima
i Anny). Utwór doczekał się wielu przeróbek, jedną z nich jest Ewangelia
Pseudo-Mateusza z VI w. po Chr., którą przywołuję ze względu na poja-
wienie się w niej motywu palmy anielskiej.

* Zmartwychwstanie Chrystusa (Ewangelia Piotra). Dzieło powstałe
w latach 120-130 po Chr. jest kompilacją czterech ewangelii kanonicznych.
Nie zawiera treści heretyckich, odznacza się jednak niefrasobliwym

386



przestawianiem zdarzeń i dodawaniem nowych szczegółów, często naiw-
nych i nieporadnych. Autor był prawdopodobnie przedstawicielem gmin-
nego chrześcijaństwa. Nie orientował się w doktrynie, ale szczerze pragnął
wywyższyć swym dziełem Chrystusa. Wątki anielskie są na ogół zgodne
z relacjami kanonicznymi. Wyjątkiem jest opis zmartwychwstania Chrystu-
sa: w nocy z soboty na niedzielę powstał szum w niebie, przez otwarte
bramy niebios wyszło dwóch aniołów (ich głowy sięgały niebios) i zstąpiło
do grobu. Po chwili wyszli podtrzymując słabego jeszcze, ale żywego
Chrystusa. Za nimi posuwał się krzyż.

* Aniołowie Sądu Ostatecznego (Apokalipsa Piotra). Ten powstały
w II wieku po Chr. apokryf był niezwykle popularny. Opisany w dziele
Sąd Ostateczny dokonuje się pod przewodnictwem aniołów Uriela i Ezrae-
la. Został on przedstawiony bardzo szczegółowo i odznacza się nagroma-
dzeniem barwnych literackich wizji. Wysokie walory artystyczne apokryfu
sprawiły, że porównuje się go do Boskiej komedii Dantego. Inny apokryf,
na który warto zwrócić uwagę, to Apokalipsa Eliasza – zawiera szereg
legend o Antychryście. W części apokaliptycznej oglądamy aniołów pie-
czętującyh sprawiedliwych. Archaniołowie Gabriel i Uriel prowadzą
sprawiedliwych do raju. Następuje walka dobrych aniołów z zastępami
Antychrysta, zakończona klęską demonów.

* Aniołowie-Niszczyciele. W Apokalipsie Barucha Syryjskiej 6, 4-5
prorok ogląda czterech aniołów stojących w czterech rogach miasta z zapa-
lonymi pochodniami. Aniołowie są gotowi do dokonania zniszczenia i cze-
kają na sygnał Boga48. Korelacja do czterech aniołów z kanonicznej
Apokalipsy 9:13-15 jest oczywista49. O aniołach-niszczycielach wspomina
Księga Henocha Etiopska 9-11. Bóg widząc niesprawiedliwość na ziemi,
postanowił poprzez swych czterech aniołów wytępić zło i zesłać potop50.
Michał, Sariel (identyczny z Urielem), Rafał i Gabriel spojrzeli ze
szczytów nieba na ziemię i ujrzawszy zło zanieśli skargę do Boga. Wizja
czterech trąb zagłady kończy Apokalipsę Sofoniasza.

48 Serge Giet interpretuje tę wizję jako cztery narożniki nieprzyjacielskiej armii: por.
S. Giet, L’Apocalypse et l’histoire, Paris 1957, s. 34-36.

49 P. Bogaert, Apocalypse de Baruch..., t. 2, Paris 1963, s. 22.
50 Por. dokładną analizę tego fragmentu: R. Rubinkiewicz SDB, Eschatologia Hen. 9-11

a Nowy Testament, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1984.

387



ROZWINIĘCIE WĄTKÓW LEGENDARNYCH I HISTORYCZNYCH

* Interwencja anielska podczas prześladowań Żydów w Aleksandrii.
W czasach Ptolemeusza IV miały miejsce prześladowania Żydów. Stło-
czono ich na hipodromie i wypuszczono stado pijanych słoni. Dwaj
aniołowie wystąpili w obronie Żydów i zwierzęta zaczęły tratować
żołnierzy Ptolemeusza. Aniołowie byli widoczni tylko dla oprawców, by
wzbudzić ich przerażenie (por. 3. Księga Machabejska 6:18-19). Historyk
Józef Flawiusz podaje, że Żydzi aleksandryjscy rzeczywiście zostali
skazani na stratowanie przez pijane słonie, a te rzuciły się na żołnierzy, ale
samo zdarzenie przenosi z czasów Ptolemeusza IV (221-205 przed Chr.)
na czasy Fiskona (146-117 przed Chr.).

* Aniołowie zstępują z nieba z płonącymi pochodniami i z rozkazu
Boga burzą Jerozolimę. Otwierają bramy miasta wrogom (chaldejczy-
kom), którzy dopełniają dzieła zniszczenia (por. Apokalipsa Barucha
Syryjska 3:2-4:2). Autor apokryfu opisuje zburzenie Jerozolimy, które
miało miejsce w roku 587 przed Chr. Interwencja anielska jest karą za
grzechy mieszkańców Jerozolimy.

* Budowa Świątyni Jerozolimskiej (Testament Salomona). Apokryf
datowany na III wiek po Chr. posiada formę powieściową, wzorowaną na
żydowskiej Księdze Salomona. Opowiada o budowie Świątyni Jerozolim-
skiej, której chciały przeszkodzić demony. Archanioł Michał przekazał
wówczas Salomonowi pierścień władający złymi duchami. Wyjawiały one
Salomonowi swoje imiona, funkcje, a nawet pozwalały wykorzystywać
swą moc do budowy świątyni. Każdemu aniołowi dobremu został podpo-
rządkowany jeden demon: złe duchy były kontrolowane, by za bardzo nie
szkodzić ludziom. Autor zapewnia, że demony są odpowiedzialne za
większość ludzkich chorób. Warto znać formuły magiczne przeciw kon-
kretnym demonom chorób, gdyż dzięki temu można osiągnąć natych-
miastowe uzdrowienie. Apokryf ten odzwierciedla popularne wierzenia
ludowe, jest nieocenionym kompendium ówczesnej medycyny ludowej.

PODSUMOWANIE

Apokryficzne motywy o tematyce anielskiej były popularne w sztuce
wczesnego średniowiecza, spotykamy je już na sarkofagach rzymskich
z IV wieku. Wzrost popularności tematyki apokryficznej w sztuce nastąpił
w XIII wieku, szczególnie pod wpływem duchowości franciszkańskiej.

388



W tematyce anielskiej apokryficzny charakter ma np. scena zwiastowania
Maryi przy studni, zwiastowanie przez anioła narodzenia Matki Bożej jej
rodzicom (Annie i Joachimowi), uwiecznione m.in. przez Giotta na fres-
kach padewskiej kaplicy Scrovegnich oraz przez S. Czechowicza w koś-
ciele Św. Anny w Krakowie, zwiastowanie śmierci Matce Bożej przez św.
Gabriela archanioła. Szereg scen apokryficznych zostało zaaprobowanych
przez kaznodziejstwo kościelne, włączono je do liturgii i ludowej dewocji.
Z Apokalipsy Ezdrasza 2:34-35 pochodzą np. słowa naszej liturgicznej
modlitwy za zmarłych Requiem aeternam (Wieczny odpoczynek). Nie zda-
jemy sobie sprawy, jak wiele naszych wierzeń i wyobrażeń, nie tylko
religijnych, znajduje swoje źródło w apokryfach. Jest około czternastu
wyobrażeń związanych z Bożym Narodzeniem nie wynikających z Pisma
Świętego, lecz właśnie z literatury apokryficznej, poczynając od groty,
przysłowiowego woła i osła, gwiazdy świecącej nad stajenką, odwiedzin
Kacpra, Melchiora i Baltazara. Wokół ulubionego przez apokryfistów
wątku wędrówek po zaświatach została osnuta Boska komedia Dantego,
z apokryfów pełnymi garściami czerpie do dziś szereg innych niekwestio-
nowanych arcydzieł sztuki.

Niektóre apokryfy wyróżniały stopnie anielskie: siedem (Testament
Lewiego) lub dziesięć (Księga Henocha Etiopska 61:10). Tradycja apokry-
ficzna mówi o istnieniu 6-7 archaniołów. Liczba ta koresponduje z sied-
mioma bóstwami planternymi w wierzeniach babilońskich, z sześcioma
Amesza Spentami otaczającymi tron Ahura-Mazdy w mazdaizmie (łącznie
siedem). Siedmiu archaniołów wymienia np. wspomniana Księga Henocha
Etiopska: Uriel (wtrącony do Tartaru wódz wojsk anielskich), Raphael
(przewodnik dusz ludzkich), Raguel (władca świateł), Michał (opiekun
Izraela), Gabriel (książę nieba), Sariel (pomocnik w zwalczaniu grzechów),
Remiel (anioł śmierci, opiekun duszy po śmierci ciała). Inny apokryf
(Testament Lewiego 8) uznaje sześciu wyższych aniołów: Michał, Gabriel,
Uriel, Metatron, Jophiel, Jephepia. W tradycji talmudycznej Gabriel jest
księciem ognia i płomieni: zawsze ukazywał się ludziom w ognistych
językach. Tradycja apokryficzna mówiła o dwustu aniołach kontrolujących
ruchy gwiazd, przyznawała także każdemu narodowi opiekuńczego ducha;
ilość aniołów narodów oscylowała wokół liczb 70-72. Prawdopodobnie jest
to wpływ tradycji babilońskiej, w której rok dzielił się na 72 tygodnie
(tydzień posiadał 5 dni), a każdym tygodniem opiekowało się inne bóstwo
planetarne. Specjalny anioł odpowiadał za bieg czasu: godzin, dni,
miesięcy i lat. Aniołowie narodów są opisywani w literaturze apokryficznej
jako królowie w koronach dosiadający rumaków. W wielu apokryfach zły
duch uznany jest za księcia świata, władcę wszystkich upadłych duchów,

389



demonów i złych ludzi, nosi różne imiona (najczęściej Szatan, Beliar,
Azazel). Szczególnie adekwatne staje się określenie „książę tego świata”
w apokryfach o charakterze gnostyckim, gdyż gnostycy uznawali szatana
za twórcę świata materialnego. Opisy anielskiej hierarchii w apokryfach
i w ogóle w myśli żydowskiej są często wzajemnie sprzeczne, dane są po
prostu zbyt obfite: np. w Księdze Henocha Hebrajskiej spotykamy aż trzy
różne sposoby klasyfikowania dobrych duchów.

Apokryfy ukazują rzeczywistość ziemską jako arenę „wielkiej parady
duchów”. Niewidzialni posłańcy boży są wszędzie: władają wiatrami, wo-
dami, powietrzem i ogniem, są panami pustyń, oceanów, gór i lasów, są
władcami mrozu, szronu, deszczu, gradu, zorzy, śniegu, grzmotu, błyska-
wicy, rosy itd. Świat jest sceną niewidzialnych duchowych zapasów; nawet
tonacje życia uczuciowego otrzymały personifikacje dobrych lub złych
duchów. Angelologiczna literatura apokryficzna odznacza się eklektycznoś-
cią, fantastycznością i zadziwiającą łatwością absorbowania różnych
wątków. Stała się dzięki temu ulubionym tworzywem literackim, źródłem
inspiracji wielu sekt religijnych i pseudoreligijnych oraz zbiorem tekstów
źródłowych dla angelologów nieortodoksyjnych. W kanonicznych księgach
Starego Testamentu nie ma dokładniejszych danych o naturze i funkcjach
duchów. Spekulacje tego typu osiągnęły apogeum właśnie w piśmiennic-
twie apokryficznym. Na taką fascynującą i sensacyjną literaturę było
zawsze duże zapotrzebowanie. Ciekawość ludzka, której nie wystarczały
oszczędne i wyważone w odsłanianiu tajemnic niebios teksty biblijne,
pochłaniała tę przedstawiającą coś „więcej” literaturę z wielką zachłannoś-
cią. Nie było w tym nic nagannego, dopóty traktowano apokryfy jako
popularne opowieści dydaktyczne i baśniowe konfabulacje. Problem
powstawał wówczas, gdy łatwowierna i podatna na baśniowość mentalność
średniowieczna zaczęła przyjmować na serio proponowane przez apokryfy
fakty. Dlaczegóż nie wierzyć, skoro dzieło – napisane biblijnym stylem
i językiem przez tajemniczych autorów podających się za natchnionych –
tak ładnie opisuje niebo, dzieciństwo Jezusa, świat aniołów? I tu literatura
apokryficzna, nie tylko ta dotycząca dobrych duchów, objawia inne, groźne
oblicze. Oszukuje nas i zwodzi, przywdzianą maskę świętości każe uznać
za autentyczną świętość. Doprawdy, nie zdajemy sobie sprawy jak wiele
naszych współczesnych wyobrażeń religijnych tkwi korzeniami w obfitej
produkcji apokryficznej. Wiele z tych wyobrażeń na szczęście nie koliduje
z przekazami kanonicznymi lub też „przyozdabia” je w sposób tak „nie-
winny” jak Ewangelia Pseudo-Mateusza, opisująca Jezuska lepiącego
figurki z gliny, które następnie ożywione stają się wróbelkami. Realne
niebezpieczeństwo powstaje wówczas, gdy apokryf zostanie uznany za

390



natchniony i stanie się zaczynem sekty religijnej. Czytając apokryfy
o aniołach dobrze pamiętać o tym, że w tej żywiołowo rozwijającej się
literaturze urastali oni czasem do bóstw, którym oddawano cześć należną
Bogu. Oddolne ciśnienie społeczne wywarło presję na instytucji kościelnej,
toteż wiele przedstawień oraz wątków apokryficznych uzyskało imprima-
tur. Pieczęć „tradycji” usankcjonowała ludową, a więc najbardziej szczerą
religijność i nobilitowała niektóre jej wyobrażenia włączając do liturgii.

WYBRANA LITERATURA

Altaner B., Stuiber A., Patrologia. Życie, pisma i nauka Ojców Kościoła, prze . P. Pachciarek,
Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1990 (szczególnie rozdz. V. Chrześcijańskie pisma
apokryficzne, s. 195-224).

Bardenhewer O., Geschichte des altchristlichen Literatur, t. 1-5, 2Darmstadt 1962.
Bauer J.B., Die neutestamentlichen Apokryphen, Düsseldorf 1968.
Bogaert P. (ed.), Apocalypse de Baruch, Cerf, Paris 1969.
Bonaccorsi G., I Vangeli apocrifi, Firenze 1948.
Charles R.H., The Apocrypha and Pseudoepigrapha of the Old Testament, t. 1. Apocrypha,

t. 2. Pseudoepigrapha, Oxford 1963-1964.
Charlesworth J.H. (ed.), The Old Testament Pseudoepigrapha, t. 1-2, New York 1983-1984.
Charlesworth J.H., The Pseudoepigrapha and Modern Research, Minessota 1976.
Cravieri M., I Vangeli apocrifi, Torino 1969.
Daniel-Rops H., Amiot F., Apokryfy Nowego Testamentu, Londyn 1955.
Dąbek-Wirgowa T. (ed.), Siedem niebios i ziemia. Antologia dawnej prozy bułgarskiej,

Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1983.
Dąbrowski E., Prolegomena do Nowego Testamentu, Poznań 1963.
Delumeau J., Historia raju. Ogród rozkoszy, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa

1996.
Denis A.M., Fragmenta Pseudoepigraphorum que supersunt graeca, Leiden 1970.
Denis A.M., Introduction aux Pseudoépigraphes Grecs d’Ancien Testament, Leiden 1970.
Detlef C., Müller G., Die Engellehre der koptischen Kirche. Untersuchungen zur Geschichte

der christlichen Frömmigkeit in Ägypten, Otto Harrassowitz Verlag, Wiesbaden 1959.
Erbetta M., Gli apocrifi del Nuovo Testamento, t. 1-3, Torino 1966-1969.
Fabricius J.A., Codex pseudoepigraphus Veteris Testamenti, Hamburg-Leipzig 1713-1714.
Fabricius J.A., Die Legende im Bild des ersten Jahrtausends, 1956.
Frankowski J., Apokryfy [w:] Wstęp ogólny do Pisma Świętego (red. J. Homerski), Poznań

1972, s. 186-256.
Geerard M., Clavis apocryphorum Novi Testamenti, Turnhout 1992.
Goetschel R., Kabała, Wydawnictwo Agade, Warszawa 1994.
Hammershaimb E. (ed.), De Gammeltestamentlige Pseudoepigrafer, t. 1-2, Copenhagen

1953-1963; 1970; 1976.
Hennecke E., Schneemelcher W. (ed.), Neutestamentliche Apokryphen in deutschen

Übersetzung, t. 1-2, Tübingen 1971-1989.

391



James M.R. (ed.), The Apocryphal New Testament being the apocryphal Gospels, Acts
Epistles and Apocalypse, Clarendon Press, 2Oxford 1950.

Jasińska-Wojtkowska M., Has o Apokryfy polskie [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Katolicki
Uniwersytet Lubelski, Lublin 1985, s. 766-768.

Jellinek A., Bet ha-Midrasch, t. 1-6, Lepizig 1853-1878.
Kautzsch E. (ed.), Die Apokryphen und Pseudoepigraphen des Alten Testaments, t. 1-2,

Olms Verlag, Hildesheim 1962.
Klatzkin J., Ellbogen J., Encyklopaedia Judaica. Das Judentum in geschichte und

Gegenwart, t. 1-10, Charlottenburg 1928-.
Kolenkov A.B., The Angelology of the Testament of Abraham, „Septuagint and Cognate

Studies” 2, s. 228-245.
Langkammer H., Apokryfy Nowego Testamentu, Księgarnia św. Jacka, Katowice 1989.
użny R., Has o Apokryfy staroruskie [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Katolicki Uniwersytet

Lubelski, Lublin 1985, s. 768.
Lipsius R.A. (ed.), Acta apostolorum apocrypha, Olms Verlag, Hildesheim 1972.
Metzger R.M., An Introduction to the Apocrypha, 1957 (obejmuje apokryfy Starego

Testamentu).
Migne J.P., Dictionnaire des apocryphes, Paris 1856-1958.
Myszor W., Teksty z Nag-Hammadi [w:] Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy, t. 20, ATK,

Warszawa 1979.
Okulov A.F. i in. (ed.), Apokrify drewnich christian, Mysl, Moskwa 1989.
Quéré F. (ed.), Évangiles apocryphes, Éditions du Seuil, Paris 1983.
Quispel G., Gnoza, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1988.
Romaniuk K., Has o Apokryfy – Nowy Testament [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Katolicki

Uniwersytet Lubelski, Lublin 1985, s. 761-766.
Rost L., Einleitung in die alttestamentlichen Apokryphen und Pseudoepigraphen einschlies-

slich der grossen Qumran-Handschriften, 2Heidelberg 1979.
Rubinkiewicz R., Eschatologia Hen. 9-11 a Nowy Testament, Redakcja Wydawnictw

Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, Lublin 1984.
Rubinkiewicz R., L’Apocalypse d’Abraham en vieux slave. Introduction, texte critique,

traduction et commentaire, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu
Lubelskiego, Lublin 1987.

Rubinkiewicz R., Wprowadzenie do apokryfów Starego Testamentu, Redakcja
Wydawnictw Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, Lublin 1987.

Rumianek R. (oprac., t um.), Listy św. Pawła do Koryntian i Laodycejczyków, „Studia Theolo-
gica Varsaviensia”, 24 (1986), z. 2, s. 227-236.

Sacchi O. (ed.), Apocrifi dell’Antico Testamento, Torino 1981.
Sokolski J., Pielgrzymi do piekła i raju. Świat średniowiecznych łacińskich wizji eschatolo-

gicznych, Towarzystwo Przyjació Polonistyki Wroc awskiej, Wroc aw 1995.
Stachowiak L., Has o Apokryfy [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Katolicki Uniwersytet

Lubelski, Lublin 1985, s. 758-761.
Starowieyski M. (ed.), Akta Jana pióra Prochora, „Studia Paradyskie”, 4 (1994), s. 131-201.

392



Starowieyski M. (ed.), Apoftegmaty Ojców Pustyni, t. 1. Gerontikon. Księga starców,
Tyniec Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 1994.

Starowieyski M. (ed.), Apokryfy Nowego Testamentu, t. 1. Ewangelie apokryficzne, t. 1-2,
Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1Lublin 1980.

Starowieyski M. (ed.), Dwunastu. Pseudo-Abadiasza Historie Apostolskie, Wydawnictwo
WAM Księża Jezuici, Kraków 1995.

Starowieyski M. (ed.), Dzieje Pawła i Tekli, „Ruch Biblijny i Liturgiczny”, 44 (1991),
s. 118-126.

Starowieyski M., Kur S., Świderkówna A. (ed.), Apokalipsa św. Piotra, „Warszawskie
Studia Teologiczne”, 2 (1984), s. 48-78.

Stegmüller F., Repertorium biblicum 1, 1950 (dotyczy apokryfów Nowego Testamentu).
Wierciński A., Przez wodę i ogień. Biblia i Kabała, Zak ad Wydawniczy Nomos, Kraków

1996.
Weis-Liebesdorf J.E., Christus und Apostelbilder. Einfluss der Apokryphen auf die ältesten

Kunsttypen, Freiburg 1901.
Wzorek J., Has o Apokryfy w sztuce sakralnej [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, Katolicki

Uniwersytet Lubelski, Lublin 1985, s. 758-761.

Ponadto apokryfom poświęcone są serie wydawnicze:
Text and Translation Series: Pseudepigrapha Series (ed. R.A. Kraft)
Septuagint and Cognate Studies (ed. H.M. Orlinsky)
Studia Veteris Testamenti Pseudoepigrapha (ed. A.M. Denis, M. de Jonge)

393



JERZY PROKOPIUK

Istoty anielskie czy demoniczne?
Uwagi wstępne w kwestii

„istot pośredniczących” w gnozie
i w gnostycyzmie

Problem, który stawiamy w niniejszej rozprawie, wymaga przede wszyst-
kim zakreślenia granic dwóch pojęć zawartych w jej tytule: pojęcia gnozy
i pojęcia gnostycyzmu.

Przez „gnozę” będziemy tu rozumieli transracjonalne poznawcze do-
świadczenie przez człowieka siebie (czyli swej jaźni), a poprzez nią świata
materialnego, świata duszy i świata ducha.

Ta (próbna) definicja gnozy wymaga z kolei kilku dodatkowych objaś-
nień. Przez „transracjonalne poznawcze doświadczenie” należy w niej
rozumieć poznanie wykraczające poza poznanie empiryczno-racjonalne –
choć niekoniecznie przeciwstawiające mu się (irracjonalne) – tzn. przyjmu-
jące istnienie i rozwijające zarówno system paranormalnych zmysłów
człowieka (tzw. czakramów), jak i wyższych form poznania (w terminolo-
gii Rudolfa Steinera: poznania imaginatywnego, inspiratywnego i intuityw-
nego). Przez „jaźń” rozumie się tu przede wszystkim duchową istotę
człowieka („iskrę Bożą” w nim), w szerszym znaczeniu jednak także jego
troistą duszę i potrójne ciało. Wreszcie zaś przez „świat materialny, świat
duszy i świat ducha” rozumiem tu makrokosmosy: fizyczno-eteryczny,
astralny i duchowy.

W tym sensie gnoza to przede wszystkim zasada, której podstawą jest
pragnienie i wola samopoznania i poznania świata oraz Bóstwa (sfery
sacrum czy numinosum), a celem – wyzwolenie lub zbawienie człowieka
i wszystkich istot. Gnozy w węższym sensie nie można utożsamiać ani

394



z mistyką, ani z magią, w szerszym znaczeniu jednak może się ona z nimi
łączyć.

„Gnostycyzm” z kolei to mitologiczno-filozoficzny wyraz (projekcja)
doświadczenia gnostycznego, oparta na nim ezoteryka i religia światowa
charakteryzująca się postawą radykalnie transcendentystyczną (akosmicz-
ną), dualistyczną, eskapistyczną i pluralistyczną. Jako religia światowa
gnostycyzm istniał w ciągu dwóch-trzech pierwszych wieków po Chr. na
obszarze Bliskiego Wschodu i rzymskiego Śródziemnomorza, w postaci
zaś manicheizmu i różnych form neomanicheizmu (paulikianizm, bogomi-
lizm, patarenizm i kataryzm) do końca średniowiecza (XV wiek). Dziś
występuje sporadycznie już to w ramach małych ruchów (np. neokataryzm
francuski z przełomu XIX i XX wieku czy holendersko-niemieckie Lecto-
rium Rosicrucianum począwszy od lat dwudziestych naszego wieku), już
to w myśli pojedynczych myślicieli (np. Emil Ciorana).

Do kwintesencjonalnych cech gnostycyzmu należą:
1. W teologii – radykalny transcendentyzm, tj. przeciwstawienie Boga

i świata duchowego (pleroma) nieświadomemu lub zbuntowanemu demiur-
gowi (Stwórcy – Jahwe), jego archontom i światu materialnemu.

2. W kosmologii – antykosmizm (wrogość wobec świata demiurga jako
więzienia).

3. W antropologii – dualizm człowieka i świata, triadyczna koncepcja
człowieka (człowiek składa się z ciała, duszy i ducha – soma, psyche
i pneuma) i opierający się na niej ezoteryzm (istnienie poznania dostęp-
nego ludziom szczególnie do tego uzdolnionym i tylko w tym sensie
„wybranym”).

4. W eschatologii – postulat wyzwolenia człowieka spod władzy
demiurga i archontów (tj. spod władzy losu – heimarmene), czyli z tego
świata, właśnie przez gnozę, wtajemniczenie.

5. W etyce – postawa skrajnie ascetyczna (lub – rzadko – skrajnie
libertyńska, tzn. odrzucająca wszelkie prawa moralne).

6. W aspekcie społecznym – indywidualizm i pluralizm (w chrześcijań-
stwie ideał Kościoła policentrycznego – składającego się z wielu ośrodków
charyzmatycznych).

Gnostycyzm antyczny przybrał wszakże różne formy: stąd też mówimy
o gnostycyzmie pogańskim (hermetyzm), żydowskim (samarytanizm
i mandaizm), synkretycznym (ofici i grupy pokrewne) oraz chrześcijańskim
(Bazylides, Walentyn, Markion, Bardesanes).

Gnoza – obok mistyki i magii – stanowiła zawsze sprawczy i rozwojo-
wy zaczyn i rdzeń każdej religii; nie inaczej było także w przypadku
gnostycyzmu. Gnoza jako transracjonalne poznawcze doświadczenie du-

395



chowe człowieka dawała mu dostęp do Bóstwa i – co w tej chwili jest dla
nas najbardziej interesujące – do boskich energii łączących i oddziela-
jących Boga i człowieka, tzn. do hierarchii anielskich i demonicznych,
pełniących – odpowiednio – funkcję konstruktywną i destruktywną. Hierar-
chie te – jako mające charakter osobowy rytmy energii boskich – są instru-
mentami i antyinstrumentami Bóstwa w kreacji człowieka i kosmosu.

Gnostycyzm antyczny miał, jak powiedziliśmy, charakter transcenden-
tystyczny i dualistyczny, tzn. że przyjmował istnienie dwóch zasad czy
mocy usytuowanych już to wertykalnie (w gnostycyzmie egipsko-syryj-
skim), już to horyzontalnie (w gnostycyzmie irańskim). W gnostycyzmie
wertykalnym Bóstwo poprzez swe zstępujące emanacje tworzyło pełnię
(pleroma) eonów czysto duchowych, z których najniższy dawał początek
niższemu lub najniższemu światu (psychicznemu – i materialnemu).
W gnostycyzmie horyzontalnym Bóstwo jako Światłość znajdowało prze-
ciwnika w postaci Ciemności, a konflikt między nimi prowadził do kreacji
świata i człowieka. W obu postaciach gnostycyzmu istoty anielskie i de-
moniczne odgrywały wielką – choć służebną (wobec Bóstwa lub jego
Przeciwnika) – rolę zarówno w procesie kreacji, jak i w procesie soterii
(tak bardzo konstytutywnym w gnozie i gnostycyzmie).

Przyjrzyjmy się bardziej szczegółowo roli, jaką istoty te odgrywały
w różnych – głównych – szkołach gnostycyzmu.

W doktrynie Szymona Maga – uważanego przez Kościół judeochrześci-
jański za „praojca herezji” – Ennoja (Myśl Boża) tworzy istoty anielskie,
podczas gdy najwyższa z nich, demiurg-Jahwe, stwarza z kolei zarówno
świat widzialny, jak i człowieka; już więc u zarania gnostycyzmu (żydow-
skiego) powstaje światopoglądowy paradygmat dwu poziomów bytu –
doskonałości (miłości), której przeciwstawia się sprawiedliwość.

W naukach kolejnych przedstawicieli gnostycyzmu żydowskiego
(samarytańskiego) paradygmat ten jest kontynuowany i rozwijany: zarówno
u Menandra, jak Saturnina znajdujemy myśl o aniołach jako stwórcach
świata materialnego. Podobną ideę głosi jednocześnie Karpokrates aleksan-
dryjczyk. U gnostyków tych pojawia się również postać szatana jako
anioła zbuntowanego: wskutek tego przynajmniej część aniołów sytuuje się
nie tylko poniżej Bóstwa transcendentnego, lecz także staje w zdecydowa-
nej wobec niego opozycji.

Wątek ten zarysowuje się jeszcze silniej w słynnym Hymnie o Perle:
tu świetlisty „Ojciec na Wschodzie” znajduje opozycję w Smoku, jego
krainie Egipcie i jego ciemnych synach.

Wszakże, jak pisze Hans Jonas, klasyk współczesnych badań nad
gnostycyzmem antycznym:

396



We wszystkich tych przypadkach, moce, które odpowiedzialne są za świat i przeciw-
ko którym skierowane jest dzie o zbawienia, są bardziej godne pogardy niż
z owrogie. Ich z o nie jest z em jakiegoś pierwotnego, odwiecznie nienawidzącego
Świat ości wroga, lecz cechuje ono ciemnych uzurpatorów, którzy nieświadomi swej
podrzędnej pozycji w hierarchii bytów, przypisują sobie najwyższe dostojeństwo,
a przez po ączenie niewielkich możliwości z zawiścią i żądzą mocy mogą osiągnąć
jedynie karykaturę prawdziwej boskości. Świat stworzony przez nich w bezprawnym
naśladownictwie boskiej kreatywności i mający dowodzić ich boskości, stanowi
w istocie dowód ich niższości, tak pod względem swej struktury, jak i charakteru
w adzy, jaką nad nim sprawują1.

Szczególną cechą przede wszystkim gnostycyzmu samarytańskiego jest
jego „heretycki” antyjudaizm.

Charakterystyczne dla tych systemów – kontynuuje Jonas – jest twierdzenie, że
proroctwa i mojżeszowe Prawo pochodzą od tych rządzących światem anio ów,
wśród których wyróżnia się żydowski Bóg. (Saturnin twierdzi nawet, że proroctwa
pochodzą częściowo od stwórców świata, a częściowo od szatana). Świadczy to
o szczególnej niechęci względem religii Starego Testamentu i jej Boga, którego
realności bynajmniej się nie neguje. Przeciwnie, po tym jak początkowo udzieli on
swych imion czterem z siedmiu planetarnych archontów astrologii (Jao, Sabaoth,
Adonai, Elohim; rzadziej także Elsadai = El-Shaddai), których gnostycy następnie
awansowali do rangi twórców świata, jego wykonany w intencji polemicznej portret
coraz wyraźniej ukazywa się na tle pozosta ych jako niemożliwa do pomylenia
karykatura biblijnego Boga – Boga, który wprawdzie nie jest obiektem czci, jednak
wzbudza lęk. Spośród owych Siedmiu ten tytu i to podobieństwo przys uguje
najczęściej Jaldabaothowi. Wed ug relacji Ireneusza, w systemie ofitów jest on
pierworodnym niższej Sophii, czyli Prunikos, i rodzi z wód syna zwanego Jao, który
z kolei w ten sam sposób rodzi Sabaotha i tak kolejno ma swój początek wszystkich
siedmiu synów. Tak więc Jaldabaoth jest pośrednio ojcem ich wszystkich, a tym
samym również ojcem stworzenia. «Che pi się tym, co dzia o się u jego stóp i rzek :
Ja jestem Ojcem i Bogiem i nie ma żadnego nade mną», (...) na co spotyka się
z odpowiedzią swej matki: «Nie k am, Jaldabaocie: jest nad tobą Ojciec wszechrze-
czy, Pierwszy Cz owiek i Cz owiek, Syn Cz owieka» (loc. cit. 30, 4-6)2.

Podobny pogląd znajdujemy u innego aleksandryjczyka, Bazylidesa, ale
szczególnie mocny wyraz znajduje on w Apokryfie Jana, w którym czyta-
my:

Dlatego kaza nazywać się «Bogiem», zapar szy się substancji, z której powsta (...)
I przygląda się z upodobaniem stworzeniu poniżej siebie i mrowiu anio ów pod

1 H. Jonas, Religia gnozy, tłum. Marek Klimowicz, Kraków 1994, s. 148-149.
2 H. Jonas, Religia gnozy..., s. 149.

397



sobą, które zrodzi y się z niego, i rzek do nich: «Jestem bogiem zazdrosnym, prócz
mnie nie ma nikogo» – już przez te same s owa wskazując anio om poniżej niego,
że inny Bóg istnieje: bo gdyby rzeczywiście nie istnia , o kogóż by by zazdrosny?3.

Wielki na pół gnostyk i twórca własnego Kościoła, Markion z Synopy,
nie posunął się w swej teozofii tak daleko. Rozróżnił wprawdzie dwóch
Bogów: Boga Miłości, Ojca Jezusa Chrystusa, i starotestamentowego
Boga-Jahwe, ale – choć temu drugiemu przyznał jedynie status niższy –
Boga sprawiedliwości, to jednak nigdy nie uznał go za bóstwo złe.
Niemniej to jemu i jego aniołom przypisał stworzenie niedoskonałego
świata. Do tego to świata przybył Zbawiciel, by wyratować zeń ludzi.
Szatan zresztą pozostał osobnym, choć podrzędnym, bytem w świecie
Boga Prawa. Markion bowiem w postępowaniu Stwórcy tego świata wobec
ludzkości, a nawet jego wybranych, dopatrywał się małostkowości, sła-
bości i niekonsekwencji. Także jego dzieło – świat i ludzie – nosiło te
cechy pogłębione jeszcze przez nieudolność.

Nawet częściowo panteistyczny i częściowo gnostycki Poimandres,
przypisywany Hermesowi Trismegistosowi, Bóstwu Najwyższemu –
w jego trzech emanacjach: Słowie, Rozumie-Stwórcy (Demiurgowi)
i Człowiekowi (Anthropos) – przeciwstawia złe „bóstwa planetarne”
deprawujące dusze, które poprzez ich sfery zstępują na Ziemię. „Gdy
zstępują dusze, ściągają wraz ze sobą obojętność Saturna, zapalczywość
Marsa, lubieżność Wenus, żądzę zysku Merkurego, pożądanie mocy Jowi-
sza; rzeczy te czynią w duszach zamęt, który czyni je niezdolnymi do
używania własnej mocy i właściwych dla nich zdolności” (Servius, In
Aven. VI, 714). W ten sposób bóstwa planetarne kreując los (heimarmene)
człowieka, odbierają mu wolność.

We wspaniałym systemie największego z gnostyków pierwszych
wieków naszej ery, Walentyna z Aleksandrii, Bóg, Praojciec, zwany też
Otchłanią, stwarza na drodze emanacji Pleromę: łańcuch 30 eonów.
W systemie tym źródłem katastrofy kosmicznej, jeszcze w świecie ducho-
wym, jest ostatni z eonów, eon żeński, Sophia. To jej bezprawna namięt-
ność poznawcza daje początek takim hipostazom, jak Strach i Trwoga, czy
Błąd. Niższy aspekt boskiej Sophii, Sophia Achamoth („pożądanie”) daje
z kolei początek światu materialnemu i jej „poronionemu płodowi”,
Demiurgowi, „ojcu rzeczy psychicznych i wytwórcy rzeczy materialnych”,
właściwemu stwórcy świata. Demiurg ... siedem niebios, które są zarazem
aniołami (Heptada). „W postaci walentyńskiego demiurga – pisze Jonas –

3 H. Jonas, Religia gnozy..., s. 150.

398



spotykamy ponadto wszystkie znane nam już cechy boga świata”4: przede
wszystkim niewiedzę (w odniesieniu do bytów znajdujących się ponad
nim), a także próżność i arogancję wyrażające się w jego przekonaniu, że
jest Bogiem Najwyższym. Według Walentyna Zbawcą Sophii jest eon
Chrystus, ludzi zaś Jezus.

U tzw. barbelognostyków znajdujemy obraz podobny. Pierwszy Bóg,
Absolut, tworzy Pleromę eonów z Barbelo, „pierwotnym duchem męsko-
żeńskim”. I tu eon żeński, Sophia, w swej żądzy rodzi Jaldabaotha, pierw-
szego archonta, bóstwo niedoskonałe i szpetne, które wraz z 360 aniołami
tworzy świat i Adama (psychicznego) rządzonych przez okrutną heimarme-
ne. W systemie tym również Chrystus pełni rolę Zbawcy przynosząc gnozę
Pierwszym Rodzicom.

Mani (217-277), perski arystokrata o niezwykłej osobowości, męczen-
nik za swą wiedzę i wiarę, jest twórcą wszechogarniającego systemu gnos-
tyckiego i wielkiej religii światowej, „religii Światłości”. Manicheizm –
należący do gnostycyzmu irańskiego – widzi na początku bytu i dziejów
świata dwie zasady: Światłość i Ciemność, dobro i zło. W systemie tym
Ojcu Światłości przeciwstawia się ciemna Hylé (pramateria) i jej syn, Król
Ciemności. Na początku ogromnej epopei kosmicznej Światłość zostaje
zaatakowana przez Ciemność. Pacyfistyczny z natury charakter Światłości
zmuszą ją do zastosowania w walce z Ciemnością szeregu forteli: z pomo-
cą Matki Życia stworzenia kolejnych kreacji, takich jak Praczłowiek (który
zresztą ponosi porażkę: jego świetliste cząstki, tj. my, ludzie, jako istoty
duchowe, popadamy w niewolę Hylé), Żyjący Duch, twórca makrokosmo-
su jako instrumentu zbawiania ludzi, czy wreszcie Wysłannik, właściwy
inspirator soterii. Stworzenie człowieka – Adama i Ewy – w ramach tej
epopei – jest tu dziełem Króla Ciemności, karykaturą kreacji boskiej. Aby
uwolnić uwięzione w nich cząstki Światłości, wysłannik zsyła ludziom
Chrystusa-Zbawiciela jako Jezusa Patibilis („wrażliwego”, który „wisi na
każdym drzewie” i „każdego dnia rodzi się, cierpi i umiera”).

Tacy zatem są aniołowie gnostycyzmu. Wspaniałe, boskie istoty na
wysokim poziomie duchowym jako emanacje Boga Najwyższego –
i jestestwa głupie i okrutne jako płody upadłych czy zbłąkanych eonów:
od najwyższego z nich, Demiurga, po najbardziej obciążonego złem sza-
tana. Jedni to przyjaciele ludzi, drudzy – jego wrogowie. Nie są zatem inni
niż ci aniołowie i te demony, o których mówią inne religie – tyle, że
przedstawione są w bardziej dualistyczny i radykalny sposób.

4 H. Jonas, Religia gnozy..., s. 205.

399



JOLANTA BUBKA

Aniołowie w islamie

W islamie o aniołach mówi zarówno Koran, nazywając ich „sługami
Boga”, „najwyższą radą”, najwyższymi dostojnikami”1, jak i ważniejsze
komentarze Koranu oraz dzieła teologiczne. W literaturze angelologicznej
rozprawiającej o świecie anielskości malakūt i jego mieszkańcach zwanych
tu „świetlistymi substancjami” poczesne miejsce zajmują dwie pozycje:
’Ihyā’ ‘ulūmy ad-din (Ożywienie nauk religii) oraz Miškāt al-anwār (Nisza
świateł) autorstwa al-Ĝazālego (Algazel – 1058-1111). Informacje o anio-
łach można również znaleźć w znanym dziele słynnego arabskiego kosmo-
grafa al-Qazwı̄niego (1203-1283) ‘Aǧā’ib al-mahlūqāt (Cuda stworzeń).
Nakazaną przez Świętą Księgę islamu, popartą czynem i słowem proroka
Muhammada (sunna, hadı̄ty) wiarę w anioły znacznie rozwija muzułmań-
ska mitologia. Mnożą się tu imiona, barwnie malują się postacie „świetlis-
tych stworzeń”, które tak oto powołał do życia Bóg w muzułmańskich
legendach:

„W przedostatnim dniu stworzenia, kiedy powstało siedem niebios,
Allach uformował ze światła aniołów, aby mu służyły i opiewały jego
chwałę. Z siedmiu niebios pierwsze jest z zielonego szmaragdu. Allach
nazwał je Barki i umieścił w nim anioły o ludzkich twarzach, ciałach krów
i skrzydłach orłów. Mają one po siedemdziesiąt tysięcy głów i rogów,
a każdy róg ma tyleż samo poroży. Następnie stworzył anioła imieniem
Ismail, aby czuwał nad nimi. Drugie niebo zwie się Fajdum i jest z rubinu.
Są w nim anioły podobne z wyglądu do sępów. (...) Allach stworzył
również anioła imieniem Michail, którego wyznaczył jako opiekuna tego

1 Koran, przeł. Józef Bielawski, Warszawa 1986, 43:19; 37:8; 38:69.

400



nieba. Trzecie niebo uczynił Allach z topazu i nazwał je Awn. Umieścił
w nim anioły o postaciach orłów oraz anioły o twarzach krów, rękach ze
światłości i gorejących oczach. Czuwa nad nimi anioł Saadjail. Czwarte
niebo jest ze srebra i nazywa się Arkalun. Allach umieścił w nim anioły
o kształcie koni oraz anioły o twarzach orłów mające siedemdziesiąt
tysięcy skrzydeł i tyleż samo piór. Czuwa nad nimi anioł Salsail. Piąte
niebo powstało z czerwonego złota i Allach nazwał je Ratka. Są w nim
anioły przypominające hurysy (...). Allach umieścił w nim również anioły
o twarzach sępów i skrzydłach ze światłości. Nad nimi wyznaczył jako
opiekuna anioła Kalkaila. Szóste niebo powstało z białej perły i nazwał je
Allach Rafka. Są w nim anioły o kształcie Wildanów, rajskich młodzień-
ców, oraz anioły o twarzach koni. (...) i czuwa nad tym niebem anioł
Szamchail. Siódme niebo jest z migotliwego światła i nazywa się Chariba.
Są w nim anioły o kształcie ludzi. Znajdują się one najbliżej tronu Allacha
i nie poprzestają nawet na chwilę swych pochwalnych hymnów i pokło-
nów. (...) Nad nimi czuwa wyznaczony przez Allacha anioł Rizkail. Anioły
te zwane są Charubijun, Rahanijun, Saffun, Haffun, Rakiun, Sadżidun. (...)
Ponad siedmioma niebiosami znajdują się tajemne zasłony, a w nich
niezliczone hufce aniołów. (...) Ponad tajemnymi zasłonami znajdują się
jeszcze inne anioły o niezwykłych rozmiarach”2.

W przekazie koranicznym aniołowie są istotami rozumnymi, bezcieles-
nymi, stworzonymi ze światła (nūr). Do kategorii aniołów włączane są
czasem ǧinny. Różnice między aniołami a ǧinnami wynikają z natury ich
stworzenia3: „ǧinny bowiem zostały uformowane nie ze światła, lecz
z ognia. Zarówno do jednej jak i do drugiej klasy istot jest zaliczany
w Koranie Iblı̄s. Takie imię nosi ten, który został diabłem, gdy zbuntował
się przeciw Bogu, nie chcąc pokłonić się Adamowi, jak to uczynili
wszyscy aniołowie bezwzględnie Panu posłuszni. W Świętej Księdze
islamu odnajdujemy pewne sugestie na temat płci aniołów, mowa jest
o ich żeńskości4. Z kolei opowieść o Hārūcie i Mārūcie – aniołach, którzy
ulegli pokusie pięknej kobiety, temu wprost przeczy.

W islamie aniołowie pełnią różnorakie funkcje w niebie i na ziemi. Tę,
która legła u podstaw ich koncepcji, noszą w nazwie. Termin malāk (l. mn.
malā’ika) o rdzeniu wspólnym dla języków semickich oznacza posłannika,
posłańca. Tylko niektórzy aniołowie występują w tej roli, lecz czynią to
w sposób niedościgły. Koran w wielu miejscach zapewnia o ich niezawod-

2 R. Piwiński, Mity i legendy w krainie Proroka, Warszawa 1983, s. 57-59.
3 Por. J. Danecki, Podstawowe wiadomości o islamie, Warszawa 1997, s. 117.
4 Koran..., 43:19.

401



ności jako Bożych posłańców5. Nieustannie wysławiając Boga, aniołowie
strzegą równocześnie podwoje nieba przed podsłuchującymi ǧinnami i sza-
tanami. Podczas Sądu Ostatecznego osiem aniołów nieść będzie tron Boga.
Inne będą otwierać księgi z zapisanymi uczynkami ludzi i wykonywać
Boży wyrok. Na ziemi aniołowie są strażnikami człowieka – hāfizūn. Stoją
po jego prawej i lewej stronie. Wspierają go w trudnych chwilach. Oprócz
tego mają za zadanie spisywać ludzkie uczynki, które będą następnie
przedstawione podczas Sądu Ostatecznego.

Chociaż Koran często mówi o aniołach, bardzo rzadko pojawiają się tu
ich imiona. Znajdujemy ich pokaźną liczbę dopiero w muzułmańskiej
literaturze angelologicznej. Poszczególni aniołowie bądź ich grupy, zajmują
określone miejsce w hierarchii niebios. Ze Starego Testamentu została
przejęta tradycja trzech archaniołów. Są nazwani al-muqarrabūn –
„najbliżsi” Bogu. Głoszą nieustannie Jego chwałę i wykonują wyznaczone
specjalne zadania. Koran notuje w trzech miejscach imię posłańca Boga
do Jego wysłanników – Gabriela – Ǧibrı̄la, Ǧabrā’ila6. Określa się go tu
także mianem „wiernego ducha”– ar-rūh al-amı̄n7. Przynosi Muhammado-
wi objawienie, mówi się o nim „nasz duch” – rūhunā, gdy przybywa od
Boga do Maryam. W tym miejscu następuje przeniesienie chrześcijańskiej
koncepcji Ducha Świętego na Gabriela, którego nazywa się tez wprost rūh
al -qud[u]s – „duch świętości”8. W muzułmańskich legendach przenoszący
rozkazy Boga Ǧibrā’il „to duch o czterech skrzydłach, z których każde ma
sto innych. (...) Skrzydła jego są z różnych rodzajów klejnotów i ma on
ponadto rozwidloną brodę, iskrzące się przednie zęby, białe ciało, ale
czarne włosy. Ciało jego jest białe jak śnieg. Stopy zaś pogrążone są
w dziwnym blasku, a cała jego postać wypełnia wszystko to, co znajduje
się pomiędzy wschodem i zachodem”9.

Mikā’ı̄l, Mı̄kāl czuwa nad światem, strzeże sił przyrody, wiatrów,
burzy, deszczu. Jak głosi legenda, potrafi go opisać tylko on sam. „Gdyby
Michail otworzył usta, to niebiosa na ich tle wyglądałyby jak ziarnko
gorczycy na oceanie. Gdyby spojrzał na dół na mieszkańców niebios
i ziemi, to spopieliłby ich blaskiem bijącym ze swych oczu”10.

5 Koran..., 6:8, 9, 50; 11:15, 33 i in.
6 Koran..., 2:91, 92; 66:4.
7 Koran..., 26:193-195.
8 Koran..., 16:104.
9 R. Piwiński, Mity i legendy..., s. 59.
10 R. Piwiński, Mity i legendy..., s. 60.

402



W Świętej Księdze islamu Azrael – ‘Izrā’ı̄l jest nazywany po prostu
„aniołem śmierci” – malak al-mawt11. Isrāfı̄l, który ma dąć w trąbę na
Sąd Ostateczny w ogóle nie pojawia się w samym Koranie. Znajdujemy
tu natomiast grupę 19 aniołów – strażników piekła – zabāniyya12. Prze-
wodzi im Malik. To nie kto inny, lecz właśnie anioły strzegą piekła, tyle
że mają się one odznaczać okrucieństwem.

Do Nakı̄ra i Munkara odnosi się koraniczne słowa: „Zaprawdę, nad
wami są stróże szlachetni, którzy zapisują; oni wiedzą, co wy czyni-
cie!”13. Nawiedzają oni zmarłych po pogrzebie, by sprawdzić ich wiarę.
Temu egzaminowi zwanemu su’āl poddawany jest po śmierci każdy czło-
wiek. Po czym dwaj aniołowie wymierzają mu odpowiednią karę zwaną
„karą grobu” – ‘adāb al-qabr. Niewierzący już w grobie zaznają piekła,
prawowierni muzułmanie zostaną tu oczyszczeni, by w Dniu Sądu znaleźć
się w raju. Ludzie moralnie doskonali już w grobie zakosztują wiecznego
szczęścia.

Koran wskazuje przykład dwóch aniołów Hārūta i Mārūta, ostrzegając
przed pokusą: „Oni poszli za tym, co opowiadali szatani o królestwie
Salomona. Salomon nie był niewiernym, lecz szatani byli niewiernymi
i nauczali ludzi czarów i tego, co zostało zesłane dwom aniołom w Babilo-
nie: Hārūtowi i Mārūtowi. Oni jednak nie nauczali nikogo, póki nie
powiedzieli: „My jesteśmy tylko pokuszeniem, nie bądź więc niewiernym”.
I od tych dwóch aniołów uczyli się ludzie tego, co może oddzielić męża
od żony”14. Legenda głosi, że Bóg powierzył Hārūtowi i Mārūtowi misję
pouczania ludzi, Sami jednak ciężko zgrzeszyli: uwiedli kobietę i zlikwido-
wali jej męża. Za karę pozostali na ziemi. Nauczali czarów i magii
w Babilonie.

Powyższe opowieści nasuwają myśl o ich żydowskim pochodzeniu.
Dotyczy to zarówno „kary grobu”, jak historii Hārūta i Mārūta15. Oparta
na wcześniejszych tradycjach, bogata w mity i legendy, muzułmańska
nauka o aniołach, świadczy o uznaniu ich znaczenia także przez ten system
religijny.

11 Koran..., 32:11.
12 Koran..., 96:18; 74:30.
13 Por. J. Danecki, Podstawowe wiadomości o islamie..., s. 116.
14 Koran..., 2:102.
15 Por. J. Danecki, Podstawowe wiadomości o islamie..., s. 116; Koran..., przypisy,

s. 847.

403



BIBLIOGRAFIA

Bielawski Józef, Islam, Warszawa 1980.
Danecki Janusz, Podstawowe wiadomości o islamie, T. I, Warszawa 1997.
Encyclopédie de l’Islam, Nouvelle Edition, T. VI, Leiden 1991.
Holy Qur’an, translated by M.H. Shakir, Teheran 1372/1994.
Koran, prze . Józef Bielawski, Warszawa 1986.
Piwiński Ryszard, Mity i legendy w krainie Proroka, Warszawa 1983.

404



JAN WITOLD SULIGA

Tarot – zwierciadło światła i mroku

Z kim się naradza , aby nabrać rozumu i nauczyć się w aściwej drogi? Kto uczy
go poznania i wskaza mu drogę rozumu? (Izajasz 40, 14)

TAROT

Licząca 78 kart talia dzieli się na dwie części: Wielkie Wtajemniczenia
i Wtajemniczenia Małe (Mniejsze). Część pierwsza składa się z 22 kart
nazywanych arkanami (od łacińskiego słowa arcanum – wtajemniczenie)
i numerowanych od 0 do 21. Każdy arkan, będąc ideogramem obrazują-
cym jakąś sytuację, nosi określony tytuł i posiada jakieś znaczenie
wróżebno-ezoteryczne. Część druga to 56 kart podzielonych na cztery
kolory oznakowane symbolami buław, kielichów, mieczy i pentakli1.
W skład jednego koloru wchodzi 14 kart: as, dziewięć blotek (od dwójki
do dziesiątki) oraz cztery karty figuralne (król, królowa, rycerz, giermek).
Podobnie jak Wtajemniczenia Wielkie, są one nosicielami wróżebnych
i ezoterycznych treści pomocnych w przewidywaniu przyszłych zdarzeń.

Pochodzenie tarota nie jest znane. W środowiskach okultystycznych
panuje przekonanie, że wywodzi się on ze starożytnego Egiptu, skąd dotarł
do Europy razem z Cyganami2. Historycy nie potwierdzają tej hipotezy,

1 Buławy nazywane są również kijami, pałkami, różdżkami lub maczugami; kielichy
– pucharami; pentakle – denarami, monetami bądź dyskami.

2 Teoria ta zyskała największą popularność w kręgach francuskiego okultyzmu (patrz:
Papus, Tarot Cyganów, Warszawa, 1994). Szerzej omawiam ją w Biblii szatana (J.W.
Suliga, Biblia szatana, Łódź 1991).

405



doszukując się pierwowzoru tarotowych wizerunków w ludus triumphorum
– średniowiecznych malowidłach przedstawiających tryumfalne pochody
organizowane we włoskich miastach z okazji religijnych i świeckich
świąt3. W formowaniu się ikonograficznego kanonu Wielkich Wtajemni-
czeń, powiadają inni badacze, dużą rolę mogła odegrać ars memoriae
(sztuka pamięci), której zabiegi koncentrowały się na medytacji nad
starannie dobraną serią obrazów ukazujących różne idee o religijnej i filo-
zoficzno-gnostyckiej proweniencji. Miała ona na celu odciśnięcie w umyśle
człowieka czegoś w rodzaju matrycy – określonej struktury alegorycznych
wyobrażeń uwidoczniających prawidła rządzące światem i pozwalających
je rozumieć4.

Tarot pojawił się w Europie na przełomie XIV i XV wieku. Grywano
nim w hazardową grę zwaną ronfą, która później otrzymała nazwę ta-
rocco5. Jak podaje jeden z pamiętnikarzy, w przerwach między kolejnymi
rozdaniami kart hazardziści umilali sobie czas odgadywaniem znaczeń
wyciąganych na chybił trafił atutów i przepowiadaniem w oparciu o ich
znaczenia przyszłości6.

W połowie XVII wieku uległ istotnej zmianie ikonograficzny kanon
Wielkich Wtajemniczeń. Jego prawzorem stał się wydany w latach 1643-
1664 tarot paryskiego producenta kart Jacquesa Vievilla. Z tarota tego
wywodzi się najważniejsza, uznawana za archetypową odmiana tarotowych
wizerunków nazywana tarotem marsylskim.

Ikony tarota marsylskiego nosiły w sobie piętno astrologicznej, alche-
micznej i kabalistycznej symboliki. Zauroczony jej sekretnością francuski
okultysta Antoine Court de Gebelin (1725-1784) uznał, że symbole te
wywodzą się z egipskich hieroglifów, sam zaś tarot jest „obrazkową księ-
gą” ułożoną przez boga Totha7.

3 R.T. Prinke, Tarot. Dzieje niezwykłej talii kart, Warszawa, 1991; J.W. Suliga, Biblia...
4 Szerzej omawia to R.T. Prinke, Tarot...
5 „Pewnego razu – pisze Girolamo Bargagli w wydanej w 1572 książce Dialogo da

Giuochi – widziałem mężczyzn zabawiających się grą w tarocco. Każdy z jej uczestników
wylosował z talii jedną kartę i przybierał imię tej karty, po czym głośno wyjaśniano
przyczyny, dla których każdy z graczy był reprezentowany przez tę kartę, którą wylosował.
Tym, co wyjaśniał, był człowiek rozdający karty, wielce obeznany z ich znaczeniami”.
Cytat za: R.S. Kaplan, The Encyclopedia of Tarot, vol. I, New York 1985, s. 30.

6 Według żyjącego na przełomie XVI i XVII wieku niemieckiego pisarza Jacoba
Cammerlandera system ten był bardzo rozpowszechniony wśród hazardzistów, I tak, na
przykład, piątka koloru Kielichów miała uosabiać pięć Ksiąg Mojżeszowych, czwórka –
czterech ewangelistów, dwójka – dwie Tablice Przykazań itp. Patrz: J.W. Suliga, Biblia...

7 „Wyobraźmy sobie – pisze Gebelin – ogarniające nas zdumienie, kiedy niezawodnie

406



Court de Gebelin wywiódł nazwę „tarot” z dwóch staroegipskich jakoby
słów: tar – król, oraz ro, ros, roq – droga. On pierwszy też skojarzył 22
arkana Wielkich Wtajemniczeń z 22 literami hebrajskiego alfabetu. Ana-
logia ta dowodziła, jak mniemał, że prawzorem tarota była Księga Bożych
Tajemnic, którą – według kabalistycznych legend – otrzymał Adam w raju
z rąk archanioła Raziela.

Idee te rozwinął i sprzęgnął z arkanami magii operatywnej Eliphas Levi
(1810-1875), autor wielu poczytnych książek o okultystycznej kabale
i hermetyzmie. Levi nie tylko zebrał wszystko, co dotąd napisano o ta-
rocie, ale i również uczynił zeń podstawę swego magicznego systemu.
Dzieło to kontynuowali po jego śmierci: Stanislaus de Guaita (1861-1897),
Oswald Wirth (1860-1943), Papus (1865-1916) i inni okultyści, upatrujący
w Eliphasie Levim odnowiciela tradycji dawnych „nauk tajemnych”.

W drugiej połowie XIX wieku do grona tego dołączył angielski
okultysta MacGregor Mathers (1854-1918), założyciel bractwa o nazwie
Hermetyczny Zakon Złotego Brzasku. W kartach tarota Mathers widział
symbole etapów, przez które winien przejść adept „wysokiej magii”8. Idea
ta znalazła praktyczne odbicie w inicjacyjnych rytach i wtajemniczeniach
Zakonu. Jednym z najważniejszych elementów tych rytuałów był cykl
medytacji nad kartami tarota, wizualizacji pojawiających się w umyśle

przekonujemy się, iż ta księga starożytnych Egipcjan wciąż istnieje w naszych czasach; ta
jedyna w świecie księga uratowana z płomieni, które strawiły najwspanialsze biblioteki
Egiptu, zawierająca ich wierzenia i tysiące tak bardzo interesujących rzeczy (...). Ta
egipska księga – powtarzam – jest wszystkim, co ocalało (...). Złożona jest z 77 względnie
z 78 kart lub obrazków podzielonych na pięć części (...). Świat zna tę księgę jako grę
w tarota...”. Cytat za R.S. Kaplan, The Encyclopedia..., s. 13.

8 Proces ten Mathers przedstawił w krótkiej formule, w której symbolami etapów
magicznej inicjacji są (podane przez nas w nawiasach) karty Wielkich Wtajemniczeń:
„Ludzka wola (Mag) oświecona przez wiedzę (Kapłanka) i wyrażająca się świadomym
i zdecydowanym działaniem (Władczyni) winna być zrealizowana (Władca) poprzez
głębokie pokłady miłosierdzia i dobroczynności (Kapłan). Wówczas mądre wskazówki
(Kochankowie) przyniosą zwycięstwo (Rydwan) dzięki umiejętności zachowania równo-
wagi (Sprawiedliwość) i umiarkowania (Eremita) wobec ciągłych zmian losu (Koło Fortu-
ny). Hart ducha (Moc) uświęcony ofiarowywaniem samego siebie (Wisielec) zatriumfuje
nad nieszczęściem (Śmierć), albowiem intelektualna tylko dążność do ujednolicania
przeciwieństw (Umiarkowanie) nie może przeciwstawiać się nieuchronnemu fatum (Diabeł).
Jednakże z każdej klęski (Wieża) jest wyjście i zawsze gwiazda nadziei (Gwiazda)
rozjaśnia zapadający mrok ułudy (Księżyc) i zapowiada najwyższe szczęście (Świat) jako
ostateczny i końcowy wynik (Sąd Ostateczny) tej drogi. I tak oto początkowe szaleństwo
(Głupiec) niweczy zły urok, przynosząc niezniszczalną nagrodę (Świat). Cytat za
R.S. Kaplan, The Encyclopedia..., s. 5.

407



obrazów i korelacji przeżytych doznań z poszczególnymi fragmentami
diagramu wyobrażającego kabalistyczne Drzewo Życia9.

Amerykańskiemu odgałęzieniu Złotego Brzasku przewodził Artur
Edward Waite (1857-1942), wybitny okultysta, kabalista i znawca dziejów
magii, który w 1910 roku opracował wspólnie z Pamelą Colman Smith
nową wersję tarota nazywaną Tarotem Rider-Waite’a. W tarocie tym
miejsce VIII arkanu (Sprawiedliwość) zajął arkan XI (Moc), zaś geome-
tryczne diagramy widniejące na blotkach Wtajemniczeń Małych zostały
zastąpione figuralnymi scenami. Jeszcze dalej w próbach przekształcenia
marsylskiego wzorca poszedł inny człowiek Zakonu Złotego Brzasku,
Aleister Crowley (1875-1949). Namalowana w oparciu o jego rysunki talia
Tarota Totha całkowicie zrywała z panującym do tej pory obyczajem wzo-
rowania się na dawnych tarotowych wizerunkach10. Crowley nadał swemu
tarotowi indywidualne, niepowtarzalne piętno i tą też drogą poszli wszyscy
niemal późniejsi okultyści i ich naśladowcy spod znaku New Age11.

Herezja ta nie była wszelako herezją, lecz naturalną konsekwencją
stosowania magiczno-wizualizacyjnych praktyk stanowiących kościec
ezoterycznej doktryny Złotego Brzasku, którą on z kolei odziedziczył po
osiemnasto- i dziewiętnastowiecznych okultystach francuskich i ich du-
chowych antenatach: różokrzyżowcach, alchemikach i hermetystach epoki
średniowiecza. Doktrynę tą Crowley zrewolucjonizował i nazwał „magi-
ją”12, a następnie, serio potraktowawszy odkryte przez Eliphasa Leviego

9 Szczegółowy ich opis czytelnik znajdzie w książce Nevilla Drurego, Don Juan,
Mescalito i współczesna magia. Mitologia przestrzeni wewnętrznej, Warszawa 1992.
Ujawnił je i opisał Israel Regardie w The Complete Golden Dawn System of Magic, vol.
I-IV, Phoenix 1984. Pisze też o nich uczeń Regardiego Robert Wang w An Introduction
to the Golden Dawn System Tarot, New York 1978 i w The Qabalistic Tarot, New York
1980.

10 Autorką malowideł była Frieda Harris, którą Crowley ponoć hipnotyzował po to, by
wszedłszy w trans lepiej odczuwała przeżyte przezeń wizje. Patrz: F. King, The Magical
World of Aleister Crowley, London 1987.

11 Co oczywiście doprowadziło do ogromnego zamieszania i dowolności w sposobach
przedstawiania arkanów. Tylko nieliczne współczesne taroty mogą być uznawane za
okultystyczne czy ezoteryczne, gdyż powstały jako „produkt finalny” cyklu medytacji
wizualizacyjnych. W każdym jednak przypadku mamy do czynienia z Tarotem, tj. jakąś
jego (mniej lub bardziej udaną) wersją. Pełną gamę współczesnych tarotów prezentuje
R.S. Kaplan w trzech tomach swej Encyklopedii tarota oraz R. Pollack w The New Tarot,
London 1989.

12 Jej zasady Crowley opisał w wielu książkach. W Polsce ukazała się najważniejsza
z nich Magija w teorii i praktyce, Kraków 1999. Patrz również: A. Crowley, The Magical
Record of the Beast 666, London 1972 oraz A. Crowley, The Book of Toth, London 1978.

408



prawo „magicznej analogii”13, po mistrzowsku zastosował je w sztuce
„obrazowania niewidzialnego” i ukrywania czegoś w czymś pozornie
odkrytym.

Karta tarota bowiem nie jest zwyczajnym karcianym obrazkiem. I nigdy
najprawdopodobniej nim nie była. Nie jest również alegorią czy zbiorem
symboli. Jest w pełnym tego słowa znaczeniu ikoną stworzoną wedle
określonych reguł i pośredniczącą pomiędzy jej użytkownikiem a tym,
czego istnienie mu unaocznia. W odróżnieniu jednak do bizantyjskiej
ikony, która objawia Sacrum nie ukrywając Jego obecności (skutkiem
czego sama staje się częścią przejawionego w niej Światła), ikona tarotowa
okrywa się mrokiem tajemnicy i tym sposobem kusi ludzi do podjęcia
wysiłku jej rozszyfrowania14. „Raz pokazać to tyle, co sto razy powie-
dzieć”, poucza nas Allan W. Watts i ma rację15. Sugerowana w tarocie
sekretność jego ikon jest tego prawidła potwierdzeniem. Im głębiej w nią
wnikamy, tym szersze otwiera się przed nami pole jej rozumienia, tym
więcej rodzi się impresji, różnorakich skojarzeń oraz błędnych i „obłęd-
nych” interpretacji. Dopiero osadzona w jakiejś ezoterycznej doktrynie
tajemnica owa zdaje się wyjaśniać, ujawniając drugą warstwę sekretu, za
którą kryją się dalsze jego warstwy. Akceptację tego stanu rzeczy można
uznać za początek prawdziwego wtajemniczenia w istotę żywej magii

13 „Analogia – pisze Eliphas Levi w Magii transcendentalnej – jest kluczem wszystkich
sekretów natury i jedyną fundamentalną podstawą wszelkich objawień. To dlatego mamy
wrażenie, jakby religie napisane były w niebie oraz w całej przyrodzie. I tak powinno być,
ponieważ dzieło Boga jest księgą Boga, i to, co On pisze, winno się dostrzegać zarówno
w wyrazie Jego myśli, jak i też w Jego bycie (jeśli uważamy, że jest On najwyższą myślą).
Analogia jest kwintesencją kamienia filozoficznego (...) kluczem wielkiego arkanu, korze-
niem drzewa życia, nauką dobra i zła. Odnaleźć dokładną skalę analogii w rzeczach przy-
swajalnych przez naukę oznacza ustalić podstawy wiary, a przez to wejść w posiadanie
różdżki czarodziejskiej”. Cytat za: Andrzej Kostołowski, Eliphas Levi – mag jako artysta
[w:] Interpretacja dzieła sztuki, Warszawa 1976, s. 126.

14 Sztukę tę, której wyrazem jest tarot, a zwłaszcza tarot marsylski, opanował do
perfekcji Eliphas Levi, ilustrując swoje książki własnoręcznie wykonywanymi rysunkami
(wśród nich znalazły się przedstawienia dwóch arkanów tarota (Rydwan i Diabeł). „Jak
przystało na dobrego znawcę alchemicznych ksiąg – komentuje tę umiejętność Leviego
Andrzej Kostołowski – nie wyjaśnia (...) «tajemnic» swoimi rysunkami (raczej nawet
rozciąga znany z dawnych traktatów system ukrywania pod pozorem ujawniania ostatecz-
nych «kluczy» tajemnic), z jednej strony pragnie trafić do prawdziwych adeptów, którzy
mogliby błyskawicznie zrozumieć o co chodzi, z drugiej, wobec wszystkich, którzy traktują
okultyzm jako jeszcze jedną wyprawę w rejony ezoteryczne, (...) akcentuje ornamentalne
zasnuwanie problemu mgłą tajemnicy, spoza której raz po raz wyzierają symbole fanta-
styczności” (A. Kostołowski, Eliphas Levi..., s. 147).

15 Allan W. Watts, Droga zen, Poznań 1997, s. 211.

409



będącej wedle definicji Ramseya Dukesa „tą techniką, za pomocą której
umysł ludzki usiłuje oddziaływać na swój świat”16.

Zważywszy, że tarot to magiczny rekwizyt i już w pierwszej fazie
z nim „spotkania” bywa używany do celów wieszczbiarskich, fakt ten nie
dziwi. Wróżbita widzi w tarocie sprawną „maszynę do wróżenia” pomocną
do opisu przyszłych zdarzeń. Rzadko wie, skąd tarot „czerpie wiedzę”
o przyszłości. Bramę do wiedzy o „tej wiedzy” otwiera medytacyjna
praktyka nad arkanami tarota. Tarot zaczyna wtedy „mówić” do człowieka,
„coś” mu „oznajmiać” i „przekazywać”. Już nie jest „czymś”, lecz „kimś”
z „kim” można prowadzić dyskurs, radzić się „go”, pytać i otrzymywać
odpowiedzi. Uwidocznione na kartach wizerunki „odciskają się” w jaźni,
„żyją własnym życiem”. Przy tej okazji uaktywniają się również paranor-
malne zdolności człowieka zajmującego się tarotem. Wzrasta też odczuwa-
nie fenomenów świata astralnego17. Tu już potrzebny jest „duchowy
przewodnik”. W rolę tę znakomicie wciela się sam tarot. A poprzez niego
„ktoś”, kogo obecność „w kartach” (i poza nimi) doznawana jest jako
przejaw „ducha tarota”, głos „wyższej jaźni”18, a nawet Boga.

Z upływem czasu owo swoiste communio tarotorum przybiera na sile.
Po pierwsze: owocuje urealnieniem się „skrytego” za tarotem bytu (a właś-
ciwie bytów, z którymi okultysta obcuje i które go wtajemniczają, będąc
promotorami jego magicznej inicjacji). Po drugie: doświadczenie to skłania
do wzbogacenia zakresu stosowanych do tej pory praktyk o nowe metody
„samodoskonalenia” (mogą to być zabiegi magii operatywnej, medytacje,
modlitwy, techniki uzdrawiania itp). Po trzecie: pojawia się konieczność
zawiązania ściślejszej współpracy z ludźmi reprezentującymi określoną
tradycję okultystyczną. Dzięki nim okultysta zdobywa umiejętność „przy-

16 Ramsey Dukes, Seksualne tajemnice czarnych magów obnażone, Poznań 1992.
17 Glossariusz okultyzmu podaje następującą definicję świata astralnego, czyli astralu:

„Okultyzm uznaje zasadniczo istnienie trzech światów: świata duchowego, świata
astralnego i świata fizycznego. Dla świata astralnego substancją jest uczucie, żądza. Astral
wyraża się kształtami i barwami; znajduje się w ruchu nieustannym. Pełen jest różnych
istot, po części świadomych, po części nieświadomych (...). Eliphas Levi nazywa świat
astralny „wielkim wężem” (A.K. Gleic, Glossariusz okultyzmu, Kraków 1936).

18 Termin zaczerpnięty z teorii C.G. Junga i przyswojony przez literaturę New Age.
Z grubsza rzecz biorąc „wyższa jaźń” to rodzaj duchowej nadświadomości każdego czło-
wieka, która pośredniczy między zwyczajną (codzienną) jaźnią a Bogiem i zachowuje
pamięć wszystkich swoich wcieleń. W teozofii „wyższą jaźń” określano mianem „manasu”
(wyższego, duchowego umysłu). Wszystkie magiczne systemy okultyzmu uzależniają po-
wodzenie magicznej operacji, medytacji czy modlitwy od stopnia sprzęgnięcia niższych
form świadomości (a zwłaszcza podświadomości) z „wyższą jaźnią”.

410



woływania” różnego rodzaju duchowych istot i rozeznawania, z jakiej
hierarchii pochodzą.

HIERARCHIA

W przypadku tarota tradycją wiodącą jest tradycja Zakonu Złotego
Brzasku, do której, mniej lub bardziej świadomie odwołują się wszyscy
niemal autorzy książek o tarocie. Dysponuje ona precyzyjnym i wewnętrz-
nie spójnym systemem odniesień tarotowej symboliki do okultystycznej
kabały, która w połączeniu z magią, astrologią i hermetyzmem stanowi
zintegrowaną, całościową wizję makro i mikrokosmosu. Kluczem do jej
zrozumienia jest kabalistyczny diagram wyobrażający Drzewo Życia (por.
rysunek 1).

Według kabały Bóg stworzył świat ze światłości wyemanowanej ze
swego niepoznawalnego centrum. Kształtując przestrzeń i czas skupiła się
ona w dziesięciu hipostazach Bożej Istoty zwanych sefirotami19. Począw-
szy od najwyższej noszą one nazwy Korony, Mądrości, Rozumienia,
Miłosierdzia, Surowości lub Mocy, Piękna, Zwycięstwa, Chwały, Podstawy
i Królestwa20. Każda z nich przejmuje światło wyższej emanacji Boga
i posyła je ku niżej położonym sefirotom. Najniższa sefira (Królestwo)
odbija blask całego Drzewa i posyła w górę. Światłość spływa i powraca
dwudziestoma dwoma „kanałami” (sefirotycznymi ścieżkami) spinającymi
Boże emanacje. Liczba „kanałów” odpowiada ilości arkanów Wielkich
Wtajemniczeń oraz liter hebrajskiego alfabetu. Ponieważ litery uosabiają
duchową osnowę całego kosmosu i różne aspekty pierwotnej światłości,
atutowe karty tarota uznaje się za alegorie tych mocy (por. rysunek 2).

Wertykalną strukturę Drzewa formują trzy kolumny, na których
„spoczywają” Boskie hipostazy. Lewą kolumnę identyfikuje się z „żeńs-
kością” i „biernością”, prawą – z „męskością” i „aktywnością”, centralną
zaś z mocą moderującą tamte dwie. Moce te nazywane są „wodą”,
„ogniem”, „powietrzem”. Na poziomie makrokosmicznym objawiają się
one jako energie liter mem, szin, alef, w mikrokosmosie – jako ciało,
dusza, duch. Ich tarotowymi odpowiednikami są: arkan XII (Wisielec),
arkan XX (Sąd Ostateczny), arkan zerowy (Głupiec).

19 Hebr. sefiroth. Słowo to wywodzi się od sefer – liczba (lub – księga).
20 W języku hebrajskim noszą one nazwy: Kether, Chokmah, Binah, Chesed, Geburah,

Tifereth, Necach, Hod, Jesod, Malkuth.

411



W kabalistycznym Drzewie Życia wyróżnić można cztery piętra sfe-
rycznej czasoprzestrzeni określane mianem „światów”: świat emanacji
(kosmos przejawionej Boskości), świat kreacji (kosmos duchowych arche-
typów wszelkich form istnienia, w którym bytują archaniołowie), świat
formowania (kosmos astralny, królestwo aniołów, geniuszy i innych du-
chowych istot) oraz kosmos czynienia (świat materialny)21. Drzewo Życia
odzwierciedla się w każdym z tych wszechświatów, każdy z nich jest
Drzewem i nosi w sobie odbicia dziesięciu sefirotów. Kontemplując tedy
wyobrażenie Drzewa Życia kabalista widzi obrazy czterech Drzew w jed-
nym Drzewie, i jedno Drzewo w czterech światach. Ich symbolicznym
wizerunkiem są karty dziesiątek Małych Wtajemniczeń (por. rysunek 3).

Drzewa te oraz światy korelują z czterema literami Niewymawialnego
Imienia Bożego – JHWH. Litery Tetragrammatonu22 lokalizuje się w sefi-
rach: Korona, Piękno, Podstawa i Królestwo. W tarocie natomiast ich
„nosicielami” są asy i karty figuralne23. W imieniu JHWH zawiera się
cała potęga przejawionego poprzez stwórczy akt Boga nazywającego
siebie: „Jestem, który jestem”24. Ów niepoznawalny aspekt Bóstwa może
być jednak „rozpoznawany” i „przyciągany”, o ile ktoś modląc się lub
medytując wymawia we właściwy sposób i we właściwej kolejności dzie-
sięć Imion Bożych, którymi Bóg „opieczętował” sefiroty Drzewa Życia
świata emanacji. W pewnym sensie imiona te są hipostazami Stwórcy,
Jego mocami i przejawami. Sferę tą reprezentuje kolor Buław.

21 Są to kosmosy: aciluth, briah, lub beriah, jecirach, i assijah. Ten ostatni nosi nazwę
kosmosu czynienia aż z dwóch powodów. Po pierwsze dlatego, ponieważ w nim dokonują
się zbawcze (tj. wyzwalające uwięzione „iskry Boże”) czyny ludzi współdziałających
z Bogiem. Po drugie z tej przyczyny, że jest to świat poddany determinizmowi prawa
przyczyny i skutku (czyn x wywołuje skutek y; y jest przyczyną skutku z itd.).

22 Grecka nazwa imienia JHWH.
23 Pierwszą literę imienia JHWH (litera jod) symbolizują w tarocie: as Buław, królowie

czterech kolorów. Drugą literę (he) – as Kielichów, królowe. Trzecią literę (waw) – as
Mieczy, rycerze. Ostatnią literę („drugie” he) – as Pentakli, giermkowie.

24 Wj 3, 14.

412



Tabela 1. Korelacja Imion Bożych z sefirotami Drzewa Życia
świata emanacji

Nazwa sefiry Imię Boże Nazwa sefiry Imię Boże

Korona Ehjeh Piękno JHWH Elohim

Mądrość Jah Zwycięstwo JHWH Sabaoth

Rozumienie Elohim JHWH Chwała Elohim Sabaoth

Miłosierdzie El Podstawa El Chaj Szaddaj

Surowość/Moc Elohim Królestwo Adonaj

U wrót sefirotów stoją strażnicy Imion, archaniołowie świata kreacji:
Metatron, Raziel, Caphiel, Cadkiel, Kamael, Michael, Haniel, Raphael,
Gabriel, Sandalphon. Chronią oni Imiona przed sprofanowaniem przez lu-
dzi, którzy je niewłaściwie wymawiają lub nadużywają ich mocy
(np. w praktykach czarnoksięskich). Opieką archaniołów objęte są również
święte litery hebrajskiego alfabetu oraz sefirotyczne ścieżki Drzewa Życia
świata kreacji. W tarocie Drzewo to sygnowane jest kartami koloru
Kielichów.

Tabela 2. Imiona archaniołów opiekujących się sefirotami Drzewa Życia
świata kreacji

Nazwa sefiry Archanioł Nazwa sefiry Archanioł

Korona Metatron Piękno Raphael

Mądrość Raziel Zwycięstwo Haniel

Rozumienie Caphiel Chwała Michael

Miłosierdzie Cadkiel Podstawa Gabriel

Surowość/Moc Kamael* Królestwo Sandalphon

* Czasami w sefirze tej umieszcza się Samaela, zbuntowanego archanioła, władcę piekieł
(patrz przypis 33).

413



Arkana koloru Mieczy odnoszą się do Drzewa Życia świata formowa-
nia. Jest to królestwo aniołów i niższych niebiańskich bytów. Dzielą się
one na kilka kategorii. Najwyższą pozycję (sefira Korona) zajmują Chajot
ha Kodesz: cztery Święte Stworzenia Bożego Rydwanu (lew, człowiek,
orzeł, byk). Kabała identyfikuje je z archaniołami Michaelem, Gabrielem,
Raphaelem, Urielem. Strzegą oni stron świata (południa, zachodu, wscho-
du, północy), rządzą żywiołami (ogniem, wodą, powietrzem, ziemią) oraz
elementalami (duchami) żywiołów (salamandrami, ondynami, sylfami,
gnomami). Każdy archanioł ma do pomocy trzy duchowe istoty – anioła,
władcę, króla25.

Wokół Rydwanu i Świętych Stworzeń krąży dziewięć anielskich
chórów. Są to aniołowie zastępów Auphanim, Aralim, Hasmalim, Serap-
him, Szinanim, Bene Elohim, Tarsziszim, Iszim, Cherubim. Ich królestwa
lokalizuje się w świetlistych przestrzeniach okalających sefiroty Drzewa
kosmosu formowania.

Mocami sefirotycznych „kanałów” władają archaniołowie planet
i znaków zodiaku. Ci pierwsi korzystają z usług aniołów, inteligencji
i duchów planetarnych. Towarzyszami tych drugich są strażnicy domów
astrologicznych, aniołowie zodiakalni oraz „strażnicy trzydziestu dni”
i „strażnicy trzydziestu nocy”. Archaniołów reprezentują arkana Wielkich
Wtajemniczeń. Trzy niższe grupy uosabiają figuralne karty Wtajemniczeń
Mniejszych (giermkowie, rycerze, królowe)26.

25 I tak pomocnikami Raphaela są: anioł Chassan, władca Ariel, król Pralada; Gabriela
– anioł Taliahad, władca Tharsis, król Neksa; Michaela – anioł Aral, władca Seraph, król
Djin; Uriela – anioł Phorlakh, wladca Kerub, król Ghob. Patrz: David Godwin, Godwin’s
Cabalistic Encyclopedia. A Complete Guide to Cabalistic Magick, Llewellyn 1989.

26 I tak, na przykład, królowa Buław (zodiak Barana) uosabia: anioła I domu
astrologicznego (Ajel), anioła zodiakalnego o imieniu Szarhiel, „strażnika trzydziestu dni”
(Sateraton) oraz „strażnika trzydziestu nocy” (Septawi). Natomiast giermek Buław (zodiak
Strzelca) reprezentuje kolejno: anioła IX domu astrologicznego (Sojasel), anioła zodiakal-
nego (Saritiel) oraz „strażników” o imionach Ahoz i Lebarim. Oznakowane symbolami
Barana i Strzelca są w Wielkich Wtajemniczeniach arkana Władcy i Umiarkowania. Perso-
nifikują archaniołów określanych imionami: Malkidiel i Adwakiel. Wg D. Godwin,
Godwin’s Cabalistic Encyclopedia...

414



Tabela 3. Chóry anielskie Drzewa Życia świata formowania

Nazwa sefiry Chór aniołów Nazwa sefiry Chór aniołów

Korona Chajot ha Kodesz Piękno Szinanim

Mądrość Auphanim Zwycięstwo Tarsziszim

Rozumienie Aralim Chwała Bene Elohim

Miłosierdzie Hasmalim Podstawa Iszim

Surowość/Moc Seraphim Królestwo Cherubim

Sygnowane arkanami koloru Pentakli Drzewo Życia świata czynienia
ukształtowane jest z dziesięciu sfer. Najwyższa z nich to sfera Primum
Mobile (Pierwszego Poruszyciela) usytuowana w sefirze Korony. Niżej
znajduje się sfera gwiazd stałych (znaków zodiaku), a pod nią sfery
Saturna, Jowisza, Marsa, Słońca, Wenus, Merkurego, Księżyca i czasoprze-
strzenne contiunuum czterech żywiołów naturalnych. Podlegają one rządom
aniołów zodiakalnych i planetarnych świata formowania. Bezpośrednią
władzę nad nimi sprawują duchy świata czynienia zwane duchami dekanoi
(miano to nosiły egipsko-greckie bóstwa dekanatów – dziesięciu dni
każdego zodiakalnego miesiąca). Każdy z owych duchów (kabała uznaje
je za anioły) ma dwóch pomocników opiekujących się kolejnymi pięcioma
dniami dekanatu. Dekanoi i ich pomocnicy symbolizowani są przez blotki
kolorów (z wyłączeniem asów, które upostaciowują żywioły naturalne)27.

27 Astrologiczną symbolikę blotek zob. J.W. Suliga, Tarot magów, Warszawa, 1992 (II
wyd. 1994). Imiona dekanoi i ich pomocników czytelnik znajdzie w: D. Godwin, Godwin’s
Cabalistic Encyclopedia... Na przykład, 2, 3, 4 Buław symbolizują trzy dekanaty zodiaku
Barana oraz dekanoi o imionach Zazer, Behahemi, Satander, a także duchy pięciu dni
dekanatu (Wehuel, Daniel, Hechasziah, Amamiah, Nanael, Nithael). Asy upostaciowiają
żywioły: as Buław – ogień, as Kielichów – wodę, as Mieczy – powietrze, as Pentakli –
ziemię. Oczywiście każdym z tych żywiołów opiekują się różne grupy duchów anielskich
i podległych im bytów niższego rzędu.

415



ŚWIATŁO I MROK

Imiona wszystkich tych anielskich bytów oraz istot niższych kategorii
są znane i rozpoznane. Umożliwia to zbiór hebrajskich liter nazywany
Szem ha-meforasz: Ukrytym Imieniem Bożym. Do jego uformowania śred-
niowieczni kabaliści użyli fragmentu Księgi Wyjścia opisującego rozdziele-
nie wód Morza Czerwonego28:

A ruszywszy się Anio Boży, który szed przed obozem izraelskim, zaszed z ty u za
nich, a z nim razem s up ob oku, opuściwszy miejsce na przodzie, w tyle staną
między obozem egipskim a między obozem izraelskim. A by ob ok ciemny i oświe-
cający noc, tak iż jedni od drugich przez ca ą noc przystąpić nie mogli. A gdy
Mojżesz wyciągną rękę nad morze, zniós je Pan wiatrem gwa townym i parzącym,
który wia ca ą noc i obróci je w suszę i rozstąpi a się woda29.

Tekst ten składa się z trzech zdań (na tyle bowiem płaszczyzn dzielą
się światy formowania i czynienia, o czym powiemy za chwilę), liczy 56
słów (analogia do liczby kart Małych Wtajemniczeń nieprzypadkowa)
i 216 liter (co koresponduje z liczbą możliwości ewokowania Niewyma-
wialnego Imienia Bożego JHWH)30. Zapisane w trzech kolumnach31 two-
rzą one 72 kombinacje złożone z trzech liter każda. Po dodaniu do
każdego trójliterowego członu sufiksu el (hebr. Bóg) lub jah (pierwsze
dwie litery Imienia JHWH) otrzymuje się imię (np: Mebehel, w zapisie
MBH + AL, bądź Akajah, w zapisie AKA + JH). W zależności, czy ope-
rację tę kabalista zaczyna od góry trzech kolumn formujących Szem ha-
meforasz, czy od dołu, zestaw 72 imion odnosi się do bytów anielskich
względnie demonicznych.

Wysnuwanie imion aniołów z Imienia Boga nie budzi żadnych wątpli-
wości poza faktem, że mamy tu do czynienia z magią, co do której opinie
rabinów były podzielone. Skąd jednak wziął się pomysł, by Święte Imię
Boże służyło do określania imion demonów? Wyjaśnia to podstawowy

28 W istocie cała Biblia jest wg kabalistów jednym wielkim Imieniem Boga, które
winno spocząć w sercu (hebr. leb) kabalisty, ponieważ ofiarowując człowiekowi swoje Imię
Bóg dał mu swoje serce. Dlatego ostatnią literą hebrajskiego tekstu Tory jest litera lamed
(L), pierwszą beth (B). Ich złączenie tworzy słowo leb – serce (w zapisie: LB). Więcej na
ten temat zob. J.W. Suliga, Wielcy Magowie świata. Dzieje ezoterycznej tradycji Zachodu.
Tom I: Historia przymierzy, Warszawa 1997.

29 Wj 14, 19-21, w przekładzie Jakuba Wujka SJ. Wyd. III, Kraków 1962.
30 Patrz: Aryeh Kaplan, Meditation and Kabbalah, York Beach, Maine 1993. Metodę

tę rozbudował i szczegółowo opracował żyjący w XIII wieku kabalista żydowski Abraham
Abulafia.

31 Analogia do trzech kolumn Drzewa Życia.

416



„dogmat” kabały, wedle której wszystkie materialne i duchowe byty są
różnorakimi manifestami Boskiego światła, które im dalej znajduje się od
swego źródła, tym bardziej „gęstnieje” i staje się ciemniejsze. Jego moc
była „na początku”32 tak wielka, że jak opisują to zdarzenie kabalistyczne
legendy, rozsadziła niższe sefiroty Drzewa Życia i spowodowała kosmicz-
ną katastrofę. Szczątki zdruzgotanych sefirotów runęły w dół i zapełniły
otchłań swymi „skorupami”. W otchłani tej zbuntowani przeciw Bogu
aniołowie założyli później swoje królestwo33.

Z owego misterium tremendum żydowska kabała i jej okultystyczna
„siostrzyca” wyciągają diametralnie różne wnioski. Jeśli bowiem dla
żydowskiego mistyka Mrok jest takim cieniem Światła, który ulega
rozproszeniu pod wpływem żaru miłości łączącej człowieka z Bogiem34,
dla okultysty demon est deus inversus35, z przenikania tego zaś wynika,
że Lucyfer, jak powiada Goethe, jest „częścią tej siły, która wiecznie zła
pragnąc, wiecznie czyni dobro”36.

Jasność i Ciemność są tedy dwiema antagonistycznymi mocami, a prze-
nikając się i wspierając, wzajemnie się też dopełniają (niczym dwóch ludzi
opartych o siebie plecami). Owa dialektyczna dychotomia objawia się
zwłaszcza w światach formowania i czynienia. Światy te dzielą się na sie-
dem nieb, siedem ziem i siedem piekieł. Te ostatnie, zanurzone w otchłani
określanej mianem „kosmosu skorup” lub „siedzibą mocarzy”37, są glebą,

32 Tj. w chwili ekspansji światła z Boskiej nieskończoności nazywanej ajin sof.
33 Zdarzyło się to według kabalistycznych legend piątego dnia stworzenia, kiedy Bóg

nakazał aniołom złożyć hołd Adamowi, a oni odmówili wykonania polecenia i wzniecili
przeciw Bogu bunt, za co zostali strąceni z niebios. Wg kabały przywódcą rebeliantów był
archanioł Samael („Ogień Boży”). W chrześcijaństwie zwie się on Lucyferem („Nosiciel
Światła”).

34 Pięknie ujmuje to rabi Nachman: „Światło Nieskończonego nie ma formy i przybiera
kształt – dobry i zły – tylko w odbiorcy. A zatem wszystko zależy od nas. Musimy starać
się najlepiej jak potrafimy, by nadać Boskiemu światłu formę błogosławieństwa, a nie
klątwy”. Cytat za: Puste krzesło. Ponadczasowa mądrość chasydzkiego mistrza Rabiego
Nachmana z Bracławia, opracował M. Mykoff i Breslov Research Institute, Poznań 1996,
s. 59.

35 Łac. Diabeł jest odwróceniem Boga. Okultystyczna formuła zapisywana wokół
sześcioramiennej gwiazdy zwanej „pieczęcią Salomona”. Gwiazdę tworzą dwa przeplecione
trójkąty: biały i czarny. Biały trójkąt symbolizuje Światło (Boga), czarny Ciemność
(diabeł). Sens formuły i diagramu można najprościej ująć w ten sposób: Bóg jest tezą
(aspektem pozytywnym), diabeł antytezą (aspekt negatywny). Z ich złączenia rodzi się
synteza, czyli całość uniwersum, którego symboliczny wizerunek prezentuje wspomniana
„pieczęć Salomona”.

36 Słowa te wypowiada do Fausta Mefistofeles.
37 Hebr. sitra achra. Mocarzami są wspomniani w Księdze Rodzaju „synowie boży”,

417



z której wyrasta mroczna replika świetlistego Drzewa Życia, będąca jego
ciemną, lewą stroną. Rezydujące tu bezcielesne byty posiadają – analogicz-
ną do jasnych aniołów – hierarchię chórów, zastępów, kręgów, królestw
oraz księstw. Każdy niebiański byt ma, jeśli tak można powiedzieć, swój
demoniczny duplikat, swoją piekielną imitację, każda sefira Drzewa Życia
– swój „cień” na Drzewie „kosmosu skorup”. Opozycja pomiędzy nimi
wyraża się odmiennym „ukierunkowaniem ciążenia” (Światłość „ciąży” ku
górze, Mrok – ku dołowi). Współzależność rodzi się poprzez wzajemne
przyciąganie się (tam gdzie Światło, tam musi być Cień; tylko w Cieniu
Światło jawi się jako Blask).

Mrok i Światłość są dla siebie „tłem” i „zwierciadłem”. W „świetle
Światłości” Mrok okazuje się być Mrokiem. Odróżniając się od „mrocz-
ności Mroku” Światło jaśnieje swoim światłem. Listę wzajemnych odnie-
sień Światła i Cienia można wydłużać w nieskończoność (bo i też o nie-
skończonościach tu mówimy). Rzecz jednak nie w teoretycznych spekula-
cjach o coniunctio oppositorum obu potęg, a w praktycznym użytkowaniu
wiedzy o prawidłach rządzących ową koniunkcją. Okultystyczny system
kabały nie po to mnoży hierarchie świetlisto-mrocznych bytów, by
zadawalać wybredne gusta „okultyzujących religioznawców”. Kabała czyni
to dla celów stricte pragmatycznych, ofiarowuje bowiem okultyście wiedzę
o sieci analogii i odpowiedniości, które sprzęgają wszystkie piętra,
wszystkie elementy, wszystkie byty niższych sfer Drzewa Życia. Tarot zaś
nie tylko znakomicie nadaje się do kodowania owej wiedzy, ale i również
jest takim magicznym narzędziem, którego umiejętne zastosowanie prze-
obraża teorię w praktykę i pozwala człowiekowi doświadczać realnego
obcowania z „anielsko-demonicznymi” duchami.

Karty tarota same w sobie zresztą są doskonałym przykładem igraszek
Światła i Cienia. Prawidłowo położona karta oznacza „dobrą wróżbę”, od-
wrócona – „złą”. Znaczenia te wzajem się dopełniają i uzupełniają treścio-
wo. Ponieważ każdą kartę łączy z inną kartą jakieś „pokrewieństwo” wyra-
żające się podobieństwem wróżebnych interpretacji lub wspólną symbolicz-
ną klasyfikacją (np. astrologiczną bądź numerologiczną), pozwala to
dowolnie poszerzać zawarte w nich „przekazy”38. Wykorzystawszy te
cechy tarota, dziewiętnastowieczny okultyzm sprzęgnął go dodatkowo
z jasno-ciemnymi hierarchiami Drzewa Życia. Od tej pory każdy prawidło-
wo położony arkan musi być uznawany za sygnaturę sobie przypisanych

którzy płodzili z ziemskimi kobietami potomstwo (Rdz 6, 1 i 4).
38 Korelacje te zna każdy, kto para się tarotową kartomancją. Poświadcza to również

nasze własne, długoletnie doświadczenie.

418



świetlistych istot. Po odwróceniu ta sama karta symbolizuje jakiś porządek
hierarchii Ciemności: archanioła bądź „króla Edomu”39 oraz plejadę
demonicznych bytów, począwszy od rządców stron świata, żywiołów, pla-
net, zodiaków, dekanatów, nocy, dni, skończywszy na rzeszach „demonów
goetii”40 podzielonych na „legiony”, „armie”, „królestwa”.

Imiona wszystkich tych potęg są znane, znaczeniowo rozpoznane41

i mocą magicznego „prawa analogii” nałożone na karty tarota. Czyni to
z każdego arkanu sigillum – magiczny znak sporządzony w myśl określo-
nych reguł i wyposażony w zdolność przyciągania desygnowanych przez
siebie duchów. Zważywszy, że wedle prawideł magicznej sztuki, już samo
wymawianie ich imion ma znamiona ewokacji (wiara ta wyraża się cho-
ciażby w ludowym przesądzie zakazującym wymawiania „imienia Złego”),
tarotowe arkana są jej zwielokrotnieniem, gdyż każda karta nosi sygnatury
wielu anielskich i demonicznych istot. Co więcej, poprzez znaczeniowo-
symboliczną korelację z innymi kartami ewokację tę dodatkowo wzmacnia.
Ewokowanie duchów dokonuje się niezależnie od woli i świadomości
człowieka, choć udział tych czynników w „magicznym dziele” wywiera
niewątpliwy wpływ na jego skuteczność42. Efektywność wzrasta w miarę
ujawniania się medialnych właściwości tarota, którego ikony, bez względu
na swe położenie, „ewokują” potęgi dwóch sfer równocześnie. Obcowanie
z nimi nabiera realnych wymiarów, człowiek dostępuje „zaszczytu
wybrania” i wkracza na ścieżkę magicznej inicjacji.

39 „Królami Edomu” wzmiankowanymi w Księdze Rodzaju 36, 31-43 są byty władające
sefirotami ciemnego Drzewa Życia. Każdą sefirą rządzi król i książę. Pierwszy zawiaduje
całym obszarem sefirotu, drugi – miastem usytuowanym wewnątrz sefiry. D. Godwin,
Godwin’s Cabalistic Encyclopedia...

40 Demonami goetii (dosł. „wyjącymi”) są najciemniejsze siły piekieł, których imiona
pochodzą ze starożytnych i średniowiecznych tekstów magicznych, pieczęci, talizmanów
i amuletów. Największy ich zbiór zawiera przypisywany Salomonowi manuskrypt noszący
tytuł Lemegeton.

41 Wiedza o znaczeniu imienia ducha daje magowi nad nim władzę. Przekonanie to
sięga korzeniami głębokiej starożytności, o czym świadczą chociażby liczne fragmenty
Biblii (zapaśnik walczący z patriarchą Jakubem nie ujawnia swojego imienia, zaś Bóg na
pytanie Mojżesza o imię odpowiada zagadkowo „Jestem, który jestem”).

42 Działa tu ten sam mechanizm, który doskonale znają wyznawcy buddyzmu tybetań-
skiego stosujący do odmawiania modlitw młynki modlitewne (zapisana na zwoju papieru
i umieszczona we wnętrzu cylindra modlitwa obraca się i „modli” za poruszającego
młynkiem człowieka) oraz wywieszający w miejscach kultu chorągiewki z wypisanymi na
nich tekstami sutr (wiatr porusza chorągwią, uruchamiając mechanizm „modlitewnego
automatu”). W przypadku tarota „rzecz ta” dzieje się również automatycznie, bez względu
na to kto to robi i jaką wersją tych kart się posługuje.

419



ODNALEŹĆ UKRYTY KAMIEŃ

Jej cel określa hermetyczna formuła VITRIOL, której nazwa wywodzi
się z liter początkujących siedem łacińskich słów: „visita interiora terrae
rectificando invenies occultum lapidem” (zstąp do wnętrza ziemi, oczysz-
czając odkryjesz ukryty kamień)43. Osiemnastowieczni hermetyści zapisy-
wali ją na obwodzie okręgu okalającego rycinę przedstawiającą symbole
Wielkiego Dzieła alchemicznego. Była ona „graficznym komentarzem”
tekstu Tablicy Szmaragdowej – klucza, jak utrzymuje hermetyczna trady-
cja, do rozwiązania zagadki lapis philosophorum44.

Pamiętając o ikonograficznych związkach marsylskiej wersji tarota
z alchemiczną i hermetyczną symboliką (której twórczym rozwinięciem
stały się spekulacje późniejszych okultystów), możemy zatem przyjąć, że
przez ostatnie trzysta lat tarot był symbolicznym opisem owego „zstępowa-
nia do wnętrza ziemi” i „odkrywania ukrytego kamienia”. Zważywszy, że
nie chodzi tu o „alchemię materialną” lecz o „alchemię duchową”, opis ten
dotyczy – jak by to określił Jung – procesu indywiduacji45. I transforma-
cji, dodajmy, poddanej inicjacyjnym rygorom osadzonym w magicznej
wizji świata.

Opis ów zakodowany jest w ciągu kart Wielkich Wtajemniczeń (od
arkanu I do XXI). Arkan zerowy zwany Głupcem (lub „Szalonym”) uosa-
bia człowieka podążającego inicjacyjną ścieżką. Inicjacja dzieli się,
z grubsza rzecz biorąc, na trzy fazy (identyfikowane ze stopniami
„ucznia”, „adepta”, „mistrza”) i 21 etapów (mniej więcej po siedem
w każdej fazie)46. Ponieważ na tej drodze rozeznawanie duchów to
umiejętność podstawowa, trzeba w tym miejscu zadać pytanie, z jakimi

43 Formuła liczy 56 liter. Zbieżność z liczbą kart Małych Wtajemniczeń tarota nie jest
przypadkowa. Stanowi jeden z licznych dowodów pośrednich, że tarot od początku swego
istnienia był ściśle związany z tradycją hermetyczną.

44 Łac. kamień filozoficzny, finalny efekt Wielkiego Dzieła.
45 Wg Krytycznego słownika analizy jungowskiej indywiduacja to „proces stawania się

jednostki sobą, niepodzielną całością, różną od innych ludzi czy zbiorowej psychiki, choć
pozostającą z nimi w związku” (A. Samuels, B. Shorter, F. Plaut, Krytyczny słownik analizy
jungowskiej, Warszawa 1994). Na związki indywiduacji i inicjacji Jung zwracał uwagę
wielokrotnie.

46 W Zakonie Złotego Brzasku system owych stopni był bardziej rozbudowany i kore-
lował z dziesięcioma sefirotami Drzewa Życia (Patrz: I. Regardie, The Complete...;
R. Wang, An Introduction...). Był on podporządkowany kolejności „przechodzenia” przez
poszczególne arkana Wielkich Wtajemniczeń i wiązał się z doświadczeniem fenomenów
„generowanych” przez „kanały” spinające sefiroty Drzewa Życia świata formowania.

420



właściwie duchami obcuje tarotowy Głupiec. Jest ono tym ważniejsze, że
ich znaczącą rolę w jego „inicjacyjnej przygodzie” sygnalizuje „strategicz-
ne” usytuowanie pięciu kart, na których duchy te są wprost pokazane.
Dotyczy to arkanuVI (końcowe etapy pierwszej fazy inicjacji), arkanów
XIV i XV (koniec drugiej fazy i początek fazy trzeciej), arkanu XX (ostat-
ni etap drogi) oraz arkanu XXI personifikującego ostateczny cel wędrówki
(„ukryty kamień”)47.

Arkan VI (Kochankowie) ukazuje Amora w słońcu, który godzi strzałą
w serce stojącego między dwiema kobietami młodzieńca. Młodzieniec wy-
ciąga dłoń ku młodszej kobiecie, głowę odwraca w stronę starszej. Domyś-
lamy się, że dokonuje wyboru – rozsądek (a może wyrachowanie) nakazu-
je mu obdarzyć względami starszą niewiastę, żądza popycha go w kierunku
młodszej48.

Owo rozdroże49 interpretowane jest przez okultystów jako wybór
między Cnotą a Występkiem, między pragnieniem osiągnięcia wyższego
poznania (gnozy) a uległością wobec pożądliwości ciała. Widoczne na
karcie postaci uosabiają trzy typy świadomości, trzy elementy konstytu-
ujące człowieka: ciało, duszę, ducha. Sprawcą ich rozdarcia, a jednocześnie
kimś, kto nam ów fakt uzmysławia jest świetlisty anioł, Eros – personifika-
cja tej pierwotnej siły, która według orfików, popchnęła Noc i Chaos do
połączenia się w miłosnych zapasach i była praprzyczyną narodzin wszyst-
kich materialnych bytów. Blask emanujący zza pleców Erosa to nic innego
jak światło zaślepienia pętające zmysły, wolę i rozum wyzbyty daru
prawdziwego oglądu rzeczy. Eros roztacza przed oczami Kochanka wizję
sporu toczącego się o jego duszę poddanej presji „niskości” i „wysokości”.
Młodzieniec zamiast jednej duchowej istoty widzi dwóch zwiastunów tej
„dobrej nowiny”50, z których pierwszy ma cechy „demoniczne”, drugi –
„anielskie”, „boskie”. Sądzi więc, że to pomiędzy nimi musi dokonać

47 Opisując je opieramy się na marsylskiej wersji tarota. W innych odmianach tych kart
anielskie byty pojawiają się jeszcze na arkanach VII (Rydwan) i X (Koło Fortuny). Ich
omówienie „zagęściłoby” tylko wywód i nie wprowadziłoby żadnych istotnych zmian poza
stwierdzeniem faktu, że Rydwan jest symbolem mikrokosmosu odzwierciedlającego
makrokosmos (Świat) i że Koło Fortuny to obraz dynamiki uniwersum, w którym objawia
się moc uosabiana przez XXI arkan.

48 Dlatego francuska wersja tarota marsylskiego nadaje VI arkanowi tytuł „Zakochani”.
49 Łac. Bifurcatio, okultystyczny tytuł VI arkanu. Patrz: Grigorij Ossipowicz Mebes,

Wiedza tajemna. Encyklopedyczny wykład wiedzy duchowej opracowany na podstawie
egipskiej symboliki, t. 1-2, Wisła 1920-1921.

50 Co podkreśla okultystyczny tytuł tej karty w systemie Złotego Brzasku („Dzieci
Głosu”). Crowley nazywał ją „Wyrocznią Potężnych”.

421



wyboru. Ufając w dobroć swego serca wybiera „anioła”, a wybrawszy go
– wybiera ich obu51.

Są odtąd wiernymi, choć nie zawsze uwidaczniającymi się towarzysza-
mi jego „inicjacyjnej podróży”. Wiedzie ona po wyboistej ścieżce, a jej
dominującą cechą jest narastający konflikt, który przybiera różne formy:
raz rozpoznawany jest jako dychotomia „cielesności” i „duchowości”, to
znów jako opozycja „niewiedzy” i „poznania”. Na szczęście „inicjacyjne
wahadło” obraca się wokół centralnego punktu – wiary w możliwość
przezwyciężenia tych sprzeczności. Im większa wiara, tym większa wola
walki, tym większe pokładane nadzieje w pomoc „anielskiego wysłannika”.
Zdaje się on być nie tylko sojusznikiem w tych zmaganiach, ale również
gwarantem rychłego przeistoczenia i pokonania zła. Pewność ta zostaje
poddana drastycznej próbie pod koniec drugiej i na początku trzeciej fazy
wtajemniczenia (arkana XIV i XV).

Arkan XIV (Umiarkowanie) wyobraża odzianego w dwubarwną, szatę
anioła. Trzymając w dłoniach dwa naczynia anioł przelewa wodę z jednego
do drugiego dzbana. Dzban usytuowany wyżej nosi miano „słonecznego”,
drugi dzban jest dzbanem „księżycowym”. Woda płynie w dwóch kierun-
kach równocześnie, co znaczy, że „wysokość” (duch) staje się częścią
„niskości” (ciała)52. W alegorii tej dostrzegamy alchemiczny symbol
puryfikacji i godzenia przeciwieństw. Dokonuje się to dzięki integracji
trzeciego, nadrzędnego, unifikującego elementu (Merkuriusza – skrzydlatej
androgynicznej istoty). W tarocie inicjatorem przemiany jest byt świetlisty,
anioł o cechach androgyna, reprezentujący kobiecość, matczyność, opie-
kuńczość, oczyszczenie i, co najważniejsze, pojednanie ze sobą53.

Arkan XV (Diabeł) przedstawia skrzydlatą postać demonicznego władcy
piekieł stojącego na czymś, co może przypominać kowadło lub niezdarnie
narysowany tygiel. Chtoniczną symbolikę ikony podkreśla sposób wryso-
wania w nią dwóch innych postaci: kobiety i mężczyzny. Ich ciała są na
poły ludzkie, na poły zwierzęce, głowy zdobią rogate, błazeńskie czapki.
Ludzie stoją przykuci łańcuchem do tygla, kryjąc za plecami dłonie skrę-
powane sznurem. Diabeł jest figurą androgyniczną (uwidoczniają to jego

51 Czego alegoria ta nie ukrywa, gdyż Kochanek pragnie jednocześnie dwóch kobiet,
które uosabiają Erosa.

52 I na odwrót.
53 Arkan XIV nosił w Zakonie Złotego Brzasku tytuł „Córy Pojednania”. Crowley

nazywa ją „Córką Pojednawców” i „Darczynią Życia”. O ile więc Umiarkowanie reprezen-
tuje aspekt żeński, diabeł z arkanu XV uosabia aspekt męski (i zwie się „Dzieckiem Sił
Czasu” bądź „Panem Bram Materii”).

422



obnażone genitalia i kobiece piersi). W lewej skierowanej ku dołowi ręce
trzyma złamany miecz, prawą rękę unosi w górę, imitując gest błogo-
sławieństwa. Od czasów Eliphasa Leviego przyjmuje się, że z gestami tymi
wiążą się dwa słowa „wypowiadane” przez diabła: solve et coagula
(rozpuść i złącz – wykładane jako: zbawiam i mieszam).

Alegoria ta ma swój pierwowzór w alchemicznych rycinach ukazują-
cych Lucyferyczną Trójcę – symbol sublimacji pierwocin kamienia filozo-
ficznego. Sublimacja następuje po puryfikacji, która wieńczy wstępny cykl
operacji Wielkiego Dzieła i owocuje „iluzoryczną iluminacją” (w termino-
logii hermetycznej – Luna Albicinas)54. Innymi słowy dar pojednania ze
sobą ma krótkotrwały żywot i okazuje się fałszem. Na płaszczyźnie
inicjacyjnej przejście z fazy oczyszczenia do fazy krystalizacji jest tym
boleśniejsze, im bardziej zawierzyliśmy świetlistemu aniołowi Umiarkowa-
nia. Uświadomienie sobie, że niwelacja opozycji to złuda, sprzęga się
bowiem z przekonaniem, że jej sprawczym motorem był anioł Światłości,
a tak naprawdę – łudziciel.

Jak na ironię objawicielem tej nieprzyjemnej prawdy staje się reprezen-
tant Mroku, a dokładniej Lucyfer, czyli „Nosiciel Światła”. W jego osobie
Mrok jawi się jako Światło, bo rzecz całą rozświetla, uświadamiając Głup-
cowi, że wyzwolenie to po prostu nowa forma niewoli i trwania w iluzji.
W wyniku tego, jeśli tak można powiedzieć, pomieszania wektorowych
usytuowań Blasku i Ciemności (Jasność winna być „na górze”, Ciemność
– „w dole”, jest tymczasem na odwrót), cały porządek świata ulega
destrukcji, stare kanony wiary, wiedzy, poznania rozpadają się niczym
domek z kart, tajemne centrum labiryntu zieje pustką. Głupiec czuje się
oszukany, odtrącony, potępiony, wszelkie jego wysiłki poszły na marne,
runął na „dno kosmosu”, szukając Boga znalazł diabła i swoje w nim
„duchowe korzenie”55. Z drugiej wszelako strony podświadomie wierzy,

54 Łac. Księżyc lśniący bielą. Faza ta znamionuje dokonanie połowy Wielkiego Dzieła.
Alchemik sądzi, że to koniec, w rzeczywistości to dopiero właściwy początek operacji.

55 Tak naprawdę Umiarkowanie i Diabeł są jedną i tą samą potęgą jawiącą się na dwa
sposoby. Świetlisty jej aspekt okultyzm i współczesna gnoza łączą z mocą lucyferyczną,
mroczny – z arymaniczną (od imienia boga ciemności zoroastryzmu Arymana). Spotkanie
z tą potęgą owocuje przekonaniem, że to ona „zrodziła” człowieka idącego ścieżką
magicznej inicjacji. Ponieważ inicjacja ma zawsze na celu „powrót do źródeł” (do mocy
i miejsca skąd człowiek pochodzi, gdyż tylko stamtąd może czerpać autentyczną siłę swej
przemiany), Głupiec niejako automatycznie lokalizuje swe „duchowe korzenie” w czarno-
białej potędze. I nie tylko „duchowe”, także „materialne” (co przejawia się na różne
sposoby). Ów matczyny aspekt Umiarkowania i ojcowski Diabła odbierany jest jako
manifestacje „ducha gnozy i światła” (Umiarkowanie) i przejaw zakorzenienia w czymś

423



że skoro już wszystko odrzuci, znajdzie „wszystko” tam, gdzie z wszyst-
kiego został obdarty. A że niżej zejść nie można, dalsza droga musi wieść
w górę. Pustkę rozbitych struktur wypełnia blask wschodzącej nad hory-
zontem Jutrzenki56 zwiastującej ukojenie i spokój. Głupiec idzie za jej
światłem, gdyż sądzi, że owo światło ma inną niż tamte „światła” naturę.
W kresie, który osiągnął widzi nowy początek. I tak też w pewnym sensie
się dzieje, o czym mówi XX arkan tarota.

Jego tytuł (Sąd Ostateczny) wprowadza nas w błąd. Owszem, widzimy
na karcie anioła w słońcu, anioł dmie w trąbę, którą zdobi sztandar z nary-
sowanym nań krzyżem (znakiem Syna Człowieczego). Poniżej zauważamy
trzy ludzkie postaci (mężczyznę, kobietę, starca) wynurzające się z grobu.
Jest to więc raczej Zmartwychwstanie, czy może obwieszczenie Rezurek-
cji57 przez niebiańską, świetlistą istotę.

Anioł, który obwieszcza ludziom tę nowinę, nazywany był w Zakonie
Złotego Brzasku Duchem Prapoczątkowego Ognia”. W alchemii nosi on
miano ignis ardens – ognia wiecznego pałania. Jego żar przenika cztery
pierwotne skupienia materii zwane żywiołami. Na wyższym (czy też
bardziej pierwotnym) poziomie kosmicznym jawią się one jako cztery
rodzaje ognia: ogień ziemski, wodny, powietrzny i „elementarny” („ogni-
sty”). Formują one poczwórną sferyczność uniwersum (analogiczną do
czwórpodziału kabalistycznego Drzewa Życia). „Najniższa sfera – pisze
o nich Jung – odpowiada sferze Wulkana, tj. ziemskiego (?) ognia, druga
– sferze Merkurego, tj. duchowi życia wegetatywnego, trzecia – sferze
księżyca, żeńskiej, psychicznej zasadzie, i w końcu czwarta – Słońcu,
zasadzie męskiej, duchowej”58.

„Jeśli czwórcę rozpatrzymy z punktu widzenia trójwymiarowości prze-
strzeni (tj. szerokości, długości i wysokości; uwaga J.W.S.) – ciągnie dalej
autor Rebisa, czyli kamienia filozofów – to czas można uznać za czwarty
wymiar. Jeśli natomiast na czwórcę spojrzymy z punktu widzenia trzech
własności czasu (przeszłość, teraźniejszość, przyszłość), to statystyczna
przestrzeń, w której przebiegają zmiany stanu, uzupełni ją jako jedność

dobrze znanym (Diabeł). W XV arkanie wszystko się wyjaśnia i, jeśli tak można powie-
dzieć, materializuje (krystalizuje). Ponieważ mało kto chce pochodzić „od Złego” (bo
każdy wierzy, że w swym wnętrzu jest „dobry”), przewodnik Głupca „wycofuje się”
i przygotowuje do wykonania następnego ruchu. By tego dokonać musi objawić się jako
ktoś zupełnie inny; ktoś za kim Głupiec pójdzie wierząc, że nie idzie za Diabłem.

56 Opowiadają o tym arkana XVI (Wieża) i XVII (Gwiazda). W kabale tytuł „Syna
Jutrzenki” nadawany jest Chrystusowi i Lucyferowi.

57 Okultystyczny tytuł arkanu. Patrz: G.O. Mebes, Wiedza tajemna...
58 Carl Gustav Jung, Rebis czyli kamień filozofów, Warszawa 1989, s. 439.

424



i jako czwarty element. W obu wypadkach – konkluduje Jung – czwarty
element jest niewspółmiernym „innym”, którego jednak potrzebujemy do
wzajemnego określenia „jednego” i „innego”59.

Ten właśnie sekret „unii czworga” objawia nam anioł Zmartwychwsta-
nia, rozpościerając nad głowami trojga ludzi flagę przekreśloną krzyżem:
znakiem tej jedności. Rzecz jednak nie w znaku, lecz w strukturalnej
konfiguracji ikony, która powtarza motywy występujące w karcie Kochan-
ków („słoneczny” anioł w górze, trójka ludzi w dole, tam strzała, tu trąba
skierowana ku środkowej postaci). Tak naprawdę to nie trzy osoby wycho-
dzą z grobowca, ale jedna, zajmująca centralne miejsce w dole obrazu.
Dwie pozostałe (starzec i kobieta) asystują mężczyźnie, składając dłonie
w modlitewnym geście. Rozpoznajemy w nich dwóch zwiastunów z VI
arkanu, w pełnej zgodzie radujących się z dokonanego dzieła (karta Sąd
Ostateczny wieńczy trzecią fazę inicjacji). Konflikt między ciałem, duszą
i duchem został zażegnany, trójca łączy się w blasku bijącym z „czwarte-
go”, gdyż to on, anioł Rezurekcji, posiada moc jednania przeciwieństw.

Jeśli więc światło Erosa było światłem zaślepienia, światłość „Ducha
Prapoczątkowego Ognia” jest światłem przejrzenia. W jego oświecających
umysł płomieniach coniunctio oppositorum staje się unią opozycji nie tyle
istotową, co – jeśli tak można powiedzieć – unią funkcjonalną. Intuicja ta
znajduje odbicie w gnostyckich doktrynach przekazujących nam wizję
kosmicznej czwórcy: Ojca, Syna, Duch Świętego i Diabła60. Opiera się
ona na przekonaniu, że troistość makro i mikrokosmosu, tak mocno
akcentowana przez chrześcijańskich teologów, jest obrazem niepełnym
i nie wyjaśnia przyczyn istnienia kosmicznej zasady zła, którą – bez
przyjęcia jej równoważności wobec pozostałych członków Trójcy –
człowiek chcąc nie chcąc, musi osadzać w Bogu Ojcu. Albo więc Bóg
Ojciec ma naturę ambiwalentną i z przyczyn całkowicie niejasnych
dopuszcza zło i akceptując jego działanie jest w jakimś stopniu za nie
odpowiedzialny, albo będąc absolutnym dobrem zezwala, by harmonię
świata konstytuowały dwie siły: Chrystus oraz Jego bliźniaczy brat
Lucyfer61. Ponieważ Duch Święty jest w tej czwórcy syntezą tego, co

59 C.G. Jung, Rebis..., s. 442.
60 Patrz: C.G. Jung, Archetypy i symbole, Warszawa 1981, s. 201-247.
61 Jest to jeden z najważniejszych mitów dawnej i współczesnej gnozy. Zachował do

dziś żywotność w folklorze Bałkanów. Rozpoznajemy w nim stary, idoeuropejski mit
o bliźniaczych lub paralelnych bóstwach, z których jeden jest jasny, drugi – ciemny
(w hinduizmie np. Kryszna i Balarama, Rama i Lakszmana). W parze tej szatan jest
starszym bratem, Chrystus – młodszym.

425



pierwotnie było Jednością, po jej rozbiciu Jedność tę aktualizuje czwarty,
„zapomniany element”. Stąd już niedaleko do identyfikacji szatana z tym
czynnikiem czwórcy, który dopełniając wszelkie rodzaje mikro- i makro-
kosmicznych „trójc” przeobraża je w zintegrowaną, dynamiczną całość62.

GŁUPIEC I MERKURIUSZ

Aczkolwiek światło anioła Rezurekcji przynosi pokój trójce ludzi (aż
prosi się, by odczytać w starcu reprezentację Ojca, w kobiecie – Ducha,
w mężczyźnie – Syna), nie on jest owym czwartym elementem, lecz tym,
w którego imieniu aniołów występuje. Widzimy go na XXI karcie tarota
(Świat). Arkan ten przedstawia nagą kobietę okoloną wieńcem zwycięstwa.
Niewiasta pląsa radośnie, trzymając w jednej dłoni bębenek, w drugiej –
pałeczkę. Cztery rogi ikony zajmują symbole Świętych Stworzeń Rydwanu
(anioł, orzeł, byk, lew).

Uosabiająca Świat postać kobiety przeszła znamienną metamorfozę.
Jacques Vievill, producent najstarszej talii tarota marsylskiego, ukazał
Świat jako zmartwychwstałego Chrystusa z niebem nad głową. Na wydru-
kowanym w latach siedemdziesiątych XVII wieku tarocie Jeana Nobleta
Zbawiciel przemienił się w „jezusopodobnego” androgyna (utracił nimb,
„dorobił” się natomiast kobiecych piersi). Dopiero datowany na 1718 rok
tarot Françoisa Heriego prezentuje Świat „ucieleśniony” w nagiej tancerce
(i ta forma do dziś uważana jest za ikonograficznie poprawną).

Pierwsza wersja Świata nawiązuje do religijnej sztuki, którą siedemna-
stowieczni kabaliści wykorzystywali do ilustrowania różnych aspektów

62 Mechanizm scalającej mocy „czwartego” widać również w przypadku Niewymawial-
nego Imienia Boga JHWH. Wg kabały czwarta litera Imienia (litera he) „ogarnia” sobą całe
Imię i czyni je pełnym Imieniem. W kabale okultystycznej przyjmuje się, że litera jod to
Ojciec, waw – Duch Święty, „pierwsze” he – Chrystus, „drugie” he (czyli ostatnia litera
Tetragrammatonu) – szatan. Również chrześcijańskie piśmiennictwo akcentuje dopełniającą
rolę „czwartego”, jednakże owym „czwartym” ma być człowiek, nie diabeł. Pięknie
ukazuje to chociażby ikona Świętej Trójcy Andrieja Rublowa, na której widzimy trzech
aniołów siedzących przy czworokątnym stole. Czwarty bok jest pusty i „czeka” na
człowieka (patrz: Benoit Standeart, Ikona Trójcy Andrieja Rublowa, Bydgoszcz 1995;
Grigorij Krug, Myśli o ikonie, Białystok 1991; J.W. Suliga, Krocząc drogami aniołów.
Anioły w sztuce i tradycji judeochrześcijańskiej, katalog wystawy, Warszawa 1998). Można
powiedzieć, że próbując stać się „czwartym elementem” Świętej Trójcy diabeł ponawia
swój bunt przeciw Bogu, ponieważ miejsce to jest przeznaczone dla człowieka, któremu
strącony anioł nie chciał złożyć pokłonu i dlatego wszczął rebelię.

426



doktryny wywodzącej się z hermetyczno-teozoficznej nauki różokrzyżow-
ców. Podobne, aczkolwiek bardziej rozbudowane wizerunki, odnajdujemy
w wielu kabalistycznych traktatach63. Chrystus-Logos personifikuje
w nich Słowo pojmowane jako stwórczy pierwiastek Boskiej energii, oś,
centrum oraz punkt odniesienia wszelkich cząstek wszechświata, które zeń
wytryskują i do niego powracają. Androgyn z tarota Jeana Nobleta
poszerza tę wizję. Z jednej strony jest on „jezusopodobnym” Adamem-
Kadmonem – androgynicznym przedwiecznym człowiekiem stworzonym
na początku procesu emanacji, uformowanym z sześciu niższych sefirotów
Drzewa Życia, w którym rozbite światy odnajdą u kresu czasu swe pełne
odzwierciedlenie. Z drugiej strony ów upodobniony do Jezusa androgyn
jawi się jako Merkuriusz: duch „pierwszej materii” (pierwotnego tworzywa
uniwersum).

Paralela Chrystus-Adam-Kadmon-Merkuriusz wynika z prostego zało-
żenia, iż materialną i duchową sferą kosmosu rządzi jedna siła, która
w zależności od punktu widzenia bywa „czymś” lub „kimś”, zawsze jed-
nak objawia w sobie moc restytuowania pierwotnej harmonii. W Szmarag-
dowej Tablicy jest ona nazywana „tą Jedną rzeczą” przenikającą niebo i
ziemię, czerpiącą moc z wyższych i niższych sfer kosmosu, i dzięki której
we wszechświecie panuje harmonizujące opozycję prawo analogii (to samo
w górze, co na dole, i na odwrót). Natomiast zamieszczony jako motto do
rozważań Junga o naturze Merkuriusza hermetyczny tekst z II wieku po
Chrystusie określa go mianem Władcy Świata mieszkającego w ludzkich
sercach, wynalazcy słów oraz proroka przemawiającego do śmiertel-
nych64. Jest on więc Mocą, Słowem i Mądrością przekazywaną ludziom.
„Dlatego – powiada o sobie w ostatnim wersie Szmaragdowej Tablicy –
jestem nazywany Hermesem Potrójnie Wielkim (Hermes Trismegistos),
posiadającym trzy części filozofii całego świata”65.

Odczytując ten akapit Szmaragdowej Tablicy kabalista dodałby ironicz-
nie, że owo „posiadanie trzech części świata” ogranicza się do trzech pięter

63 Np. w Amphitetrum sapientiae aeternae solis versae Henryka Kuhnrata (rok wydania
1609), w diagramie narysowanym przez Abrahama Franckenberga (koniec XVII wieku)
zatytułowanym Jesus mihi omnia, czy w Oedipus Aegyptiacus Athanasiusa Kirchera (1602-
1680) na rycinie zatytułowanej Siedemdziesiąt dwa Imiona Boże.

64 „Hermes, Władca Świata, który mieszka w naszych sercach, sfera Księżyca, okrągły
i czworokątny, wynalazca słów języka, posłuszny sprawiedliwości, odziany w chlamidę,
o uskrzydlonych stopach, władca języka wydającego wszystkie dźwięki, prorok przemawia-
jący do śmiertelnych...”. Cytat za: C.G. Jung, Rebis, czyli...

65 W tłum. Romana Bugaja, Hermetyzm, Wrocław-Warszawa-Kraków 1991, s. 120.

427



kosmosów formowania i czynienia (siedmiu nieb, ziem i piekieł). Merku-
riusz „krąży” pomiędzy nimi niczym dżin zamknięty w butelce, którego
uwolnienie (tj. wysublimowanie z „pierwszej materii”) stanowi finalną fazę
Wielkiego Dzieła alchemicznego. Lapis philosophorum to po prostu inna
postać Merkuriusza przeobrażającego „wszystko we wszystko”, wszystko
podlega bowiem prawom analogii i magicznym zasadom odpowiedniości.
Jedność dwoistości jego natury ma nieskończone wręcz wymiary66. Doko-
nawszy jej gruntownej analizy Jung powiada o nim, iż Merkuriusz to istota
składająca się „ze wszystkich dających się pomyśleć przeciwieństw”. Jest
on – ciągnie dalej –

wyraźną dwójnią, która jednak zawsze nazywa się jednią (...). Jest on istotą fizyczną
i duchową. Jest procesem przemiany tego, co niskie, fizyczne, w to, co wyższe,
duchowe i vice versa. Jest diab em (czyli poszukiwanym przez nas „czwartym ele-
mentem” – uwaga J.W.S), wskazującym drogę Zbawicielem, ulotnym tricksterem
oraz Bóstwem w tej postaci, w jakiej odbija się ono w macierzyńskiej naturze67.

Odbiło się ono w trzeciej, ostatecznej wersji Świata, którą pojmuje się
jako obraz wyobrażający Duszę Wszechświata (Anima Mundi) – żeński
archetyp Boga pośredniczący między światem stworzonym a Stwórcą.
Naga postać Animy pojawia się na licznych rycinach i diagramach zdobią-
cych dzieła Roberta Fludda (1574-1637)68. Jej tarotowym pierwowzorem
były najprawdopodobniej alegorie Świata obrazowane w szesnastowiecz-
nych tarotach niderlandzkich. Wykazuje ona również podobieństwo do
karty Świat z wydanego w 1610 roku tarota paryskiego69.

Dołączenie do niej wyobrażeń lwa, byka, orła i anioła może być różnie
interpretowane. Jeśli symbolizują one cztery żywioły, XXI arkan staje się
„komentarzem” do czwartego wersu Szmaragdowej Tablicy informującego
nas, że „Ojcem jego (Merkuriusza) jest Słońce (ogień), matką Księżyc
(woda), wiatr nosił go w swoim łonie (powietrze), karmicielką jego jest
ziemia”70. Jeżeli wszelako uznamy, iż są to Święte Stworzenia Rydwanu
oraz czterej archaniołowie strzegący Boskiego Tronu (Michael, Raphael,
Gabriel, Uriel), dostrzeżemy w pląsającej nudystce jej „kabalistyczną

66 I dlatego pierwszym, a więc wprowadzającym arkanem Wielkich Wtajemniczeń
tarota jest arkan Mag oznaczony znakiem planety Merkury i identyfikowany z Hermesem
Trismegistosem, a szerzej – z Merkuriuszem.

67 C.G. Jung, Rebis, czyli..., s. 333.
68 Więcej na ten temat: Joscelyn Godwin, Robert Fludd. Hermetic Philosopher and

Surveyor of Two Worlds, London 1979.
69 R.S. Kaplan, The Encyclopedia...
70 R. Bugaj, Hermetyzm..., s. 120. Uwagi w nawiasach – J.W.S.

428



siostrę”, Szechinę (Bożą Obecność w świecie), reprezentującą żeński,
immanentny aspekt Bóstwa „zamieszkującego” świat i w nim się uobecnia-
jącego.

Określenia tego – pisze Alan Uterman – często używa się po prostu jako synonimu
Boga, lecz niektórzy filozofowie żydowscy postrzegali ją jako odrębny, powo any do
życia byt, istotę świetlną, z którą cz owiek może nawiązać kontakt (...). Szechina
spowija ca y lud Izraela, lecz jest też natchnieniem poszczególnych jednostek,
zw aszcza tych, które s użą Bogu z radością. W tym ujęciu Szechinę i Ruach ha-
Kodesz (Ducha Świętego – uwaga J.W.S) można traktować zamiennie71.

Ten drugi aspekt upodobnia Szechinę do Maryi, której zobrazowana na
ikonach postać stanowi, w pewnym sensie, odzwierciedlenie Trzeciej
Osoby Boga, czyli Ducha Świętego72, oraz do Matki Bożej Mądrości,
czyli Świętej Sofii ukazywanej na bizantyjskich malowidłach pod postacią
uskrzydlonej niewiasty. Włodzimierz Sołowiow pisał o tej ostatniej, iż jest
ona „najprawdziwszym, najczystszym i najdoskonalszym człowieczeń-
stwem, najwyższą formą społeczną, żywą duszą przyrody i wszechświata,
od początku złączoną z Bogiem i łączącą z Nim wszystko, co żyje”73.
Stąd już niedaleko do utożsamienia Świętej Sofii ze Słowem Bożym
i z biblijną Mądrością Bożą, która od zarania czasów towarzyszy ludziom,
„a przez pokolenia zstępując w dusze święte, wzbudza przyjaciół Bożych
i proroków”74, oraz z samym Chrystusem (czego sygnałem na niektórych
kompozycjach przedstawiających skrzydlatą Mądrość jest okalający jej
głowę nimb uformowany w kształcie krzyża, w bizantyjskiej ikonografii
zarezerwowany jedynie dla Syna Bożego)75. Dwoistość tę dostrzegamy
również w XXI arkanie tarota, z jednej strony bowiem wolno nam go
odczytywać jako aluzję do słów początkujących 12 rozdział Apokalipsy
świętego Jana76, z drugiej do wizji Baranka (tj. Chrystusa-Logosa)
zasiadającego na tronie pośród czterech Zwierząt oraz opisu rydwanu
Bożego z Księgi Ezechiela77.

Odepchnijmy jednak pokusę ustawienia w jednym szeregu tarotowej
nudystki, Szechiny, Maryi i Świętej Sofii. Można je oczywiście traktować

71 Alan Uterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, Warszawa 1994, s. 267.
72 Por. Alexis Kniazef, Matka Boża w kościele prawosławnym, Warszawa 1996.
73 Cytat za: Paweł Florenski, Ikonostas i inne szkice, Białystok 1997, s. 70.
74 Mdr 7, 26-28.
75 Por. Paweł Florenski, Ikonostas..., s. 55 i dalsze.
76 „Potem wielki znak się ukazał na niebie: Niewiasta obleczona w słońce i księżyc pod

jej stopami, a na jej głowie wieniec z gwiazd dwunastu” (Ap 12, 1).
77 Ap 4, 2-9; Ez 1, 4-28.

429



jako przejaw tego samego archetypu Matki, Niewiasty czy Bogini. Jednak-
że na poziomie duchowego doświadczenia nie są one tym samym. Inaczej
postrzega Szechinę żydowski kabalista, inaczej widzi Maryję czy Świętą
Sofię chrześcijanin, kim innym zaś okazuje się być tarotowa Anima Mundi
dla okultysty. „Symbol ten – pisze Papus – reprezentuje Makrokosmos
i Mikrokosmos, to znaczy Boga i Stworzenie albo Prawo Absolutu. Cztery
figury umieszczone w rogach przedstawiają cztery litery Świętego Słowa
(tj. litery jod, he, waw, he tworzące Tetragrammaton JHWH – uwaga
J.W.S) lub cztery wielkie symbole Tarota (...). Między Świętym Słowem,
które oznacza Boga, a środkiem figury jest krąg lub elipsa, przedstawiająca
Naturę i jej regularny i nieunikniony bieg (...). Na koniec, środek figury
reprezentuje ludzkość, Adama-Ewę, trzeci element wielkiego ciągu Absolu-
tu...”78. Jest to, innymi słowy, symbol najwyższego wtajemniczenia,
„Korona Magów”79, która wieńcząc skronie Głupca stanowi „klucz”
umożliwiający poznanie uniwersalnego systemu magicznych analogii
i odpowiedniości.

„Klucz” ów różnorako był przedstawiany. Oswald Wirth nadał mu
formę sześciokątnej gwiazdy wypełnionej hebrajskimi literami i uwidacz-
niającej związki między planetami, zodiakami a kartami tarota. W Zakonie
Złotego Brzasku wyobrażenie to określono mianem „kamienia kubicznego”
i zastąpiono czworoboczną figurą obrazującą siedem kierunków przestrzeni
i dwanaście krańców rozciągłości makro- i mikrokosmosu opisanych w ka-
balistycznym traktacie Sefer Jecirach datowanym na II-VI stulecie po
Chrystusie80. Jego rozszyfrowanie wymaga od adepta doskonałej znajo-
mości czterech podstawowych praw magicznych: prawa siły ludzkiej woli
działania na świat, prawa właściwości świata astralnego, prawa magicznych
analogii w świecie materialnym i astralnym, prawa twórczej mocy wy-
obraźni. Ich praktyczne zastosowanie połączone z kabalistyczną wiedzą
o strukturze „kubicznego kamienia” owocuje mocą wpływu na bieg rzeczy,
a na poziomie poznawczym umożliwia rozumienie wszelkich zjawisk natu-
ralnych i kulturowych poprzez wniknięcie w ich wewnętrzną, ukrytą
strukturę. Na jeszcze wyższym poziomie „kubiczny kamień” pozwala do-

78 Papus [pseud.], Tarot Cyganów. Klucz do nauk okultystycznych, Warszawa 1994,
s. 210-211.

79 Corona Magica. Okultystyczny tytuł XXI arkanu. Zob. Papus, Tarot Cyganów...;
G.O. Mebes, Wiedza tajemna...

80 W Polsce ukazały się dwa przekłady tej księgi: Sefer Jecirach czyli Księga
Stworzenia, tłum. W. Bojer, J. Doktór, B. Kos, Warszawa 1995 oraz Księga Jecirah, Klucz
kabały, tłum. M. Prokopowicz, Warszawa 1994.

430



konywać wglądu w obszar zwany akaśą, który jest rodzajem „kosmicznej
pamięci” zawierającej informacje o przeszłości, teraźniejszości i przyszłoś-
ci; „zwierciadłem” zachowującym obrazy zdarzeń jakie rozegrały się
w tym oraz w innych światach.

Będąc rekapitulacją „wszystkiego” akaśa skupia w sobie wszystkie
piętra wszechświata, którego podstawowymi składnikami są, jak nauczał
Aleister Crowley: „Nuit – Przestrzeń – to jest całość wszelkich możliwości
– i Hadit, jakikolwiek punkt, który doświadcza tych możliwości (jednost-
kowa świadomość, człowiek – uwaga J.W.S)”81. Dlatego każde działanie,
o ile dokonuje się w celu spełnienia prawdziwej natury bytu (czy to
materialnego, czy duchowego), jednoczy człowieka z jakąś częścią Nuit,
im szerszy zaś, uniwersalny i nasycony uświadomionymi związkami z mo-
cami konstytuującymi kosmos ma ono zakres, tym silniej sprzęga ludzką
świadomość z innymi formami oraz stanami świadomości. Na najwyższym
poziomie działania będącego magicznym aktem woli, świadomość czło-
wieka „zlewa się” z Nuit. Ponieważ w Nuit zanikają potoczne pojęcia
dobra i zła, jednocząc się z nią człowiek zyskuje absolutną wolność
czynienia tego, co chce i jak chce; nie ogranicza go nic poza kosmicznym
prawem, które Crowley określił mianem „Prawa Thelemy”: „Czyń swoją
wolę niechaj będzie całym Prawem. Miłość jest prawem, miłość podług
woli. Nie ma żadnego prawa ponad: Czyń swoją wolę”82.

Wynosząc człowieka do poziomu równorzędnego partnera Sprawczej
Mocy, „kubiczny kamień” staje się bramą wiodącą w głąb kosmosu,
w którym chaos przypadkowych relacji i uporządkowana struktura fenome-
nów nie tworzą dychotomii, lecz wzajem się dopełniają. Wszystko ma
jakiś sens i nie ma go zarazem, analogia kreuje nowe analogie, siła kreacji
rozsadza ledwie co ukształtowaną harmonię odpowiedniości. Punkt dojścia
owocuje czymś w rodzaju illuminatio magicae rodzącej przekonanie, że
uprawiający magię człowiek dysponuje nadludzką mocą, boską zdolnością
„pełnego uczestnictwa w bycie” i władania nim „podług woli”83. Czyn-

81 Aleister Crowley, Księga Prawa [w:] A. Crowley, Magija..., s. 302.
82 A. Crowley, Magija... Podkr. J.W.S. „Thelema w rozumieniu Crowleya – wyjaśnia

Dariusz Misiuna, tłumacz Magiji w teorii i praktyce – odnosi się do prawdziwej woli
czlowieka, którą odkrywa się w procesie pozbywania się złudzeń. Nie jest to zatem wola
rozumiana jako „chęć”, lecz jako efekt końcowy indywiduacji” (A. Crowley, Magija...,
s. 150).

83 I tym też różni się „magiczne oświecenie” od oświecenia „mistycznego”, to pierwsze
bowiem akcentuje prymat woli człowieka zaangażowanego w świat fenomenów, to drugie
„rozwiewa” złudę fenomenalnego świata i podporządkowuje wolę ludzkiej istoty woli
„pozaświatowego”, osobowego Boga („bądź wola Twoja” teistycznych religii), lub ulega

431



nikiem sprawczym jest poddana wizualizacyjnym rygorom wyobraźnia
„odziana” w rytualne szaty magicznych zabiegów, których sekret prze-
kazywany zostaje na drodze wtajemniczenia84. Operując różnorakim
zestawem symboli, mag nie przywiązuje większej wagi do tego jak poj-
mują je wyznawcy egzoterycznych form religii. Odkrywa w nich nową,
a właściwie „starą”, ukrytą, tajemną treść i traktuje jako dowód na
istnienie „prawiedzy” i „praobjawienia”, które legły u podstawy wszystkich
wielkich systemów religijnych. Jego przekonanie wynika nie tyle z wiary
czy poznania, co z doświadczenia, magia bowiem jest praktyką skuteczną
w tym sensie, że przyzywane moce, duchy, potęgi faktycznie objawiają się
magowi i wchodzą z nim w ścisły związek, będąc tymi których ewokuje,
a jednocześnie kimś odmiennym (co skłania go do podejmowania dalszych
prób penetracji duchowego kosmosu).

Kimkolwiek przeto pragnie jawić się niewiasta z karty Świat, nie jest
TYM, kto za nią się ukrywa. Wiemy, że pośredniczy pomiędzy NIM
a światem, że skupia w sobie całą osnowę uniwersum, a przenosząc ją na
wyższy poziom pozwala MU nią manipulować. I tak oto nareszcie wynu-
rza się zza pleców rozbawionej Animy Mundi Bóg-Mag, wieloimienny
mocarz światłocienia. W Zakonie Złotego Brzasku obdarzono go tytułem
„Wielkiego Pośród Nocy Czasu”85. Metodą upiornych porównań imię to
wywołuje w nas wspomnienie pobytu w Indiach i w Tybecie. Gdzieś
w odległych pokładach pamięci majaczą obrazy przedstawiające rządcę
Kalaczakry demona Mahakalę, wizerunki ukazujące postać Mahadewy –
Śiwę Nataradżę, tak niepokojąco podobnego do tancerki z XXI arkanu86.

„zawieszeniu” po to, by człowiek mógł postępować zgodnie z prawami nieosobowego
Absolutu: wu-wei taoizmu (dosł. „niedziałanie”, czyli podążanie za „nurtem Tao”), „takość”
buddyzmu pojmowana jako realizacja natury Buddy osiągnięta dzięki przezwyciężeniu
iluzorycznej wiary w istnienie jednostkowego „ja”.

84 Dlatego po ogłoszeniu „Prawa Thelemy” Aleister Crowley pisze: „Pewne sposoby
techniczne służące do osiągnięcia tego znajdują się w Magiji w teorii i praktyce. Można
też nauczyć się ich pod bacznym okiem Mistrza Theriona i jego wykwalifikowanych
asystentów” (A. Crowley, Magija..., s. 303). Mistrz Therion to magiczny tytuł Crowleya.
Imię to oznacza „Bestia”, zaś jego liczbowa wartość wynosi 666.

85 Corona Magica. Jest to okultystyczny tytuł XXI arkanu.
86 Mahakala (sanskr. „Wielki Czarny”), demon trzymujący w rękach Krąg Czasu

(sanskr. Kalaczakra). W buddyzmie tybetańskim uosobienie ułudy, iluzji świata (pożądli-
wości oraz pragnień, które nadają światu pozory rzeczywistości i leżą u podstaw karmana:
prawa przyczyny i skutku). Mahadewa (sanskr. „Wielki Bóg”) – przydomek hinduskiego
boga Śiwy (sanskr. „Łaskawy”). Śiwa Nataradża (Śiwa Król Tańca) to niszczycielski aspekt
Śiwy – kosmicznego jogina, który medytując stwarza iluzję świata, a potem ją niszczy
pląsając pośród płomieni swej mocy. Niszcząc świat, Śiwa zbawia jednocześnie swych

432



Nasz wzrok zatrzymuje się na symbolu planety Saturn, którym arkan ten
jest sygnowany. I już widzimy posępnego Kronosa, strąconego do Tartaru
władcę nocnego nieba, przywódcę tytanów, którzy – według orfików –
uosabiali demoniczną siłę piekieł makro- i mikrokosmosu oraz byli
prarodzicami „wszystkiego co śmierci podlega (...), istot ziemnych,
morskich i opierzonych”87. Identyfikujemy go z Chronosem-Czasem-
rodzicielem i pożeraczem bytów. „Czas to śmierć”, myślimy, zerkając na
hebrajską literę taw, której karta Świat jest podporządkowana, a która
wyznacza jej najwyższe i najniższe miejsce na Drzewie Życia oraz czyni
z „Wielkiego Pośród Nocy Czasu” alfą i omegą wszystkich pięter uniwer-
sum88. Nagle uprzytamniamy sobie, że według kabalistycznych legend
litera ta spocznie kiedyś na czołach sprawiedliwych radujących się
wiecznym życiem, ale też posłużyła ona Bogu jako znak niezmazalnego
piętna wypalony na czole Kaina. Odczuwamy coraz większy niepokój,
gdyż tam, gdzie obiecywano nam zmartwychwstanie oraz coniunctio et
unio oppisitorum, wciąż obowiązują prawa przeciwieństw i współistnienia
dwóch Bogów. Dwóch Bogów będących w gruncie rzeczy jednym „Bo-
giem”: tym, który objawiwszy się Crowleyowi pod imieniem Ra Hoor
Khuta („Ra, który jest Horusem na Horyzoncie”) podyktował mu Księgę
Prawa. I który uczyniwszy to, oznajmił:

Ja jestem w tajemnym czworakim s owie (tj. w Tetragrammatonie JHWH – uwaga
J.W.S.), bluźnierstwie wobec bogów ludzkości. Przeklęci! Przeklęci! Przeklęci! Swoją

wyznawców. Podobieństwo wizerunków Śiwy Nataradży i tancerki z XXI arkanu tarota jest
uderzające i od dawna fascynowało okultystów. Z tego, co nam wiadomo, Rudolf Steiner
(twórca antropozofii) twierdził, że w hinduistycznej triadzie naczelnych bóstw (Brahma,
Wisznu, Śiwa) Śiwa reprezentuje Lucyfera z czasów poprzedzających jego bunt przeciw
Bogu. Zgodnie z tą ideą, Wisznu byłby zatem „Chrystusem”, a bóg-stwórca Brahma
„Bogiem Ojcem”.

87 Cyt. za: Andrzej M. Kempiński, Słownik mitologii ludów indoeuropejskich, Poznań
1993, s. 429. Warto przy tym zwrócić uwagę na to, że władza tytanów obejmowała trzy
sfery kosmosu symbolizowane w cytowanym tekście przez żywioły (ziemię, wodę,
powietrze). Odpowiadają one trzem piętrom światów formowania i czynienia (piekłom,
ziemiom, niebiosom).

88 Alfa i omega to pierwsza i ostatnia litera alfabetu greckiego. W alfabecie hebrajskim
odpowiadają im alef i taw. Ponieważ hebrajskie litery to zarazem liczby, kabała stosuje
kilka sposobów ich z nimi identyfikowania. Najbardziej rozpowszechnione są systemy
prosty i odwrócony. W systemie prostym alef to 1, taw – 400. W systemie odwróconym
alef przyjmuje wartość 400, taw – 1. W zależności od systemu litera taw spoczywa na
ostatniej ścieżce Drzewa spinającej Podstawę z Królestwem lub na pierwszej (Korona –
Mądrość). Jest więc najniżej i najwyżej jednocześnie, obejmując całe Drzewo Życia.

433



g ową Soko a dziobię oczy Jezusa zwisającego na krzyżu. Skrzyd ami uderzam
w twarz Mahometa i oślepiam go. Szponami wyrywam mięso Hindusów i Buddy-
stów, Mongo ów i Dinów. Bahlasti! Ompehda! Pluję na wasze nadęte wyznania (...).
Ja jestem Bóg Ciszy i Si y o Sokolej G owie; mój nemes89 zas ania b ękit nieba
nocą. Bądźcie pozdrowieni! Waleczni bliźniacy przy filarach świata! jako że wasz
czas już się zbliża. Ja jestem Pan Podwójnej Różdżki Mocy; różdżki Si y Kof Nia –
ale lewą rękę mam pustą, gdyż roztrzaska em Wszechświat: a nic nie jest
trwa e...90.

* * *

Wystarczy. Głupiec znalazł swój „ukryty kamień”. Ozdobił skronie
„Koroną Magów”. Wyruszył w drogę dawno temu, gdy po raz pierwszy
spotkał ojca łgarstwa. Zstąpił do „wnętrza ziemi” i ponownie go ujrzał.
Wędrując złożył pokłon wszystkim postaciom imitatio Dei, jakie mu ów
ojciec w tym czasie podsunął. Łamał przykazanie za przykazaniem, kalał
błogosławieństwa, plątał ścieżki Pańskie. Zarysował krąg, przestąpił próg,
stanął pośrodku mandali, ujrzał Drzewo o czarno-białych gałęziach. Zerwał
z niego owoc poznania dobrego i złego, powtarzając grzeszny czyn praro-
dziców ludzkości. Jadł go z upodobaniem, dawał innym do skosztowania.
Był Magiem dla Głupców, Głupcem dla Magów, poszukującym i poszuki-
wanym, tym, który oszukuje i którego oszukano. Aż w końcu umarł i nie
zmartwychwstał, gdyż w grze tej dużo mówi się o zmartwychwstaniu, lecz
zmartwychwstania tam nie ma.

Rezurekcja przychodzi z takiej sfery, w której wszystko jest jedno-
znaczne i proste. W tej sferze nie istnieją koniunkcje, opozycje, przenika-
nia się, analogie. Diabeł niczego jej nie zabrał, w niczym jej nie uszczu-
plił. Sądzi, że z nią walczy, a nie jest dla niej ani wrogiem, ani przeciwni-
kiem, ani tym bardziej partnerem. Nie ma w niej żadnego udziału czy to
na niebie, czy to na ziemi. To my, tarotowi Głupcy, sycimy nasze umysły
wiarą, że demon est deus inversus i napychamy nią kałdun mrocznego
trickstera. To my, ku jego uciesze, wymyślamy gnostyckie banialuki
o Świetle i Cieniu, o doskonaleniu się, oczyszczaniu, o uwikłaniu
w materię i wyrywaniu się z jej okowów. To my czerpiemy radość
z babrania się w astralnych światach, z obcowania z mocami, duchami,
siłami, duchowymi przewodnikami. To nas upaja mądrość „uczonych
w Piśmie”, którym „ukryty kamień” okultyzmu i gnozy służy jako metoda

89 Nakrycie głowy, na które wkładano koronę.
90 A. Crowley, Księga Prawa..., s. 317-318.

434



wyjaśniania „sekretów Ducha” i dowodzenia, że skoro Lucyfer jest dla
Głupców „rozświetlaczem umysłu”, przyczynia się w jakiś sensie do ich
zbawienia.

Nic z „tych rzeczy”. Lucyfer nie ma w tym najmniejszego udziału.
Zbawienie bierze swój początek z nawrócenia91 i ma źródło w Chrystuso-
wym Krzyżu rozłupującym konary czarno-białego Drzewa. Jego moc spra-
wia, że udające Drzewo Życia Abor Gnosis znika. Razem z nim znikają
również wszystkie imitacje boskiego Światła i pozory diabolicznego
Mroku.

91 Pojmowanego jako teszuwa (hebr. powrót; w tym przypadku powrót do Chrystusa),
naham (hebr. żal, kajanie się) bądź metanoia (gec. skrucha, pokuta wyrażana łzami żalu
i radości). Pierwszy „etap” nawrócenia jest wyrazem woli człowieka, drugi wynika z łaski
udzielanej człowiekowi przez Boga.

435



1. Kabalistyczne Drzewo ˚ycia



2. Drzewo ˚ycia i jego korelacje z kartami tarota



3. Kabalistyczne Drzewo ˚ycia czterech Êwiatów



4. Karty tarota z wyobra˝eniami anio∏ów



MARTA MISKOWIEC

Związki aniołów
z magicznym znaczeniem kryształów

Funkcja anioła jako posłańca pomiędzy Bogiem a człowiekiem skłania do
poszukiwania w nim wsparcia i pomocy, szczególnie dla spełnienia zano-
szonych do Boga próśb. Ich przychylna opieka nad człowiekiem potwier-
dza działanie Bożej Opatrzności. Właśnie tego rodzaju sankcji poszukiwali
chrześcijanie parający się magią i naukami tajemnymi. Ta swoista
interpretacja angelologiczna doprowadziła do rozwoju magii krystaloman-
tycznej, czyli sztuki wróżenia z kryształu. Wierzono, że w kryształowej
bryle ukazuje się anioł, którego można nakłonić do przekazania wiedzy
pochodzącej z boskiej sfery czy też wprost od Boga. Krystalomancja jest
więc techniką magiczną łączącą w sobie tradycje wróżbiarskie ze świato-
poglądem judeochrześcijańskim, który – jak postaram się przedstawić
poniżej – nie był wolny od myśli dostrzegania w aniołach nauczycieli
wiedzy tajemnej.

I. MODLITEWNIK OKSFORDZKI –
KSIĘGA KRYSTALOMANTYCZNA

Jednym z ważniejszych przykładów związku aniołów z krystalomancją
jest modlitewnik oksfordzki, dawniej wiązany z osobą Władysława War-
neńczyka, a pochodzący prawdopodobnie z około 1490 roku1. Jest to
jeden z niewielu ocalałych podręczników magicznych i może jedyna

1 Oxford, Bodleian Library, nr 15857.

440



książka krystalomantyczna, która przetrwała do naszych czasów. Ma ona
formę modlitewnika, w którym jednak oprócz zwyczajnych modlitw spi-
sane są również przepisy mantyczne. Wymieniane w tekście imię oraz po-
jawiająca się na miniaturach postać króla z polskimi insygniami wskazują
na to, że książka należała do króla polskiego o imieniu Władysław2.

W modlitewniku znajdują się typowe w tego rodzaju księgach modli-
twy: do Matki Boskiej, Anioła Stróża i Ducha Świętego, niektóre z nich
kończą się jednak magicznymi zaklęciami. Oprócz tego jest zespół mo-
dlitw trynitarnych (skierowanych do wszystkich osób Trójcy Świętej),
które – jak podkreślają Borkowska i Ganszyniec – nie są typowe w książ-
kach do nabożeństw, a jedną z nich (Oratio ad sanctam trinitatem) zale-
cała księga magiczna z XIV wieku Ars notoria Salomonis.

Spośród czternastu miniatur pięć nawiązuje bezpośrednio do zabiegu
krystalomantycznego3. Przedstawiają one kolejno:

1. Postać króla w czerwonym płaszczu z koroną na głowie; w prawej
ręce trzyma miecz, w lewej berło, u jego stóp tarcza z godłem Polski4. Po
prawej, na stole wyobrażenie kryształu w formie trójliścia (trifolium)5.

2. Modlący się na klęczkach król w żółtej szacie, u jego stóp leży
tarcza. Przed królem stoją czterej aniołowie w kolorowych szatach (żółtej,
czerwonej).

2 Zgodnie z dotychczasowymi wynikami badań można jedynie ustalić, że miniatury
modlitewnika pochodzą najwcześniej z końca XV w., tekst natomiast może pochodzić
z pierwszej połowy XV w. A więc mógł on należeć do Władysława Warneńczyka pod
warunkiem, że zostały w nim później domalowane miniatury. Może też być kopią
wcześniejszej księgi, która zaginęła.

Datowaniem modlitewnika zajmowano się kilkakrotnie. W pierwszym opracowaniu
J. Korzeniowski określa datę powstania na lata 1434-1440, z analizy stylu miniatur
dokonanej przez W. Podlachę wynika, że księga powstała tuż przed rokiem 1480. Modli-
tewnik Władysława Warneńczyka w zbiorach Biblioteki Bodlejańskiej, opr. L. Bernacki.
R. Ganszyniec i W. Podlacha z uwzględnieniem zapisków J. Korzeniowskiego, Kraków
1928; B. Miodońska twierdzi, że modlitewnik został wykonany dla Jana Olbrachta. Zob.
B. Miodońska, Historyk sztuki o datowaniu tzw. Modlitewnika Władysława Warneńczyka
w Oksfordzie [w:] Kultura średniowieczna i staropolska, red. D. Gawinowa, Warszawa
1991, s. 713; U. Borkowska stwierdza jedynie „jagiellońską przynależność” modlitewnika:
U. Borkowska, Królewskie Modlitewniki. Studium z kultury religijnej epoki Jagiellonów
(XV i początek XVI wieku), Lublin 1999, s. 64-66.

3 Kolorystyka miniatur na podstawie barwnych reprodukcji, „Polska”, nr 2 (222), 1973.
4 Według Borkowskiej takim godłem posługiwał się Kazimierz Jagiellończyk.

U. Borkowska, Królewskie Modlitewniki..., s. 66.
5 Z tekstu księgi, którego iluminator nie znał, wynika, że minerał ten miał mieć kształt

czworokątnej bryły.

441



3. Powtórnie modlący się na klęczkach król w czerwonej szacie; u jego
stóp leży tarcza, berło i korona, nad nim unosi się anioł w białej szacie
z rozłożonymi rękami.

4. Klęczący król w ciemnoniebieskiej szacie, przed nim tarcza, berło
i korona, po lewej stół z symbolem kryształu, za stołem trzej aniołowie
(szaty: żółta, biała), pierwszy z nich ma wyciągniętą lewą rękę w stronę
wyobrażenia Boga, a prawą kieruje w geście błogosławieństwa w stronę
króla. Bóg czyni gest błogosławieństwa w stronę grupy aniołów.

5. Trzy postacie: Bóg, anioł i król. Scena przedstawia gesty przekazy-
wania od strony Boga (niebieski płaszcz, czerwona suknia), przez anioła
(żółta suknia) w kierunku modlącego się króla (żółta suknia). Na miniatu-
rach wyraźnie widać gesty modlitwy i przekazywania. W tekście i na
miniaturach nie jest opisane, ani nie ma wyobrażenia tego, co ukazuje się
w wyniku zabiegu magicznego.

Z treści modlitewnika dowiadujemy się o istnieniu kryształu wykonane-
go specjalnie na potrzeby księgi. Kryształ ten był konsekrowany i miał
mieć kształt sześciennej bryły, co było dość nietypowe, gdyż zwykle
sporządzano je okrągłe. Iluminacje przedstawiają kryształ niezgodnie
z opisem w tekście – w formie gotyckiego trójliścia. Na oprawie kryształu
wyryte są imiona boskie (a nie, jak to częściej bywało, imiona archanio-
łów): Agla, Sabaoth, Tetragrammaton, Emanuel, Messias. Takie wypisywa-
nie imion miało zabezpieczyć przed wpływami złych mocy, które mogły
się pojawić zamiast oczekiwanych aniołów, oraz nadać dodatkowo magicz-
nemu zabiegowi pobożny charakter.

Księga magiczna, jaką jest modlitewnik, została spisana po odpowied-
nich zabiegach oczyszczających (modlitwy, post skryptora, egzorcyzmy),
w uwarunkowanych astrologicznie okolicznościach. Jak twierdzi, na
podstawie innych podobnych tekstów, Ganszyniec, napisano go w godzi-
nach wyznaczonych przez panowanie aniołów. Zawarte w nim teksty, jak
już wspomniałam, to częściowo zwykłe modlitwy, pomiędzy które są
wplecione formułki czerpane z innych ksiąg magicznych. W tych formuł-
kach powtarza się prośba o to, by Bóg przez aniołów zechciał odkryć
w krysztale to, co znajduje się w świecie i czterech żywiołach oraz prośba
o „kunszt” i „wiedzę”.

Wzywanie aniołów odbywa się zgodnie z wykładnią Pseudo-Dionizego
o hierarchii niebiańskiej. Król (Władysław) prosi, by archaniołowie, trony,
potęgi oraz inni przedstawiciele hierarchii poprzez archaniołów Gabriela,
Rafała, Michała i Uriela objawili mu wszystkie tajemnice.

442



Modlitwa O Adonay... tłumaczy, w jaki sposób jest możliwe zgłębianie
boskich tajemnic:

O Adonay..., który odją eś naturze ludzkiej przenikliwość i odebra eś wiedzę tajemnic
naszej u omności, ale jako askawy rządca da eś nam poznanie influencji wszechrze-
czy i dary mistyczne, dzięki którym cz owiek, mimo że jest u omnem stworzeniem,
staje się obrazem pierwowzoru, podobnym do czystej inteligencji [tj. anio a], wznów
we mnie Wszechmogący to, czego sobie życzę.

Człowiek może więc wznowić w sobie stan sprzed upadku. Nie prze-
padł on całkowicie, lecz został głęboko ukryty. Działalność magiczna jest
tutaj próbą odtworzenia możliwości ludzkich i wydaje się być zajęciem
niemal szlachetnym i pełnym poświęcenia dla odkrycia czystej inteligencji,
która żyje w człowieku, lecz została ukryta. Powodzenie, dostąpienie daru
wizji w krysztale zależy od łaski Boga. Uzyskanie daru mistycznego nie
zależy od zdolności mantycznych człowieka, które same w sobie są złem.
To, co można zobaczyć, odnosi się do sfery czterech elementów, czyli
świata widzialnego, ludzkiego. Sam kryształ posiada w sobie „influencję
niebieską”, czyniącą go środkiem do objawienia i odkrycia przyszłości.
Zabiegi wokół niego mają te influencje w nim skoncentrować i spowodo-
wać, że człowiek będzie miał możność wejść z nimi w kontakt:

...proszę cię, Matko Boża, byś dla mnie grzesznika uprosi a Zbawiciela, aby zes a
dla oświecenia i oświetlenia tego kryszta u świętych anio ów swoich, by mię nauczyli
widzieć wszystko, co znajduje się w świecie i w czterech żywio ach.

Pojawienie się aniołów w krysztale jest nie tylko potwierdzeniem
powodzenia zabiegu, ale też i jego zgodności z wiarą chrześcijańską.
Z treści modlitewnika oraz z przedstawień na miniaturach wynika wyraź-
nie, że granica pomiędzy magią a elementami wywodzącymi się z religii
jest mocno zatarta. Częściowo zatarto ją świadomie ze względu na niele-
galność praktyk magicznych, ale też widać tu rodzaj specyficznej religij-
ności pozwalającej dostrzegać w aniołach sprzymierzeńców w zdobywaniu
tajemnic boskich. Takie rozumowanie może być wynikiem szerszej inter-
pretacji nauk Pseudo-Dionizego Areopagity o aniołach i ich funkcji pośred-
niczenia pomiędzy Bogiem a człowiekiem.

II. KRYSZTAŁY

Greckie słowo krástallos znaczy „lodowy”. Pliniusz wierzył, że jest
to skamieniały lód. W etiopskiej Księdze Henocha znajdujemy opis wizji

443



niebiańskiego domu, którego ściany zbudowane są z kryształu (Hen. 14,
13-14).

W symbolice chrześcijańskiej był on, jako materiał przepuszczający
światło, interpretowany mistycznie na równi z jasnością i przejrzystością
Świętych Słów. Wybierano go do wykonywania relikwiarzy. Kryształ był
też materiałem, z którego alchemicy mieli zrobione swe narzędzia i przy-
rządy do destylacji i sublimacji. Kryształy były często używane jako
amulety, dodatkowo wypisywano na nich imiona archaniołów lub grecki
inicjał XMΓ (Chrystus, Michał, Gabriel). Jak twierdzi L. Hansmann, amu-
letowe zastosowanie kryształów rozwinęło się głównie pod wpływem fol-
kloru arabskiego oraz tradycji mistyków kabały. Związane to jest ze
znaczeniem apotropeicznym, jakie przypisywano świętym imionom.
W kulturze europejskiej na kryształach często pojawiają się imiona
archaniołów wpisane w układzie kwadratu, podobnie jak na talizmanach
arabskich. W tradycji żydowskiej popularne było wpisywanie imion anio-
łów na tefilin.

Wzmianki o krysztale w Piśmie Świętym, pojawiają się w dwóch księ-
gach – w Księdze Ezechiela i w Apokalipsie św. Jana. W obu kryształ
porównuje się ze sklepieniem niebieskim6: „Nad głowami tych istot żyją-
cych było coś jakby sklepienie niebieskie, jakby kryształ lśniący,
rozpostarty przed ich głowami” (Ez 1, 22). „Przed tronem – niby szklane
morze podobne do kryształu, a w środku tronu i dookoła tronu cztery
Zwierzęta pełne oczu z przodu i z tyłu” (Ap 4, 6)7.

W apokryficznej Księdze Henocha Etiopskiej z II wieku przed Chr.
opisane są dwa niebiańskie domy. Pierwszy zbudowany jest z kryształu
i otoczony ognistymi płomieniami, w drugim znajduje się kryształowy tron
boży:

I szed em aż zatrzyma a mnie ściana zbudowana z kryszta u, otoczona jęzorami
p omieni: to przerazi o mnie. I wstąpi em w p omienie i znalaz em się w wielkim
domu wybudowanym z kryszta u, a ściany domu by y z krystalicznej mozaiki, a jego
fundamenty by y z kryszta u. Jego sufit by jak drogi gwiazd i jak b yskawica,
wewnątrz sta y ogniste cherubiny, a ich niebo by o przejrzyste jak woda (...) I wkro-
czy em do tego domu i by on gorący jak ogień i zimny jak lód (Hen. 14, 9-13).

Następnie Henoch wchodzi do drugiego domu, który jest wspanialszy
od poprzedniego. Znajduje się w nim wysoki tron, który „wyglądał jak

6 Kryształ jest też jednym z symboli Ducha Świętego (Ap 22, 1). Częściej wyróżnia-
nym w Biblii kamiennym symbolem nieba jest szafir (D. Forstner, Świat symboliki
chrześcijańskiej, Warszawa 1990, s. 140).

7 Wszystkie cytaty z Biblii podaję za Biblią Tysiąclecia, Poznań 1965.

444



zrobiony z kryształu, a jego koła wyglądały jak świecące słońce” (Hen.
14, 18)8.

Talmud zawiera przypowieść ostrzegającą przed nierozważnym zgłę-
bianiem wiedzy tajemnej związanej z tradycją Księgi Jecirah:

Czterech wesz o do ogrodu: Ben Azaj, Ben Zoma, Aher i Akiba. Przy wejściu po-
wiedzia do nich Rabbi Akiba – gdy wejdziecie do przezroczystych kamieni kryszta-
owych strzeżcie się, abyście nie zawo ali «woda! woda!», albowiem powiedziane
jest: «Kto mówi k amstwo, nie ostoi się przed moimi oczami». Ben Azaj zobaczy
i umar ... Ben Zoma zobaczy i oszala ... Acher wyrwa rośliny. Rabbi Akiba wszed
i wyszed nienaruszony9.

W powyższych relacjach kryształ jest istotnym elementem o dużym
znaczeniu symbolicznym. Dla nas ważne jest to, że niebiańskie przestrze-
nie wypełnione kryształowymi konstrukcjami, które pojawiają się w wi-
zjach św. Jana, Henocha i Rabbiego Akiby, odpowiadają anielskiemu świa-
tu. O tym, jak silne było to skojarzenie i jak okazało się ono trwałe, mogą
świadczyć europejskie przykłady krystalomancji z XV, XVI i XVII wieku.

W II wieku Ptolemeusz, podsumowując poglądy starożytne na budowę
wszechświata, sformułował teorię geocentryczną, która była powszechnie
uznawana aż do czasów Kopernika. Według niej ciała niebieskie umoco-
wane są do kryształowych kul (sfer), które ułożone są koncentrycznie.
W ich centrum znajduje się Ziemia, a na zewnątrz sfera gwiazd stałych
(stellatum).

Skupienie uwagi na kryształowej kuli może dać dwie perspektywy:
pierwszą, w której widzi się to, co jest ponad sferami kryształowymi, czyli
anioły – mieszkańców gwiazd; lub drugą, w której mag lub czarownica
sami osiągają widzenie anioła.

III. KRYSTALOMANCJA

Ganszyniec, omawiając źródła odnoszące się do krystalomancji, nie
zdołał znaleźć zbyt wielu przykładów poświadczających jej istnienie
w starożytności. Magia ta, według niego, wywodzi się z nekromancji
uprawianej przez Greków. Po raz pierwszy krystalomancja jest wspomnia-

8 R.H. Charles, The Apocrypha end Pseudoepigrapha of the old Testament, t. 2, Oxford
1964.

9 M. Prokopowicz, Księga Jecirah. Klucz Kabały, Warszawa 1994, s. XXI. Rabbi
Akiba żył na przełomie I i II wieku po Chr.

445



na w poemacie orfickim z przełomu II i III wieku o kamieniach i siłach
w nich tkwiących10.

Krystalomancja ze względu na to, że kryształ był bardzo drogi, nie
rozpowszechniła się szeroko. Praktykowano ją głównie na dworach oraz
wśród duchowieństwa i uczonych. Szczególnie popularna była w XVI wie-
ku na terenie krajów germańskich i w Anglii. Zajmowali się nią Theophra-
stus Paracelsus (1493-1541), Johann Faust (1480-1540) i najsłynniejszy
z krystalomantów angielski uczony, geograf John Dee (1527-1608). Jeden
ze swoich kryształów miał otrzymać od samego anioła, który przyszedł do
niego pod postacią czteroletniego chłopca. Scena ta została uwieczniona
na rycinie Rembrandta zatytułowanej Mag11.

W Policraticusie autorstwa Johna z Salesbury (ok. 1115-1180) oraz
w tzw. Monachijskim podręczniku magii zawarte są informacje na temat
praktyk nekromantycznych, które wykazują duże podobieństwo do zabiegu
krystalomantycznego opisanego w modlitewniku12. Występuje w nich do-
datkowo postać chłopca-medium, który ma za zadanie wpatrywać się
w powierzchnię odbijającą światło (kryształ, lustro, miecz, paznokieć)
dopóki nie dojrzy na niej tego, czego szuka, bądź ducha, który będzie
pośrednikiem w przekazywaniu informacji. Zabieg ma być szczególnie
skuteczny przy poszukiwaniu zgubionych bądź skradzionych rzeczy.

Kieckhefer w rozdziale poświęconym nekromancji w średniowieczu
wymienia różnego rodzaju duchy wywoływane przez magów. Mogą to być
demony (duchy zmarłych); elementale, czyli duchy żywiołów; diabeł,
szatan i inne duchy ciemności, między nimi wymienia również anioły.
Taka mieszanina istot wskazuje na to, że granica pomiędzy czarną magią,
korzystającą z sił potępianych przez Kościół, a magią chrześcijańską nie
była wyrazista. Z dokumentów przytaczanych przez R. Kieckhefera wyni-
ka, że wielu praktykowało krystalomancję w przekonaniu o prawowiernym
jej charakterze. Podobne przykłady można również zebrać w materiałach
pochodzących ze środowisk powiązanych z Akademią Krakowską13.

Najpełniejszy znany zapis wróżenia z kryształu pochodzi z Bawarii
(poł. XV w.) i znajduje się w Księdze wszelkiej sztuki zakazanej Jana
Hartlieba14.

10 R. Ganszyniec, Krystalomancja, „Lud”, nr XLI, 1954, s. 262-263.
11 L. Hansmann, L.K. Rettenbeck, Amulett und Talisman, München 1966, s. 49.
12 R. Kieckhefer, Magic in the Middle Ages, Cambridge 1989, ss. 151, 165-166.
13 J. Zathey, Z historii środowiska magiczno-astrologicznego w Krakowie w XV wieku,

„Krzysztofory. Zeszyty Naukowe Muzeum Historycznego Miasta Krakowa”, nr 8, 1981,
s. 17-21.

14 R. Ganszyniec, Krystalomancja..., s. 269-270.

446



Rzecz odbywa się w astrologicznie dogodnym dniu, w czystym i wy-
pełnionym poświęconymi świecami pokoju. Wchodzą do niego mistrzowie
wraz z chłopcem, z którym wcześniej byli w kąpieli. Odprawiają modły,
palą kadzidła, potem chłopiec wpatruje się w kamień i odpowiada mi-
strzom, czy widzi anioła i jakiego jest on koloru. Jeśli anioł jest czerwony,
oznacza to, że jest zagniewany i zgromadzeni modlą się wtedy więcej.
Jeśli jest czarny – oznacza to, że anioł jest bardzo zagniewany, więc modlą
się jeszcze goręcej i zapalają więcej świec i kadzideł. Gdy pojawia się
anioł ubrany na biało, oznacza to odstąpienie diabła i mistrzowie każą
odczytywać chłopcu litery zapisane na papierze, który anioł trzyma
w dłoni. Litery zbiera się w słowa tak długo, aż uzyskuje się potrzebne
wiadomości.

Najczęściej powtarzające się elementy w krystalomancji to zabiegi
oczyszczające mające w sobie cechy magii chrześcijańskiej (post,
wstrzemięźliwość seksualna, kąpiel, modlitwy), trzymanie kryształu pod
zasłoną, imiona archaniołów wypisywane na oprawie kryształów, wizje
aniołów oraz pośrednictwo niewinnego młodzieńca. Krystalomancja
z udziałem aniołów jest szukaniem w religii osłony przed siłami demonicz-
nymi, które zagrażają przy praktykach mantycznych15.

W hermetycznym Kamienniku (Lapidarius) kryształowi przypisuje się
moc zmuszania bogów do spełniania prośby i modlitwy: „Gdy go masz
w rękach i udasz się z nim do bogów świątyni, nikt z nieśmiertelnych
twym modłom wtedy odmówi spełnienia”16.

Krystalomancja jest więc rodzajem teurgii, czyli umiejętności skłaniania
bogów lub dobroczynnej potęgi do wysłuchiwania i spełniania życzeń
właściciela kryształu.

IV. KSIĘGA RODZAJU

Obecność aniołów w obrzędach magicznych, poza swym demonologicz-
nym źródłem oraz swoistą interpretacją roli posłańca, można wyjaśnić
jeszcze analizując, znajdującą się w Księdze Rodzaju, historię Setytów:

15 Niewinnego młodzieńca uważano za medium już w czasach Apulejusza (II w.), który
pisał w swej Apologii: „za pomocą zaklęcia albo odpowiednich zapachów można niewinną
duszę chłopięcą oddzielić od świadomości świata zewnętrznego, przenieść do jej boskiego
źródła i że wtedy będzie ona przepowiadała przyszłość”. Cytat za: R. Bugaj, Nauki tajemne
w dawnej Polsce – Mistrz Twardowski, Wrocław 1985, s. 29.

16 R. Ganszyniec, Krystalomancja..., s. 266, przyp. 11.

447



A kiedy ludzie zaczęli się mnożyć na ziemi, rodzi y im się córki. Synowie Boga,
widząc, że córki cz owiecze są piękne, pojmali je sobie za żony, wszystkie jakie im
się tylko podoba y.
Wtedy Bóg rzek : «Nie może pozostać duch mój w cz owieku zawsze, gdyż cz owiek
jest istotą cielesną; niechaj więc żyje tylko sto dwadzieścia lat». A w owych czasach
byli na ziemi giganci. Bo gdy synowie Boga zbliżali się do córek cz owieczych, te im
ich rodzi y. Byli to więc owi mocarze, mający s awę w owych dawnych czasach.
Kiedy zaś Jahwe widzia , że wielka jest niegodziwość ludzi na ziemi i że usposobie-
nie ich jest wciąż z e, ża owa , że stworzy ludzi i zasmuci się. Wreszcie Jahwe
rzek : «Zg adzę ludzi, których stworzy em, z powierzchni ziemi: ludzi, zwierzęta,
p azy i ptaki powietrzne, bo żal mi, że ich stworzy em». Tylko Noe by mi y Bogu
(Rdz 6, 1-8).

Setyci nazywani „synami Boga” to istoty przekraczające ludzką miarę.
Są długowieczni, a jeden z nich, Henoch, żył w tak wielkiej przyjaźni
z Bogiem, że został żywy wzięty do nieba.

Ze związków „synów bożych” z „córkami ludzkimi” rodzili się „gigan-
ci” (hebr. nefilim). Posiadali oni wiedzę przekraczającą możliwości
człowieka, zwłaszcza gdy odnosiła się ona do tajemnic przyszłości.

Wątek przekazicieli wiedzy zakazanej był szerzej rozwinięty w pis-
mach, które dziś należą do apokryfów. Księga Czuwających, Księga Jubi-
leuszów, Księga Henocha, by wymienić te najważniejsze, wyraźnie pod-
kreślają i opisują dzieje „synów bożych” i ich potomków17. Na margine-
sie można dodać, że opowieści o tych aniołach nie są obce w tradycji
żydowskiej, np. występują w Księdze Zohar, należącej do ezoterycznych
tekstów żydowskich18.

Historie te różnią się w szczegółach, wyłania się jednak z nich wspólna
myśl. Pomiędzy Bogiem a człowiekiem znajdują się aniołowie. Jedni
z nich pozostali w zgodzie ze swoim przeznaczeniem; inni zbuntowali się
i znaleźć ich można w armii Lucyfera, która walczy o rządy nad światem
z boskimi hufcami oraz trzeci rodzaj aniołów zwanych „synami bożymi”.
Starotestamentowy mit o grzechu „synów bożych” z córkami ludzkimi oraz
o ich potomstwie (gigantach) kończy się właściwie zagładą tych stworzeń
w czasie potopu. W literaturze późniejszej przyjmuje nowe treści. Istoty
te ocalały i stały się przekazicielami wiedzy tajemnej. Choć swoje istnienie
zawdzięczają łasce Boga, są jednoznacznie sytuowane po stronie zła,

17 R. Rubinkiewicz, Wprowadzenie do apokryfów Starego Testamentu, Lublin 1987;
R. Rubinkiewicz, Protoewangelia Jakuba, Ewangelia Pseudo-Mateusza [w:] Apokryfy
Nowego Testamentu, red. M. Starowieyski, t. 1, Lublin 1986, ss. 196, 220.

18 I. Kania, O Kabale i Zocharze, Kraków 1994.

448



działają przeciw prawu. Magia, odczytywanie znaków astrologicznych,
wyjawianie rzeczy przyszłych i przekazywanie tych zdolności ludziom są
domeną ich działania. Wiedza tajemna miała być poprzez potop na zawsze
zniesiona z powierzchni ziemi. W historiach apokryficznych przetrwała
jako wynik braku bożej konsekwencji w niszczeniu zła19.

Ogólnie przyjętą prawdą religijną jest samodzielne decydowanie Boga
o tym, jakie rzeczy mogą zostać objawione ludziom. Czyni to poprzez
anioła-posłańca lub proroka, któremu objawienie takie zostaje udzielone.
To, czego oczekiwali krystalomanci oraz inni magowie od duchów pomoc-
niczych w których widzieli aniołów, może wskazywać na wiarę w istnienie
aniołów, potomków „synów bożych” i ludzkich córek.

Pojawianie się aniołów w magii było przykładem swoistej interpretacji
podstawowej funkcji anioła, jaką jest bycie posłańcem pomiędzy człowie-
kiem a Bogiem. Przez kontakt człowieka z istotą wyższą, jaką jest anioł,
można osiągnąć wiedzę ze sfery, którą on zamieszkuje, wiedzę o tym, co
się stanie w przyszłości, co dzieje się gdzie indziej, lub o tym, co już się
wydarzyło.

W świetle średniowiecznego modelu wszechświata, w którym kosmos
zbudowany jest z kryształowych sfer planetarnych, zza których spoglądają
na nas aniołowie, nie powinien dziwić fakt, że przedmiotem służącym za
medium do przekazywania wiedzy jest kryształ.

19 U Filona Aleksandryjskiego „synowie boży” jako czyste duchy zstąpili do ciał
i zmieszali się z nimi. Są więc cząstką człowieka. Filon Aleksandryjski, Pisma, t. 2,
Kraków 1994 (tłum. S. Kalinkowski), s. 8.

449



1. Miniatura z Modlitewnika W∏adys∏awa Warneƒczyka. Karta 15, strona
wierzchnia



2. Miniatura z Modlitewnika W∏adys∏awa Warneƒczyka. Karta 61, strona
wierzchnia



3. Miniatura z Modlitewnika W∏adys∏awa Warneƒczyka. Karta 65, strona
wierzchnia



4. Miniatura z Modlitewnika W∏adys∏awa Warneƒczyka. Karta 72, strona
wierzchnia



5. Miniatura z Modlitewnika W∏adys∏awa Warneƒczyka. Karta 74, strona
wierzchnia



6. Zbawieni wchodzà do nieba po kryszta∏owych schodach. Fragment Sàdu
Ostatecznego Hansa Memlinga



JERZY PROKOPIUK

Kreatywna i kosmiczna rola aniołów
w antropozofii Rudolfa Steinera

Aby przedstawić temat zawarty w tytule, zacznijmy od „encyklopedycznej”
definicji antropozofii.

Antropozofia (gr. anthropos = „człowiek” i sofia = „mądrość”) to
stworzona przez austriackiego ezoteryka, myśliciela i twórcę kultury
Rudolfa Steinera (1861-1925) chrystocentryczna wiedza (nauka) o Czło-
wieku kosmicznym i ziemskim jako immanentnym aspekcie Bóstwa w je-
go rozwoju w wieczności i doczesności. Antropozofia jest aktualną formą
gnozy, tj. dążenia człowieka do transracjonalnego poznania Bóstwa; nie
należy jej wszakże utożsamiać z gnostycyzmem, dualistycznym, akosmicz-
nym i soteriologicznym światopoglądem kwitnącym w starożytności. Na
całość antropozofii składa się:

1. inicjacyjny system ćwiczeń i medytacji – aktualna forma ezoteryki
chrześcijańskiej – mający umożliwić człowiekowi przemianę jego duszy
i ciała, dać mu poznanie siebie i świata duchowego oraz doprowadzić go
do Chrystusa Zmartwychwstałego, 2. światopogląd jako rezultat poznania
antropozoficznego (wiedza o człowieku, kosmosie i immanentnym aspek-
cie Bóstwa) oraz 3. program budowy kultury i cywilizacji alternatywnej
(religia, sztuka, pedagogika waldorfska, pedagogika specjalna, idea
„trójpodziału organizmu społecznego”, bankowość, medycyna i farmacja,
rolnictwo biologiczno-dynamiczne, technika).

Określenie antropozofii podane przez jej twórcę brzmi: „Przez antropo-
zofię rozumiem naukowe badanie świata duchowego, które przenika jedno-
stronność zarówno czystego przyrodoznawstwa, jak i zwykłej mistyki,
i które – zanim podejmie próbę wniknięcia w świat nadzmysłowy –

456



w poznającej duszy rozwija najpierw nieznane jeszcze zwykłej świado-
mości i zwykłej nauce siły, jakie wniknięcie takie umożliwiają”.

W ramach antropozofii, jako światopoglądu, naczelną rolę – przynaj-
mniej w optyce tradycyjnej – odgrywa z jednej strony „teozofia” (w obu
jej aspektach: transcendentnym – o którym zresztą Steiner wypowiadał się
w małym stopniu – i immanentnym, tzn. dotyczącym Bożej kreacji
w świecie), z drugiej zaś „kosmozofia” pojmowana jako wiedza o kosmo-
sie jako pełni i collectivum wszelkich istot powstałych w tej kreacji na
poziomie duchowym, psychicznym i fizycznym.

Arché i celem kosmosu, w którym żyjemy, jest Trójca Święta: wyższa
i niższa (w pierwszej, postacią centralną jest Logos, w drugiej Chrystus
jako Syn Boży). W (niższej) Trójcy Świętej Bóg Ojciec to Byt, Syn Boży
– Życie, Duch Święty – Świadomość. Tak pojęte Bóstwo – jako transcen-
dentne – jest dostępne człowiekowi jedynie pośrednio.

Boża kreacja – kosmos i człowiek – stanowi immanentny aspekt
Bóstwa. Wykonawcą planu Boga-Ojca jest właściwy Kreator-Logos i Syn
Boży („Na początku było Słowo...”, J 1, 1). Jego współpracownikami
i świadomymi instrumentami jest dziewięć chórów anielskich (opisanych
przez Pseudo-Dionizego Areopagitę). Chóry te (lub hierarchie) obejmują:

serafiny, cherubiny i trony (hierarchia pierwsza),
władze, moce, panowania (hierarchia druga),
zwierzchności (archaje), archaniołowie, aniołowie (hierarchia trzecia).
W terminologii antropozoficznej noszą one – odpowiednio – następu-

jące miana: Duchy Miłości, Duchy Harmonii, Duchy Woli, Duchy Mą-
drości, Duchy Ruchu, Duchy Formy, Duchy Osobowości, Duchy Ognia
i Synowie Życia (od chóru najwyższego do najniższego).

Według Steinera nasz kosmos był poprzedzony kreacją wcześniejszą:
„kosmosem kryształowym”; wszakże mówi on o niej bardzo mało.

W wielkich i pomniejszych religiach świata Bóstwo naczelne jest
zazwyczaj przedstawiane przede wszystkim w jednym symbolu – wielkiej
metaforze: np. w religii Wielkiej Bogini (i w taoizmie) jako Matka,
w starożytnym Egipcie w postaciach zoomorficznych lub jako Słońce,
w religiach Indii jako Ocean lub jako Tancerz, w zaratusztrianizmie jako
Wojownik, w judaizmie jako Sędzia, w gnostycyzmie jako Obcy, w mani-
cheizmie jako Ojciec Światłości, w chrześcijaństwie kościelnym jako
Ojciec Miłujący lub jako Sprawiedliwy Sędzia, w wolnomularstwie wresz-
cie jako Wielki Architekt Świata. W antropozofii natomiast symbolem-
metaforą Bóstwa jest Nauczyciel, który w miłości tworzy Człowieka jako
istotę wolną, która – w ryzykownym eksperymencie kosmicznym – ma

457



w dalekiej (dla nas) przyszłości zdobyć – i – otrzymać status anielski
(stopniowo: anioła, archanioła i archaja).

Jednakże geneza naszego kosmosu ma w wizji Steinera charakter
niezwykle dramatyczny. Przedstawimy ją w relacji wybitnego antropozofa
polskiego Stefana Łubieńskiego, którą znajdujemy w jego książce Prole-
gomena do wiedzy zdobytej pracą ducha, powstałej w 1941 r. (wyd. pol.
Rendsburg 1988).

Na prapoczątku tego systemu gwiazd, do którego należy nasz system s oneczny,
zanim się jeszcze utworzy a mg awica przeds oneczna w pewnej kosmicznej
przestrzeni, zajmowa y ją swoją boską substancją trony (...). Ca a ich istota by a
jedną ekstazą mi owania i najwyższej czci i podziwu wobec hierarchii o jeden
stopień od nich wyższej, wobec cherubinów, będących dla nich obliczem Boga-Ojca.
A mi owanie to ich by o tak wznios e i wielkie, tak ofiarne i bez zastrzeżeń, że
oddawa y one w najwyższym poświęceniu ca ą swą istotę cherubinom w ofierze. (...)
Ale cherubiny, wolę Ojca wykonując, postanowi y tylko znikomą cząstkę tej
nadmaterialnej, a tak bardzo cennej substancji, w którą przyodziane by y trony, (...)
przyjąć i przekazać w sfery wyższe (...). Odrzuci y resztę tej ofiary (...). I oto ze
wszystkich stron kosmosu, gdzie na straży gwiezdnej przestrzeni (innych, wcześniej
stworzonych gwiazdozbiorów) sta y promieniste cherubiny, (...) wraca y do
przestrzeni zajętej przez ową grupę tronów owe si y, owe substancje. Tak oto
najczystsze, najświętsze, co odda y one w ofierze Bogu na „ręce cherubinów”,
wraca o ku nim, jako nie przyjęta ofiara.
A substancja tronów, chociaż niematerialna, jednak by a czymś, co porównać
możemy do ciep a, zamiast odlatywać w przestrzeń (...) zaczę a wracać do
przestrzeni, z której wysz a. Tak wracając, podwajając się w natężeniu swym rodzi a
ciep o, które z czasem kondensując się i rosnąc, przygotowywa o pierwszy
materialny twór tej przestrzeni kosmicznej – pramg awicę naszego systemu
s onecznego. Mg awica ta by a kosmicznym żarem, zanim zaczę a świecić. A żar ten
z czego powsta ? Z pierwszego cierpienia. Czymże bowiem jest wszelka nie przyjęta
ofiara? Najwyższym, jeszcze niematerialnym, ale materię rodzącym bólem. Z bólu
więc powsta ten system s oneczny (...), z pierwszego oporu, z pierwszego tarcia.
Oporem dla szczytnych, ofiarnych pragnień tronów by a wola cherubinów zwracania
ofiary (tronów) (...). A tarciem by o kondensowanie się w centralnej przestrzeni,
najpierw jakby w jednym punkcie tylko, owej boskiej substancji tronów, która
wracając i kondensując się (...) sta a się świat em, najpierw gorącą mg awicą, potem
po eonach wielu, rozżarzonym s ońcem.
Im bardziej jednak świat ten (...) nabiera wewnętrznej energii (najpierw ciep o,
potem świat o) tym bardziej odrywa się od Boskiej pramacierzy, tym bardziej ros a
jego do Boga tęsknota. Ale zarazem (...) tym bardziej istoty, które za świat ten
tworzący się by y bezpośrednio odpowiedzialne, nabiera y samoświadomości.
(...) Tutaj objawia się (...) kosmiczny dramat twórczy: droga do poznania samego
siebie, do wzmocnienia istoty potężnej, boskiej hierarchii anielskiej tronów, później
innych hierarchii, coraz to niższych szczeblem.

458



(...) Tęsknota do po ączenia się z Bogiem bez w aściwego, upragnionego ujścia –
nieprzyjęta modlitwa czy ofiara (...) tronów, powtarzająca się na coraz to niższych
szczeblach stworzenia (...) jest to prawzór wszelkiej niezaspokojonej tęsknoty,
wszelkiego bólu, a zarazem jest podstawą wszelkiej twórczości (...).
Cóż bowiem sta oby się, gdyby ofiara tronów by a ca kowicie przyjęta? (...) Trony
utonę yby w ekstazie przez pośrednictwo cherubinów i serafinów w samym onie
Boga. Nie skoncentrowa aby się w określonej przestrzeni świata owa energia tronów
(...), nie powsta aby pierwsza mg awica, nasz system s oneczny by się nie narodzi
(...).
Tak więc materia jest najwyższym koncentratem si y duchowej, ale jest zarazem
narzędziem ducha, zwierciad em czy też punktem oporu, który duch spotykając
zyskuje na samoświadomości, indywidualizuje się stopniowo, tj. pokonuje opór
w miarę wykonywania twórczej pracy. Tak, jak jednak początkiem tej pracy (...) jest
ból odejścia od Boga, tak celem jej jest świadomy, z w asnej woli i z w asnego
impulsu powsta y ... powrót do Boga. Nie jednak utonięcie w Bogu, jako Jego
niezindywidualizowana cząsteczka, ale jako moc wspó twórcza, Boga świadomie
mi ująca.
(...)
W tym jednak cierpieniu, które polega na pokonywaniu oporu i na znoszeniu
samotności (tęsknoty), nie ma jeszcze elementu prawdziwej dysharmonii, czegoś,
co można by brać jako manifestację czegoś nieboskiego, czy antyboskiego (...).
Gdzież (zatem) w tym kosmicznym obrazie problem z a? (s. 20-23).

Zanim odpowiemy na to pytanie, przedstawmy – zainicjowaną przez
cierpienie – kreację naszego kosmosu.

Kreacja ta jest ogromnym procesem dokonującym się według planu
Boga-Ojca i realizowanym pod przewodem Logosu-Chrystusa i Ducha
Świętego oraz przy współudziale Sofii-Mądrości Bożej. Proces ten to także
wykonawcze dzieło dziewięciu hierarchii anielskich. Celem i „obiektem”
tego procesu jest Człowiek zarówno jako istota duchowa, jak i psychiczna
i cielesna. Jego zwieńczeniem zaś jest deifikacja człowieka, a ściślej – jego
„przeanielenie” (by użyć terminu naszego poety i wizjonera Juliusza
Słowackiego).

Proces kreacji naszego kosmosu przebiega przez siedem etapów, które
Steiner nazywa „planetami”. Etapy te czy planety to: Saturn, Słońce,
Księżyc, Ziemia, Jowisz, Wenus i Wulkan; są to terminy umowne i nie
należy ich mylić z aktualnymi fizycznymi planetami naszego Układu
Słonecznego.

Na każdym z tych etapów-planet – jakby w ogromnym kosmicznym
athanorze – hierarchie anielskie kreowały, kreują i kreować będą Człowie-
ka w kolejnych jego strukturach i dynamizmach. Na Saturnie były to,
kolejno: trony, władza, moce, panowania, archaniołowie, serafiny,

459



aniołowie i cherubiny. W różnych fazach tego etapu (Saturn był „planetą
ciepła”, na nim też po raz pierwszy zaistniał czas) rozpoczęły one kreację
człowieka: „odgórnie” jako Ducha Człowieka (archetypu człowieczeństwa)
i „oddolnie” jako subtelne ciało fizyczne (status „minerału”). Na Słońcu
były to, także kolejno, władze, moce, panowania, zwierzchności (archaje),
serafiny, archaniołowie, aniołowie i cherubiny. W różnych fazach tego
etapu (Słońce było „planetą powietrza” (gazu)) kontynuowały one kreację
człowieka: „odgórnie” jako Ducha-Życie i „oddolnie” jako ciało eteryczne
(status „rośliny”). Na Księżycu były to, również kolejno, władze, moce,
panowania, zwierzchności (archaje), archaniołowie, aniołowie. W różnych
fazach tego etapu (Księżyc był „planetą wody” (płynu) w dalszym ciągu
kreowały człowieka: „odgórnie” jako Ducha-Jaźń i „oddolnie” jako ciało
astralne (status „zwierzęcia”).

Jak w tym pierwszym wielkim akcie (dramatu kosmicznego) – kontynuuje – ... si ą
motoryczną by o cierpienie, jeszcze pozbawione elementu buntu czy z a, tak
w drugiej (jego) wielkiej ods onie (...) duchy wspó tworzące ów świat, a obdarzone
wolną i nieprzymuszoną wolą, skorzysta y z niej, by mniej lub (bardziej) sprzeciwić
się woli centralnej, woli Stwórcy.

Tu Łubieński cytuje fragment poematu Słowackiego Prace i dnie genialnie
ilustrujący to wydarzenie:

Aż te duchy my globu niektóre
spróbowaliśmy (o miaro z ej doli)
mi ość postawić w duchu przeciw Woli
I wziąć dwoistą w świat ości naturę.

Buntownikami przeciwko Woli Bożej stali się kolejno: Asur na Sa-
turnie, Aryman na Słońcu i Lucyfer na Księżycu. Imiona te zaczerpnął
Steiner z tradycji – odpowiednio – indyjskiej, perskiej i judeochrześcijań-
sko-greckorzymskiej. Kolejność ta wyznacza stopień ich odejścia od Boga,
tj. stopień zła. Każdy z buntowników jest dla człowieka jednocześnie
zagrożeniem (Asur dąży do zniszczenia „ja” człowieka, Aryman pragnie
uczynić zeń „inteligentną bestię” i atakuje jego bios, Lucyfer zaś chce
porwać go w swe złudne światy i przenika jego sferę uczuciową) i wyzwa-
niem stanowiącym szansę dla ludzkiej wolności wyboru. Warto dodać, że
Steiner mówi o możliwości powrotu do Boga, czyli zbawienia, najpierw
istot lucyferycznych, następnie zaś arymanicznych. O Lucyferze Łubieński
pisze:

(Ten) pyszny Orze , zwany w legendach Lucyferem (Nosicielem Świat a) zatrzymy-
wa świat o otrzymywane z góry dla wzmożenia siebie, dla wzbogacenia klejnotów
swej w asnej świetlistej korony. I tak możnie i w adczo świecąc w niż z litością

460



spogląda na twory niższe, chcąc je uchronić przed bolesną – jak tuszy – ewolucją.
Przedstawia się tym anio om i tworom cierpiącym w trudzie twórczym jako ich
wybawiciel, przedk adając im krótszą i lżejszą drogę w nadświaty, omijającą obróbkę
materii (...). Tak to ów dumny Orze , jeszcze nie zbuntowany przeciwko Bogu, Mi ość
(fa szywa litość) postawi w duchu przeciw Woli Bożej i taką postawą spowodowa
dwoistą świat a naturę, od ączy od świat a centralnego, Bożego, swoje świat o
Lucyfera, wy ącznego – jak chcia – nosiciela świat a (s. 23 i 25).

A jak przedstawia się kreatywna aktywność hierarchii anielskich na
Ziemi?

Ziemię nazywa Steiner (potencjalną) „Planetą Miłości”. Dlatego w róż-
nych fazach jej rozwoju i w różnym stopniu w aktywności tej zaanga-
żowane są wszystkie hierarchie anielskie. Tym jednak, co charakteryzuje
tę aktywność, jest z jednej strony przygotowywanie Wcielenia Syna
Bożego, Chrystusa (fizyczne wcielenie było, zdaniem Steinera, tylko jedno,
trwające aktualnie Drugie Przyjście Chrystusa jest inkarnacją w świecie
eterycznym i w eterycznym ciele człowieka), z drugiej zaś wychowanie
człowieka do wolności, tj. stopniowe ograniczanie ingerencji w decyzyj-
ność człowieka.

Albowiem Ziemia – ostatnia planeta w procesie inwolucji (inkarnacji
ducha w materię) i pierwsza w procesie ewolucji (przemiany materii przez
ducha) – ma charakter kluczowy dla rozwoju kosmosu i człowieka. W róż-
nych epokach jej historii jako „planety (żywiołu) ziemi” – Steiner, zgodnie
z tradycją ezoteryczną, wymienia ich 7 – i są to: epoka polarna, epoka
hiperborejska, epoka lemuryjska, epoka atlantydzka, aktualna epoka
postatlantydzka i dwie epoki przyszłe – człowiek otrzymał swe „ja” (jako
„niższe ja” bądące odbiciem Ducha-Jaźni) i wraz z nim – stopniowo –
rozwinął swą duszę w jej trzech poziomach: duszy doznaniowej, duszy
intelektualno-uczuciowej i duszy samoświadomej. Tu należy wtrącić, że
o ile na Saturnie człowiek dysponował świadomością transową – Steiner:
„Wszystko jest świadome” – na Słońcu świadomością z poziomu snu, na
Księżycu świadomością z poziomu marzeń sennych, to na Ziemi rozwinął
świadomość jawy (i samoświadomość), a w przyszłości oczekuje go roz-
wój świadomości imaginatywnej, inspiratywnej i intuitywnej.

Centralnym wydarzeniem w dziejach Ziemi – Wydarzenienm Mistycz-
nym – było Wcielenie Logosu, Syna Bożego, Chrystusa w Synu Człowie-
czym, Jezusie z Nazaretu. W antropozofii Chrystusa określa się mianem
Najwyższej Istoty Słonecznej. Złożona duchowa indywidualność Chrystusa
pozostająca w intymnym związku z jednej strony z Bogiem Ojcem i z dru-
giej – Duchem Świętym, jest Miłością i Nosicielem Miłości, i zawiera
w sobie także poziom archanielski; wiedzę o tym posiadali już średnio-

461



wieczni katarzy. Chrystus posiada też swą duchową i ziemską historię: trzy
ofiary złożył on już w czasach Lemurii i Atlantydy, najważniejszą wszakże
złożył w Misterium Golgoty. W misterium swego życia, śmierci i zmar-
twychwstania (i tzw. wniebowstąpienia, czyli zjednoczenia się z Ziemią
w jej aspekcie eterycznym) – misterium temu aktywnie towarzyszył cały
świat anielski i – antagonistycznie – demoniczny. Chrystus dał nie tylko
przekład i wzorzec zbawczej przemiany człowieka, w przyszłości realizu-
jący się w otrzymaniu przezeń zarówno statusu anielskiego, jak i tzw. ciała
zmartwychwstania, lecz także dał zarodek zbawienia i przemiany Ziemi
i wszystkich istot żywych.

W procesie zbawienia człowieka i Ziemi biorą aktywny udział wszyst-
kie hierarchie anielskie – zarówno na poziomie indywidualnym (aniołowie-
opiekunowie poszczególnych ludzi poprzez szeregi ich wcieleń), jak
i zbiorowym (archaniołowie jako opiekunowie etnosów lub, niekiedy, dy-
nastii, czy archaje jako władcy epok). Osobną kategorię stanowią w ra-
mach tej funkcji wyższe hierarchie anielskie kierujące wielkimi religiami:
np. Jahwe jako Bóg Żydów.

Intymny związek aniołów – w szerokim znaczeniu tego słowa – z czło-
wiekiem i innymi istotami żywymi ma swe korzenie w fakcie, że w po-
przednich fazach swego rozwoju przechodziły one także etap człowieczy
i etapy przedludzkie; toteż dziś, choć najniższym ciałem aniołów (w węż-
szym znaczeniu tego terminu) jest ciało eteryczne, nic, co ludzkie nie jest
im obce, jeśli nawet jest dla nich tylko przeszłością.

Osobnym tematem jest duchowo-cielesna „morfologia” istot anielskich,
jak również bardziej konkretna prezentacja ich aktywności w ciałach
człowieka i jego duszy – także w konfrontacji z aktywnymi w nich istota-
mi demonicznymi. Ale temat ten i ta prezentacja muszą zostać przeniesio-
ne do innej rozprawy.

462



V

Sztuka





Część piąta zapoznaje z wielobarwnym wizerunkiem dobrych duchów wykreowa-
nym przez artystów: przyjrzymy się dziełom głównie plastycznym. Wielokrotnie
odnajdziemy tu echa filozoficznych i teologicznych sporów narosłych wokół
tematu na przestrzeni wieków. Dzieło artystyczne rządzi się odmiennymi prawami,
pozwalającymi na ukazanie posłannictwa duchowego w innym aspekcie. Mniej
przemawia do rozumu, bardziej do wyobraźni i uczuć, może w niejasnych
meandrach formy lub w intuicyjnym olśnieniu wybiec daleko ponad duszący się
czasem w sztywnym gorsecie hipotez i aksjomatów intelekt. Artysta nie jest
zobligowany wyłącznie do stosowania oglądu rozumowego i spekulatywnego.
Przyznane mu prawo do kreacyjnego i subiektywnego przetworzenia przekazów
mitologicznych, ustaleń teologicznych, filozoficznych i metafizycznych o aniołach
wymaga od niego jednak odpowiedzialności i przestrzegania pewnego kodeksu
etycznego. Skrajnym przykładem mogą być tu twórcy ikon: ich praca wiążąca się
z treningiem ascetycznym i żmudnymi ćwiczeniami duchowymi urastała do
swoistego misterium religijnego. Etycznie było niedopuszczalne, aby artysta
podejmował temat anielski nie wierząc w istnienie duchów.

Artysta i dzieło sztuki posiadają wiele wspólnego z objawieniem. Objawienie
należy do rzeczywistości duchowej i zachodzi wtedy, gdy między osobami za-
istnieje coś trzeciego, jakaś idea, iskra lub światło; dzięki temu sens odsłania się
sam, w dodatku w sposób pełny i doskonały. Nie sposób objawienia wymusić,
aczkolwiek przychodzi ono częściej wtedy, gdy człowiek wykazuje się wewnętrz-
ną gotowością (i odwrotnie: osoba sceptyczna zignoruje je). Normalne poznanie
empiryczne angażuje zmysły, w objawieniu fenomen dociera do umysłu wprost
i uprzedza poznanie zmysłowe: oto gdzieś z głębi przemawia coś bliskiego, odsła-
nia się jakaś tajemnica, człowiek ją odczuwa i pragnie pojąć jej sens. Wejrzenie
takie posiada charakter symboliczny, rzecz oprócz samej siebie wyraża – kwestia
umiejętnego i aktywnego patrzenia – treści duchowe rzecz przenikające i w ten
sposób docierające do obserwatora. Jest to podstawowy sposób objawiania się istot
duchowych, w czystej (duchowej) postaci umysłowi ludzkiemu niedostępnych.

Aniołowie, spełniając boskie misje i zadania, sygnalizują człowiekowi wolę
Boga za pomocą systemu znaków. W odniesieniu do konkretnego człowieka jest
on zawsze możliwy do odczytania, dostosowany do jego władz poznawczych i sta-
nu duchowego. Znaki duchów często bywają widoczne również na zewnątrz i to
doskonalej niż moglibyśmy założyć, jednak ich ujrzenie koreluje ściśle z we-
wnętrzną dyspozycją. Tylko w psychice człowiek może znak odczuć, chociaż jego
odczytanie należy do umysłu; zatwardziałość serca sprawia, że znaki anielskie są
bagatelizowane lub wręcz w ogóle nie dostrzegane. To paradoksalne, ale w miarę

465



postępu technicznego zmysły konsekwentnie degradowane są do statusu coraz
precyzyjniejszych, a zarazem w coraz mniejszym stopniu pobudzających umysł
do refleksji, aparatów pomiarowych. Czy z tego powodu tak trudno dostrzec świat
ukrytych znaczeń w tym, co bezpośrednio rejestrujemy za pomocą zmysłów?

Kiedy spragniona sensu świadomość błąka się wśród abstrakcyjnych pojęć,
umysł odnajduje wsparcie w słowach. Opisując świat tworzą one symboliczną
rzeczywistość, może nawet najdoskonalszą z punktu widzenia świadomości.
Z drugiej strony nie pozostaje wątpliwości, że mamy do czynienia z opisem
i pośrednictwem, a nie z widzeniem bezpośrednim. W znaku odnajdujemy nie
tylko światło tajemnicy, być może ważniejsza jest możliwość odczytania własnego
stosunku do tajemnicy; znak wzywając do uczestnictwa w objawieniu domaga się
zajęcia postawy. Znak święty nie musi posiadać charakteru nadzwyczajnego, nie
musi być malowniczym i spektakularnym wtargnięciem ducha w naturalny porzą-
dek rzeczy. Ars angelica jawi się jako umiejętność dostrzegania i rozumienia
w pierwszej kolejności znaków zwyczajnych – łagodnych i częstszych metod
oddziaływania posłańców Bożych.

Takim naturalnym znakiem są na przykład skrzydła, które w angelologii
nabrały nowych znaczeń. Interesującą postacią – z punktu widzenia późniejszych
chrześcijańskich wyobrażeń anielskich – była skrzydlata bogini zwycięstwa Nike
(w mitologii rzymskiej Wiktoria), którą przedstawiano najczęściej w pozycji
sokolicy siedzącej na wyciągniętej ręce Zeusa. Szeroko pisze o tym w naszym
tomie Janusz K. Ostrowski. W sztuce wczesnochrześcijańskiej spotykamy liczne
wyobrażenia królów i książąt, którym przydawano symbol opiekuńczości w posta-
ci malutkiej uskrzydlonej Nike (Wiktorii) spoczywającej na dłoni lub ramieniu
władcy. Ze skrzydłami wszakże przedstawiano w mitologii greckiej wiele innych
bóstw (np. Erosa, Eos). Skrzydlate były nawet niektóre greckie syreny (VI wiek
przed Chr.): malowano je na wazach i nazywano ptakami dusz, chór złotoskrzy-
dłych syrenek spotykamy np. w sztukach Eurypidesa. Ponad 2000 lat później
motyw ten odżył w temacie kapel anielskich, tak popularnym w malarstwie
późnogotyckim i renesansowym, a skrzydła stały się nieodłącznym atrybutem
anielskości.

Znaki nadprzyrodzone (ostre) nie zawsze osiągają cel, ale zawsze narzucają
obserwatorowi odpowiedzialność, stawiają go bowiem świadomego wobec sytuacji
niezwykłej, często niemożliwej do racjonalnego wytłumaczenia. Znaki naturalne
mówią nam o Bogu i sprawach ostatecznych człowieka w codziennym życiu –
zapraszają do transcendencji, każą zatrzymać się na chwilę w nurcie codziennych
spraw i spojrzeć na siebie, świat, życie z innej perspektywy. Żaden znak płynący
z tamtej strony nie zrywa zasłony Mai, starajmy się w nim dojrzeć raczej drogo-
wskaz do samodzielnego poszukiwania odpowiedzi. Kluczem rozwiązującym za-
gadkę jest człowiek, a odkryta tajemnica okazuje się częściej służyć (w znaczeniu
dobra duchowego) do użytku prywatnego.

Dobre duchy, w przeciwieństwie do złych, preferują zdecydowanie metody
łagodne, a takimi są, bez wątpienia, znaki naturalne: wydarzenia, słowa i rzeczy

466



powszednie, które w pewnych okolicznościach nabierają dla artysty-obserwatora
innego, szczególnego znaczenia. Duchowy świat – załóżmy – odsłania oto zmy-
słom jeden ze swoich wymiarów i czyni to poprzez system zakodowanych zna-
ków. Czy anioł jest obecny w samym znaku, czy też raczej jest owym impulsem,
pod którego wpływem dany znak zaczynamy rozumieć w całej rozciągłości jego
znaczeń? Znak w tym rozumieniu nie jest statycznym epifenomenem. Należy do
struktury otwartej, wyraża się w akcji, wydarzeniu, działaniu; posiada swoją
dramaturgię i logikę.

Jeżeli jedno i to samo objawienie jest tak różnorodnie pojmowane, to okazuje
się, że ono samo w sobie jest mniej istotne od uaktywnionych podczas interpreta-
cji treści psychicznych odbiorcy. W angelologii dobitnie akcentuje się drugorzęd-
ność i umowność zewnętrznych wyobrażeń duchów. O wiele ważniejsze –
z ludzkiego punktu widzenia – od samego ducha jest to, o czym anioł mówi.
Konkretny przekaz anielski jest objawiającym się fenomenem, skierowanym do
nieświadomych lub świadomych sfer ludzkiej psychiki za pomocą indywidualnego
kodu: neutralny obserwator nie dostrzeże przekazu w ogóle lub odczyta go
zupełnie inaczej. Kiedy jakiś natchniony święty lub święta widzi anioła, a nikt
z pozostałych patrzących nie potrafi dostrzec ducha, wówczas rodzi się w nas
nieufność. Możemy uwierzyć lub nie. Nie potrafimy natomiast w sposób racjo-
nalny dowieść prawdziwości wizji lub jej iluzoryczności.

Korzeniami myśli nie są dziś znaki, lecz słowa, a jeszcze bardziej obrazy.
Wraz z pozorną obiektywizacją znaków człowiek utracił pierwotną zdolność
bezpośredniego ich odczytywania. Stępiona wrażliwość na transcendentalia oraz
wyjałowiona wyobraźnia domaga się na wszystkich możliwych poziomach pozna-
nia intelektualnej weryfikacji danych. Dotyczy to również oczywistej niegdyś
prawdy, że angelofania jest misternym kodem symbolicznym objawiającym czło-
wiekowi treści niepojęte i niewidzialne.

Byty duchowe, istoty niematerialne i pozazmysłowe, jawią się świadomości
ludzkiej jako przedmioty wymykające się bezpośredniemu i empirycznemu pozna-
niu. Zdajemy sobie sprawę, że materiał o duchach docierający do umysłu pochodzi
z poznania pośredniego: przedmiot poznania manifestuje się władzom umysłowym
w serii umownych symbolicznych obrazów (przez pojęcie „obraz symboliczny”
należy rozumieć każdy znak uobecniający egzystencje nieobecne, albo nie
poddające się normalnemu poznaniu): symbol jest najdoskonalszym sposobem
objawienia treści duchowych, tzn. nie jesteśmy w stanie za pomocą innych metod
opisać ducha jaśniej i lepiej.

Symbol okazuje się wyobrażeniem tajemnicy; w przypadku bytów anielskich
zdawano sobie sprawę z umowności wyobrażeń duchów już w czasach biblijnych
i doskonale wiemy o tym również dzisiaj. Zmysłowa i semantyczna część symbolu
jawi się w sposób konkretny i realny, tzn. dostosowuje się dyskretnie i niepostrze-
żenie do współcześnie otaczającego nas wystroju świata. Symbol to zatem piękna
tajemnica; oglądamy tylko czubek góry lodowej, jej lwia część należy do sfery
snów, marzeń, wspomnień. Symbolika dobrego ducha w ars angelica odsyła

467



wprost do Boga niewidzialnego i niepojętego, dlatego musi manifestować się
świadomości w sposób adekwatny do jej możliwości poznawczych i oczekiwań
wynikających z realiów biologicznego i historycznego życia. Z empirycznego
i racjonalnego punktu widzenia poznanie symboliczne nigdy jednak nie będzie
obiektywne, gdyż świadomość nie dociera do przedmiotu poznania wprost, lecz
pośrednio.

Istota anioła wyraża się poprzez symbole, aczkolwiek sam anioł w pewnym
sensie jest metasymbolem: pośredniczy między Absolutem a światem materialnym
wcielając się w znaki spełniające funkcje nośników symbolicznych znaczeń.
Można równie dobrze powiedzieć to jeszcze inaczej: symbol występuje w roli
pośrednika. Szczególnie wyraźnie jest to wyeksponowane w tradycji neoplatoń-
skiej oraz gnostycznej: istoty duchowe zwane eonami są perfekcyjnymi wzorami
i modelami świata materialnego, anioł byłby zatem symbolem samej symbolicz-
ności. Taka koncepcja została odrzucona w średniowiecznym sporze o uniwersalia;
stopniowo wzrastające przywiązanie do konkretu i bytów realnych potęgowało
świadomość symboliczności wyobrażeń bytów duchowych. Symbolika została
skonwencjonalizowana, a każda konwencja – jak mówi R. Alleau – jest fatalnie
dogmatyczna. Oznacza to, że dotyczące bytów duchowych myślenie, zarówno
artystyczne, jak i spekulatywne, utraciło (popadłszy w koleiny zrutynizowanych
i utartych tropów) świeżość spojrzenia.

Siłą symbolu jest zakumulowanie w sobie pierwiastka transcendentalnego
i dlatego wymyka się on próbom narzucenia zewnętrznych formuł dogmatycznych:
ich wadliwość staje się tym lepiej widoczna, im bardziej starają się one okiełznać
i opisać naturę danego symbolu. Gilbert Durand widzi w tej cesze potwierdzenie
sensu osobistej wolności człowieka: wolna wola jest motorem symboliczności
i działań istot duchowych, jest „anielskim skrzydłem”. Dzięki zdolności percepcji
symbolicznej przynależymy do świata duchowego, w którym symbole uchylają
rąbek niedostępnych rozumowi bezpośrednio tajemnic boskich. Podstawową
funkcją symbolu jest bowiem odsyłanie do innych bytów, które nie mogą objawić
się inaczej i lepiej, niż przez figurę symboliczną. Gouhier stwierdził, że końcem
wieków średnich było odejście aniołów, rozumiał przez to zastąpienie spełniają-
cych konkretną misję symbolicznych obrazów skostniałymi alegoriami. Usztywnie-
nie doktrynalne nieuchronnie wiąże się z alegoryzacją, dzieła sztuki powstają pod
dyktando pojęciowych sformułowań dogmatu. Zawężenie pola symbolicznego
doprowadziło, w zakresie refleksji o bytach duchowych, do ich alienacji w sztuce
oraz spłycenia, co w kościołach reformowanych objawiło się odrzuceniem kultu
dobrych duchów.

Przemiany w psychice nigdy nie dokonują się gwałtownie. Początek nowożyt-
ności nie pokrywał się z zanikiem typowego dla wieków średnich myślenia
mitycznego. Mamy raczej do czynienia z wolnym wygasaniem i stopniowym
racjonalizowaniem się dawnego obrazu świata. Nowożytność nie była skutkiem
„nowego myślenia”, a tym bardziej nowej filozofii nauki, jawiła się raczej jako
konsekwentna ewolucja tego, co w sposób utajony istniało już w średniowieczu.

468



Świadomość zbiorowa stymulowana jest w dużej mierze zjawiskami religijnymi.
Posiadająca źródło w chrześcijaństwie psychika nowożytna musiała podjąć cały
bagaż średniowiecznego dziedzictwa, to zaś z czego pragnęła się uwolnić lub
wypchnąć poza obszar świadomości, musiało trafić do sfer nieświadomych.
Dotyczyło to m.in. coraz trudniejszej dla rozumu kwestii duchów.

Typowy dla nowożytności zanik głębokiego życia duchowego i inflacja intuicji
zmusiły nieświadomość do zmiany techniki projektowania wewnętrznych obrazów.
Termin „obraz” jest umowny, oznacza transformowaną treść duchową i najwygod-
niej będzie nazwać ją za Jungiem symbolem. Treści nieświadome, odczuwane
w potocznym rozumieniu jako głos sumienia lub olśnienie, są objawiającym się
rozumowi fenomenem, który może zostać odrzucony. Niewątpliwie nowożytny
umysł utracił bliski kontakt z treściami nieświadomymi i większą wagę przypisuje
się dziś trzeźwej i empirycznej ocenie, niż głosom anielskim.

Cechą średniowiecznej mentalności była skłonność do myślenia obrazowego.
Wszystko, co pomyślane, musiało zostać ujrzane. Szereg wewnętrznych obrazów
duszy uznawano za realne, zatem wyobrażenia aniołów i diabłów mogły budzić
tak żywe emocje. Nowożytność przyniosła ludziom większą biegłość w myśleniu
abstrakcyjnym, dzięki temu bez problemu możemy uznać realność pojęć nie
posiadających adekwatnych empirycznych odniesień. Czy w sferze religijnej nie
pozostało w nas jednak archaiczne pragnienie tworzenia zmysłowych wyobrażeń
niewidzialnego świata?

Osnowa symbolu powstaje z tego, co nieświadome. Racjonalistyczne spłycenie,
czasem wręcz odrzucenie wiary w złe i dobre duchy, jest gwałtem wobec ducho-
wego wymiaru życia ludzkiego (nie wspominając już o autorytecie Pisma Święte-
go), wprowadza nas w kłopotliwe powikłania światopoglądowe.

W jakim stopniu uległy wyczerpaniu zmysłowe wyobrażenia mogące dobrze
symbolizować istoty duchowe? Wyobrażenia klasyczne są dziś odczuwane w świa-
domości społecznej jako mdłe i papierowe. Od XIX wieku tworzy się albo
ornamentacyjne motywy anielskie, albo świadome pastisze na poziomie Malczew-
skiego lub France’a, doskonale utwierdzające ludzki sceptycyzm. Czyżby była
zatem jeszcze aktualna maksyma twórców ikon, że jest moralnie uzasadnione nie
podejmować tematu aniołów w sztuce, zanim artysta nie uwierzy w duchy i nie
wypracuje zwartej koncepcji o ich statusie i funkcjach?

Nasze umysły zastygły w konwencjonalnych wyobrażeniach o wiele głębiej,
niż to się wydaje. Jeżeli duch pragnie oto ukazać się człowiekowi, jeżeli posiada
taką misję i z konieczności musi przybrać jakąś widzialną, słyszalną lub jaką-
kolwiek zmysłową czy umysłową postać, to wówczas automatycznie jesteśmy
nastawieni na spotkanie ze stereotypową postacią człekokształtną o pięknym
wyglądzie. Nie potrafimy powiedzieć, w jakim stopniu ostateczna wizja (angelofa-
nia) ukazująca się człowiekowi będzie wkładem anioła, a w jakim samego adresata
wizji. Moce duchowe (dobre i złe) ukazują się człowiekowi w postaciach
podsuwanych mu przez własny umysł, z drugiej wszakże strony nieoczekiwane
fale i głosy płyną z obszarów indywidualnej lub kolektywnej nieświadomości

469



i niczym wachlarz rozwijają się w symboliczne obrazy. Ich zrozumienie przekra-
cza czasem możliwości rozumu. Dlatego tak istotna wydaje się umiejętność
patrzenia na rzeczywistość jako zespół kształtów wypełnionych symbolicznymi
znaczeniami.

Psychikę może obserwować tylko inna psychika. Stereotypowe poglądy ciągle
utożsamiają rzeczywistość z materialnością. W wiekach średnich wyobrażenie
ducha jako złotowłosego i uskrzydlonego młodzieńca w lnianej sukience o wiele
lepiej przystawało do mentalności, niż w czasach obecnych. Nieświadomość
odnalazła wówczas właściwy język i doskonale wykorzystała to sztuka. Nieświa-
domość nie jest tylko pojęciem, ale realnie istniejącym bytem: posiada określony
potencjał energetyczny, możliwość działania, cel i dysponuje odpowiednim zesta-
wem środków do jego osiągnięcia. Przestrzenne lub czasowe orientowanie nie-
świadomości jest niemożliwe, objawia się ona natomiast w konkretnym czasie
i przestrzeni umysłowi, nie utożsamiając się z nim. Objawia się pod postacią
symboliczną, a jako najgłębszy z możliwych zbiorników pamięci posiada pełny
asortyment ludzkich doświadczeń. Dzięki temu bez trudu rozpoznaje wszystkie
potencjalne predyspozycje człowieka i dąży do ich rozwinięcia. Ponieważ nie
dysponuje ludzkim rozróżnieniem dobra i zła, pragnie uaktywnienia cech pozy-
tywnych i negatywnych. Ostateczna decyzja należy do posiadającego wolną wolę
rozumu.

Nieświadomość nie mówi wprost, chłodno i logicznie, dlatego zwykła ubierać
się w obrazy i metafory. Impulsy płynące z nieświadomych obszarów psychiki są
trudno dostrzegalne, na ogół jesteśmy przekonani o samodzielnym budowaniu ja-
kiegoś wyobrażenia. Archetyp dobrego ducha jest archaicznym i praświadomym
obrazem psychicznym, jego symboliczne wyobrażenie to jedyny sposób oddania
niewyrażalnej inaczej treści archetypu. Rozum nie zdający sobie do końca sprawy
z tej symboliczności bierze wyobrażenie za realnie istniejący żywy byt, aczkol-
wiek zarazem zdaje sobie sprawę z jego tajemniczości.

Z głębin nieświadomości płyną silniejsze lub słabsze impulsy o charakterze
nakazu, przyzwolenia, ostrzeżenia, sprzeciwu. Towarzyszą człowiekowi bez
przerwy, zarówno podczas snu, jak i w świadomym działaniu. Rozum ustosunko-
wuje się do nich, towarzyszy temu wysiłek umysłowy określany w języku potocz-
nym jako rozterki lub pokusy. Działalność wewnętrznych impulsów – dowód na
istnienie tętniącej równolegle rzeczywistości duchowej – jest odczuwana w co-
dziennym życiu. Problem powstaje we właściwym zrozumieniu treści nieświado-
mych, a więc w interpretacji i analizie materiału symbolicznego. Język nieświado-
mości jest bliski językowi sztuki oraz językowi snu. W związku z tym może
podać umysłowi treść pod postacią realistyczną lub fantastyczną, jako ciąg
zbornych lub chaotycznych obrazów, impulsów łagodnych lub agresywnych, może
zalać umysł obrazami wyolbrzymionymi lub zminiaturyzowanymi (niepewność
wymiarów czasoprzestrzennych w nieświadomości), może działać jednostajnie lub
pulsować, odwoływać się do różnych i odległych asocjacji, może użyć języka
współczesnej techniki bądź języka mitologicznego.

470



Archetyp dobrego ducha, sam w sobie niewyobrażalny i rozumowi nieodstęp-
ny, manifestuje się (angelofania) pod postacią symboli nawiązujących do mitolo-
gicznego opiekuna i dobrego przyjaciela: mistrz, mag, mędrzec, piękny młodzie-
niec, miłosierny Samarytanin, przewodnik. Może objawiać się delikatnie i dys-
kretnie (ciepło, uśmiech, tkliwość, dłoń obejmująca, łagodny cień roślin, oaza,
zatoka), odleglejszymi asocjacjami (pierścień, halabardnik, mówiące zwierzęta
– realistyczne i fantastyczne), baśniowo i literacko (skrzat, czarodziej, wróżka,
dżinn), w języku współczesnym (pasy bezpieczeństwa, kamizelka ratunkowa, spa-
dochron, poduszka, polisa ubezpieczeniowa), w języku archaicznym (mleko,
matrix, woda), za pomocą symboli religijnych lub geometrycznych (pelikan,
kwadrat, koło, trójkąt, wnętrze świątyni, otwarte ramiona). Symbol daje czaro-
dziejski środek, posiada wiedzę i spryt, namysł i życzliwą mądrość, gotowość do
niesienia pomocy. Zgodnie z wietrzną (pneuma) i pierwotną naturą duch jest istotą
aktywną i inspirującą (do dobra lub zła). Możliwości inspiracji i pokus są
niewyczerpane, a asocjacje mogą pójść tak daleko, że prawie utracą czytelność.
Tamtej strony nie obowiązują ludzkie kategorie czasu i przestrzeni, dlatego różne
impulsy płyną równolegle, a ich właściwa analiza to już kwestia sprawności umy-
słu i duchowej samowiedzy, w każdym razie wielokrotnie powstaje trudność
z oceną moralną duchów (duch zły uwielbia podawać się za anioła światłości).

Sztuka to medium zapewniające kontakt ze światem duchowym, ars angelica
tworzy symboliczny język umożliwiający rozmowę z aniołami. Dialog z duchem
jest owocną metodą kształtowania życia wewnętrznego, rozszerzenia sił twórczych,
inteligencji, prowadzi do wspaniałej syntezy aktywności i kontemplacji. Obcować
z aniołem to tyle, co patrzeć na siebie umysłem oczyszczonym ze stereotypów,
nawyków i fałszywych sądów. Duch przypomina ogromne lustro, człowiek patrząc
w nie ma przez chwilę trudności z identyfikacją własnego odbicia, staje się na
moment psychoidem. Okruch uświadomionej prawdy, olśnienie, natchnienie czy
jakkolwiek inaczej nazwiemy tę Bożą iskrę w ręku ducha, to energetyczny impuls
płynący z innego świata i dążący do zmaterializowania się w konkretnym działa-
niu. Impulsom tym nie tylko brak moralnego rozróżnienia dobra i zła, przede
wszystkim nie mają one świadomości – ta rodzi się w ludzkim umyśle w związku
z jego poruszeniem przez wewnętrzny obraz. Ostatecznie powstaje coś przy udzia-
le rozumu ludzkiego, ale naprawdę to tylko przez umysł przepłynęło. Podobnie jak
duch i sztuka, człowiek również okazuje się być medium; „rzeźbi” w świecie
materialnym boskie idee i tak pojęty świat – jak mówił już św. Paweł – okazuje
się być dla duchów fascynującym widowiskiem. Ostateczny efekt może być obo-
sieczny: stajemy twarzą w twarz z wcielonym dobrem i z wcielonym złem.
W spotkaniach z duchami umysł doświadcza innej rzeczywistości, poznaje również
sam siebie. Pojęcie ziemskiego człowieka o aniołach zawsze będzie oscylować
między naiwną realnością a transcendencją, w sztuce możemy zatem śledzić, jak
duchowa natura człowieka przekracza rzeczywistość człowieka ziemskiego.

Sprawą zupełnie osobną pozostaje temat anielski w muzyce. Istnienie aniołów
jest prawdą wiary, ale nie jest nią już śpiewanie lub muzykowanie tych eterycz-

471



nych bytów. W literaturze muzycznej roi się od dzieł zaliczonych do tzw. muzyki
anielskiej. Decyduje o tym czasem już sam gatunek (muzyka liturgiczna, np.
części mszy, hymny maryjne, kantaty na Boże Narodzenie), czasem sam kompo-
zytor sygnalizuje anielskość swego dzieła w tytule (Angelus Wojciecha Kilara,
Es sungen drei Engel Gustawa Mahlera), a nawet posuwa się dalej twierdząc, że
dzieło w całości lub we fragmentach zostało podyktowane przez aniołów (np.
Alleluja z Haendlowskiego Mesjasza, Wariacje na temat we śnie podyktowany
przez aniołów Roberta Schumanna). Bywa i tak, że tradycja zwykła wiązać
jakiegoś kompozytora ze sferami anielskimi (Maurin Marais – anioł gamby,
Olivier Messiaen). Przykładów można mnożyć, ale i tak wszystkie pozostaną – nie
miejmy złudzeń – stereotypowymi kliszami, w myśl których wystarczy wykorzy-
stać odpowiedni gatunek muzyczny bądź wpleść anielskość do tytułu, by dzieło
zostało wliczone przez muzykologów, krytyków muzycznych w poczet tzw. muzy-
ki anielskiej.

Nic bardziej błędnego. Za muzykę anielską – jeżeli chcemy dotrzeć do
meritum sprawy – należy raczej uznać utwór, w którym obecna jest ludzka kon-
templacja (na wzór anielskiej) Boga i Stworzenia, kontemplacja wyrażona
językiem muzycznym, będąca stanem zapisu duchowego twórcy – od ekstazy,
uniesienia, zachwytu, uwielbienia, afirmacji, radości, aż po rozpacz, śmiertelną
trwogę, gorycz, zwątpienie. Tak pojęta muzyka anielska otwiera się na całą paletę
gatunków i stylów muzycznych. Na dalszy plan odsuwa nawet warsztat kompozy-
torski, punktując to, co w misji anielskiej najistotniejsze: doświadczenie
metafizycznej, awerbalnej treści (contemplatio) i transformacja owego stanu
duchowego do świata dźwięków (gr. aggeloi – przesyłanie). Arcydzieła muzyki
anielskiej są nieśmiertelne, gdyż zamieszkuje je nieśmiertelny duch, iskra boża
przemycona z tamtego świata. Jak rozpoznać takie arcydzieło? Odpowiedź jest
prosta, wręcz banalna: to dzieło, które leczy, które porusza nas, słuchaczy, do
głębi, wprawia w trudny do sprecyzowania trans, odrywa od spraw doczesnych
i zanurza naszą świadomość na chwilę w innym świecie. Podobnie jak aniołowie
przynosi ukojenie, o którym chciałoby się powiedzieć: niechaj trwa bez końca.

472



JANUSZ A. OSTROWSKI

Nike i Wiktoria –
ikonograficzne pierwowzory aniołów1

Grecy przejęli z kultur Bliskiego Wschodu cały zastęp skrzydlatych postaci
i stworów. W najwcześniejszych okresach sztuki greckiej pojawiały się
więc uskrzydlone Gorgony, Harpie, Pegazy, Sfinksy, występowały skrzy-
dlate Eos, Eros i wiele innych. Natomiast w tym pierwszym okresie
niewiele było wyobrażeń, tak później czczonej Nike.

Po raz pierwszy w literaturze występuje ona u Hezjoda (Theog., 383),
jako siostra Zelosa (Gorliwości), Kratosa (Siły) i Bia (Mocy), córka tytana
Pallasa i nimfy Styks, natomiast późniejsze utwory2 czynią z niej towa-
rzyszkę zabaw Pallas Ateny (koura Pallantos). Hezjod uważa, że Nike
wraz ze swymi siostrami zawsze jest blisko Zeusa.

Nosiła przydomki: glykydoros – dawczyni słodyczy, szczęścia, polyo-
nymos – o wielu imionach, eudoksos – sławna, megalonymos – sławna,
semne – boska, potnia – Boska pani, chrysia – złota.

1 Spośród bogatej literatury dotyczącej wzajemnych relacji Nike – Wiktoria –
aniołowie, pragnę wspomnieć jedynie artykuł, działającego w Krakowie, ks. Karola Felisia
SJ, Die Niken und die Engel in die altchristlicher Kunst, „Römische Quartalschrift für
Christliche Altertumskunde und für Kirchengeschichte”, Roma-Freiburg, nr 26, 1912.
Celem ułatwienia ewentualnego odszukania wspomnianych w tekście, a nie zilustrowanych
zabytków, ograniczam się do podania najłatwiej dostępnych książek polskich autorów.

2 Bakchylides, Epigr. I, ed. Snell.

473



Bakchylides (Pieśni, 11; 3, 5) pisze, że powozi ona wraz z Aglają
zaprzęgiem zwycięzcy. Wg Pindara, Nike oczekuje na końcu toru wyści-
gowego3 i potem honoruje zwycięzcę4.

Występuje u Eurypidesa: w Elektrze, Fenicjankach, Ifigenii w Taury-
dzie, Orestesie5. Pojawia się też u Ajschylosa6 i Arystofanesa7.

Po wojnach perskich zaczęto wiązać ją ze zwycięstwem. Po bitwie pod
Maratonem ustawiono na Akropolu posąg Nike – był on wotum uczynio-
nym przed bitwą przez polemarchę Kallimachosa, który poległ w bitwie8.
Wyrocznia przed Salaminą głosiła: „Dzień wtedy wolności Helladzie wróci
Kronosa syn grzmiący potężnie i wzniosłe Zwycięstwo”9, a wedle Simoni-
desa (Frg. 107 D) to Ares i Nike zapewnili Grekom zwycięstwo nad Per-
sami. Odbierała kult, który początkowo nie był związany z wojną, lecz
z igrzyskami. Pauzaniasz (V, 14, 8) pisze o jej ołtarzu w Olimpii, ustawio-
nym obok ołtarza Zeusa Katharsiosa i ołtarza Bogów Nieznanych. Kult ten
od połowy VI w. przed Chr. rozpowszechniał się w Atenach, gdzie Pizy-
strat zreformował igrzyska panatenajskie i połączył je nie tylko z Ateną,
lecz i z Nike. W 2. połowie V w. uzyskała kapłanki. Nike nie jest przy-
miotnikiem czy epitetem Ateny – nie jest to Atena Nikephoros, lecz samo-
dzielne bóstwo.

Najstarsze znane jej przedstawienie stworzył ok. 550 r. przed Chr.,
Archermos z Chios (il. 1). Rzeźba znaleziona na Delos i przechowywana
w ateńskim Muzeum Narodowym ukazuje boginię w charakterystycznym
ruchu, w biegu z przyklęknięciem, który wyrażony jest w kompozycji
o przeciwstawnym układzie rąk i nóg. Niestety skrzydła są tylko częściowo
zachowane10. Jako pierwszy uskrzydloną Nike namalował Aglaofont Star-
szy na przełomie VI i V w. przed Chr.; niestety malowidło to, tak zresztą
jak i wszystkie inne greckie, nie dotrwało do naszych czasów11.

3 Oda Nem., V, w. 85: „Na Eginie tyś, o Eythymenie, w boskiej Nike wpadł objęcia
i chwały wziął pienie” (przeł. A. Szastyńska-Siemion); „Ty Eutymenesie, dwakroć z Ajginy
w objęcia boskiej wpadłszy Niki, pięknych dostąpiłeś hymnów” (przeł. M. Brożek).

4 Oda Istm., II, w. 26: „Heroldzi [zwycięzcę] pozdrowili, gdy Nike na złociste wzięła
go kolana” (przeł. M. Brożek).

5 Chór (w. 1691nn.) mówi „wielce czcigodna Nike, żywot opieką mój otaczaj i nigdy
nie pozbaw mnie wieńców” (przeł. J. Łanowski).

6 Antygona, w. 149-151: „Więc teraz Nike, czci syta i sławy, zwraca ku Tebom radosne
swe oczy” (przeł. K. Morawski).

7 Lyzistrata, w. 321; Jeźdźcy, w. 93.
8 Maria L. Bernhard, Sztuka grecka V wieku, Warszawa 1991 (wyd. 2), s. 169.
9 Herodot, 8, 77 (przeł. S. Hammer), także Ksenofont, Anabasis, 8-16.
10 Maria L. Bernhard, Sztuka grecka archaiczna, Warszawa 1989, s. 393-395.
11 Informuje o tym scholiasta do Ptaków (w. 573), Arystofanesa, analizując słowa

474



Z początkiem V w. przed Chr. postać Nike zaczęła pojawiać się na
monetach, głównie miast sycylijskich: Syrakuzy (485-478) (il. 2), Gela
(ok. 466), Akragas (413-406), lecz występowała także na monetach Elidy,
Kyrene, Kyzikos. Najczęściej wieńczy ona kwadrygę, na której jedzie
zwycięski woźnica, czasem pojawia się z innymi bóstwami opiekuńczymi
miast, np. Gelas czy Himera.

Specyficzne wyobrażenie Nike występuje na monetach z lat 380-350
przed Chr., emitowanych przez miasto Lampsakos w Troadzie (w 405 r.
przed Chr. zdobyte przez Lizandra, potem pod władzą Spartan, wolne od
362 r.), na których Nike zabija w ofierze byka (il. 3) lub wykuwa tarczę.
Niewątpliwie to przedstawienie ma związek z wydarzeniami politycznymi.

Nike występuje też na wazach greckich, w tym i na amforach panate-
najskich, które ofiarowywane były zwycięzcy w Panatenajach12.

Była też wyrzeźbiona na zachodnim przyczółku ateńskiego Partenonu
(scena przedstawiająca spór Ateny z Posejdonem), lecz w świątyni tej
najsłynniejszy był posąg Fidiasza ukazujący Atenę Partenos. Trzymała ona
w ręce posążek Nike (o wysokości 1,70 m)13. Posąg Nike Fidiasz powtó-
rzył w dekoracji tronu Zeusa Olimpijskiego, a także wyobraził boginię
zwycięstwa ulatującą z dłoni ojca bogów. Tak o tym posągu pisze Pauza-
niasz14:

Bóg siedzi na tronie, wykonany ze z ota i kości s oniowej... W prawej d oni trzyma
Nike; ona także z kości s oniowej i ze z ota. Nike ma w ręku przepaskę zwycięstwa,
na g owie wieniec... Tron mieni się od z ota i drogich kamieni, hebanu i kości
s oniowej. Wykonane są na nim postacie zwierzęce albo jako malowid a, albo jako
p askorzeźby. Są cztery posągi Nike, w postawie tanecznic, przy każdej nodze tronu.
Dwie inne u kostek nóg Zeusa...

O częstym występowaniu postaci Nike w temenosie olimpijskim świad-
czy inny przekaz Pauzaniasza15:

[w Olimpii] jest także brązowy rydwan Kratystenesa z Kyreny, wstępuje na niego
postać Nike i sam Kratystenes. Jasne więc, że odniós zwycięstwo w wyścigu
rydwanów...

komediopisarza: „Nike na przykład – ze złotych ma piór parę skrzydeł” (przeł. S. Srebrny).
12 Maria L. Bernhard, Nagroda Ateny, „Meander”, nr 10, 1955, s. 261-270; Maria

L. Bernhard, Greckie malarstwo wazowe, Wrocław 1966, s. 16.
13 Maria. L. Bernhard, Sztuka grecka V wieku, Warszawa 1991 (wyd. 3), s. 428-435

(przyczółek zachodni Partenonu), s. 319-329 (posąg Ateny Partenos wykonany przez
Fidiasza).

14 V, 11, 1-2 (przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska).
15 VI, 18, 1 (przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska).

475



Jednym z najsłynniejszych wyobrażeń Nike w sztuce greckiej są płasko-
rzeźby okalające świątynię Ateny Nike (powszechnie, lecz niesłusznie
zwaną Nike Apteros) na Akropolu ateńskim16. Decyzję o budowie słynnej
świątyni podjęto w 449/448 r. przed Chr., lecz ukończono ją później: 426-
413 r. (na miejscu wcześniejszej, skromnej, zniszczonej w 480/479 r.).
Otoczyła ją balustrada ozdobiona płaskorzeźbami przedstawiającymi Nike
– na cześć efemerycznych zwycięstw Alkibiadesa nad Spartanami lub
upamiętniającymi zawarcie pokoju Nikiasza. Jedną z postaci tam wyobra-
żonych unieśmiertelnił Stanisław Wyspiański w swej Nocy listopadowej
(w. 122nn.), choć mylnie wiązał ją z Fidiaszem:

Znacie tę Nike Fidiaszową, jak sanda wiąże szybka, jak ze zwróconą w górę g ową
(tej brak, gdyż dzie o jest fragmentem), wstrzymana w locie, gibka, sanda chce
splątać rozplątany, a strój jej, taśmą nie wiązany, z polotnych fa dów tors odkrywa
i pierś na ciele wpó przegiętem...

Nike stała się w omawianym okresie standardowym motywem wyko-
rzystywanym dla upamiętnienia zwycięstwa morskiego. Po sukcesie na
Sfakterii (425 r. przed Chr.) Ateńczycy dedykowali na miejscowym akro-
polu brązowy posąg Nike (Pauz., IV, 36, 6). Również pod koniec V w.
przed Chr. rzeźbiarz Pajonios z Mende wykonał posąg Nike o wysokości
2,16 m, ustawiony w Olimpii i tam odnaleziony w 1875 r. (il. 4)17. Bogi-
ni jak gdyby zlatywała z nieba i stawiała stopę na dziewięciometrowym
trójgraniastym słupie. Skrzydła (nie zachowane) były jeszcze rozłożone,
jakby przed chwilą zamarły w bezruchu. Bogini przytrzymywała prawą rę-
ką – poniżej biodra – brzegi płaszcza wydętego niczym żagiel. Spod zwo-
jów szat wyłania się orzeł, ptak Zeusa, który wraz z Nike opadał na
ziemię.

Wiemy, że jeden z największych malarzy greckich Apelles namalował
Aleksandra Wielkiego z Nike i Dioskurami, obraz umieszczony potem

16 Tak określa ją Pauzaniasz (I, 22, 4 i III, 15, 7) dodając: „Ateńczycy zaś wierzą, iż
Nike zawsze z nimi pozostanie, ponieważ nie ma skrzydeł [by odlecieć]”. Ten sam autor
(V, 26, 7) pisząc o Olimpii wspomina: „Obok Ateny stoi posąg Nike. Dar wotywny
mieszkańców Mantynei. Nie podali jednak w napisie po skończeniu jakiej wojny. Podobno
wykonał ją Kalamis. Bez skrzydeł. Wzorował się widocznie na ateńskim posągu drewnia-
nym, tzw. ksoanonie Nike Apteros, tj. Bezskrzydłej” (przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska).

17 Pauzaniasz, V, 26, 1: „Doryccy Meseńczycy, którzy ongiś otrzymali od Ateńczyków
Naupaktos, wystawili w Olimpii posąg dziękczynny Nike na kolumnie. Jest to dzieło
Pajoniosa z Mende. Wykonane z łupów zabranych nieprzyjacielowi.....” (przeł. J. Niemir-
ska-Pliszczyńska).

476



przez Augusta na jego Forum w Rzymie18 i właśnie od czasów Aleksand-
ra Nike staje się niezwykle popularna na monetach emitowanych przez
władców hellenistycznych, służąc prowadzonej przez nich propagandzie
zwycięstw.

Najsłynniejszym wizerunkiem bogini jest posąg (wysokości 3,28 m)
znaleziony w 1863 r. na Samotrace przez konsula francuskiego Champoi-
seau i znajdujący się w paryskim Luwrze od roku 188319. Nike z Samo-
traki ukazana jest w momencie lotu z góry, gdy ma stanąć na dziobie
okrętu. Wiadomo, że jej prawa ręka była uniesiona (trzymała w niej
powiewającą opaskę zwycięstwa, najprawdopodobniej z metalu), lewa zaś
opuszczona w dół. Baza posągu miała kształt dzioba okrętu. Rzeźba
wznosiła się nad dwoma basenami rozmieszczonymi tarasowo. Prawdopo-
dobnie wykonano ją dla uczczenia zwycięstwa morskiego Rodyjczyków
nad królem syryjskim Antiochem III w 190 r. i najprawdopodobniej po-
wstała ok. 185 r. przed Chr.

Prawie w tym samym czasie, bo w latach 180-170 przed Chr. powstał
słynny ołtarz Zeusa i Ateny w Pergamonie (św. Jan określa go jako Ołtarz
szatana20). Jego reliefowa dekoracja przedstawiała Gigantomachię. Na
boku wschodnim znajdowała się m.in. scena walki Zeusa i Ateny z Gigan-
tami. Obok Ateny z prawej strony nadlatuje Nike, której postać rysuje się
nad Gają (Geą). Skrzydła bogini są rozłożone, a noga nie dotknęła jeszcze
ziemi. Nike wieńczy Atenę, głosząc tym samym zwycięstwo odniesione
przez bogów21.

O ile grecka Nike związana była początkowo ze zwycięstwami w za-
wodach sportowych (wyścigi rydwanów), a później dopiero z sukcesami
militarnymi, to rzymska Wiktoria od samego początku związana jest ze
zwycięstwem wojskowym. Pojawiła się w Rzymie z początkiem III w.
przed Chr., razem z takimi abstrakcyjnymi pojęciami jak Fides, Honos,
Salus itp. W 294 r. konsul Lucjusz Postumiusz Megellus dedykował jej
świątynię na Palatynie koło tzw. clivus Victoriae (nazwanego tak później
właśnie od świątyni) wotowaną w 306 lub 304 roku22. Pierwszy posąg
Wiktorii na Forum Romanum stanął w 296 r. przed Chr. Na Kapitolu zaś
w 216 r., a więc w czasie zmagania się Rzymian z Hannibalem, ustawiono
złoty posąg Wiktorii przysłany przez króla Hierona II z Syrakuz.

18 Pliniusz, Historia naturalna, XXXV, 93.
19 Maria L. Bernhard, Sztuka hellenistyczna, Warszawa 1993 (wyd. 2), s. 295-298.
20 Ap 2, 13.
21 Maria L. Bernhard, Sztuka grecka hellenistyczna..., s. 298-322, il. 229.
22 Tytus Liwiusz, X, 33. Por. Janusz A. Ostrowski, Starożytny Rzym. Polityka i sztuka,

Warszawa-Kraków 1999, s. 56.

477



W tym to roku, jeszcze przed bitwą pod Kannami

...do Ostii zawinę a flota z wielkimi zapasami od Hierona ... [który] bardzo prosi
senat, by nie odmawia tego daru. Przede wszystkim przynoszą z oty posąg bogini
zwycięstwa Wiktorii dwustu dwudziestu miar wagi, niech więc go przyjmą i za-
trzymają na w asność na zawsze... [w odpowiedzi pos owie us yszeli] «Naród
rzymski ceni to sobie w należyty sposób!». Z oto ofiarowywa y narodowi rzymskiemu
również inne miasta. Przyjęto z wdzięcznością ich życzliwość, samego z ota nie
przyjmowano. Ale posąg bogini Zwycięstwa przyjmuje naród rzymski jako dobrą
wróżbę i na siedzibę tej bogini wyznacza i poświęca miejsce na Kapitolu, świątynię
Jowisza Najlepszego i Największego. W tej twierdzy miasta Rzymu będzie ona
narodowi rzymskiemu święta, życzliwa i askawa, sta a i niewzruszona23.

Co prawda Polibiusz (III, 75) pisze, że sami Rzymianie zwrócili się do
Hierona o posiłki, a ten przysłał im 1500 żołnierzy, niemniej nie musi
wykluczać to faktu, że przyjęli oni również posąg bogini zwycięstwa ze
złota, ważący dwadzieścia miar, czyli około 72 kg.

W czasie II wojny punickiej, od około 213 r. przed Chr., pojawiła się
cała grupa monet określanych jako wiktoriaty, ozdobionych wizerunkiem
Wiktorii wieńczącej tropajon, a od około 200 r. weszły w obieg monety
zwane „kwadrygaty” przedstawiające Jowisza lub Wiktorię powożącą kwa-
drygą (il. 5) oraz „bigati” z Wiktorią powożącą bigą.

Wiktoria, formalnie zależna od greckiej Nike, w czasie II wojny pu-
nickiej zaczęła odzwierciedlać chwałę rzymskich zwycięstw i to całego
populus Romanus, nie tylko poszczególnych dowódców.

Katon w 195 r. w Hiszpanii ślubował posąg Wiktorii Virgo, a w 193 r.
na Palatynie koło świątyni wzniósł edikulę, gdzie ustawił posąg. Znany jest
z wyobrażeń na monetach gens Porcia – Wiktoria siedzi na tronie, trzyma
paterę i gałąź palmową. Ten tron charakteryzuje ją jako wielkie bóstwo,
nieporównywalne z grecką Nike.

Mariusz ogłosił ją swą opiekunką (trzecia z rzymskich dei militares, po
Marsie i Bellonie), a po nim Sulla. Na Kapitolu stanęła grupa rzeźbiarska
ukazująca Mariusza między dwoma posągami Wiktorii trzymających tropa-
jony24. W Pałacu Konserwatorów na Kapitolu przechowywane są płasko-
rzeźby, które – jak się uważa – pochodzą z pomnika Sulli. Są tu dwie
Wiktorie podtrzymujące tarczę przepasaną wieńcem laurowym. Na tarczy
widnieje orzeł dzierżący w szponach gałąź palmową (nad orłem dwa małe

23 Tytus Liwiusz, XXII, 37 (przeł. M. Brożek). Według Liwiusza, poprzednio Rzymia-
nie nie przyjęli złota od Neapolu (XXII, 32) i Paestum (XXII, 36).

24 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 104.

478



Erosy – podkreślające związek z Wenus, opiekunką Sulli; podtrzymują
wąską prostokątną tablicę, na której miało być wyryte imię Sulli)25.

Sulla jako pierwszy kazał przedstawić się na monetach, złotych
aureusach (il. 6). Widnieje na nich stojący w rydwanie triumfalnym, a nad
nim leci wieńcząca go Wiktoria (82-81 r.). Legenda głosi L. SVLLA
IM(perator). Ustanowił też w 82 r. po raz pierwszy święto ku czci Wiktorii
urządzane odtąd corocznie w okresie 26 października – 1 listopada, jako
ludi Victoriae Sullanae.

Podobnie postąpił później Pompejusz, każąc się wyobrazić na aureusach
mających na rewersie personifikację Afryki i opatrzonych legendą
MAGNVS.

Następny krok uczynił Juliusz Cezar, gdy był edylem.

Dwa by y wówczas w Rzymie stronnictwa polityczne. Jedno sullańskie, silne i dzier-
żące w swym ręku w adzę; drugie mariańskie, pognębione i żyjące w rozsypce
i największym upokorzeniu. To w aśnie stronnictwo Cezar chcia teraz przywrócić do
si i pozyskać dla siebie. W tym celu postara się o wykonanie posągów Mariusza
i bogini Zwycięstwa, trzymającej w ręku trofea wojenne, i wtedy w aśnie, gdy hojność
jego i popularność w czasie edylatu dosz a do szczytu, ustawi je w nocy na
Kapitolu.
Nadszed dzień i ludzie zobaczyli posągi. Wszystko b yszcza o od z ota i olśniewa o
każdego pięknem artystycznego wykonania. A umieszczone na posągach napisy
mówi y o zas ugach i zwycięstwach Mariusza w wojnie z Cymbrami.
Wszyscy os upieli z podziwu dla odwagi tego, kto te posągi tam ustawi . A kto to by
– każdy dobrze wiedzia 26.

Ideologię Sulli naśladował Cezar, który czasami identyfikował ją
z Venus Victrix. W 45 r. w dniach 20-30 lipca obchodzono ludi Victo-
riae Caesaris. W jego triumfie niesiono posąg Wiktorii obok posągu
zwycięzcy.

Oktawian w 44 r. przed Chr. kontynuował urządzanie tego święta:

sam zaś wyda igrzyska na cześć Zwycięstw Cezara, gdyż urzędnicy do tego
zobowiązani nie mieli odwagi ich urządzić27.

Po zwycięstwie pod Akcjum poświęcił w nowej Curia Iulia 28 sierpnia
29 r. przed Chr. ołtarz Wiktorii i pochodzący z Tarentu posąg bogini. Tu

25 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 140-142.
26 Plutarch, Żywoty, Cezar 6 (przeł. M. Brożek). Stojące od XVI w. na balustradzie

placu Kapitolińskiego tzw. Trofei di Mario pochodzą z czasów Domicjana.
27 Swetoniusz, August, 10, 1 (przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska).

479



składano przed rozpoczęciem obrad senatu pachnidła, kadzidła i wino
w ofierze.

Na emitowanych przez niego monetach często widnieje Wiktoria na
globie – symbol zwycięstwa pod Akcjum i podporządkowanie orbis terra-
rum Rzymowi. Po śmierci Augusta przy organizacji jego pogrzebu:

Senatorowie wprost prześcigali się w gorliwości, aby jak najwspanialej urządzić
pogrzeb i jak najgodniej uczcić pamięć zmar ego. Między wieloma różnymi wnios-
kami by i taki, aby orszak pogrzebowy, poprzedzony przez posąg bogini Wiktorii,
który jest w Kurii, przeprowadzić pod bramą triumfalną wśród ża obnych pieni
ch opców i dziewcząt z najznakomitszych rodzin28.

Posąg ten noszony był także na czele pochodu triumfalnego. Z tego też
czasu pochodzi kilka zabytków ukazujących Wiktorię, m.in. tzw. ołtarz
Larów Augusta (12-2 r. przed Chr.)29. Na jego ścianie głównej znajduje
się zawieszana na filarze przez lecącą Wiktorię wielka tarcza (clipeus
virtutis), będąca wizerunkiem tej, którą wręczono Augustowi i ustawiono
w Curia Iulia w 27 roku, przed Chr. Z kolei na ołtarzu znalezionym
w Kartaginie widnieje siedząca Roma, trzymająca na ręce Wiktorię, piszą-
cą na tarczy umieszczonej na filarze30.

Za Nerona wprowadzono nowe pojęcie Wiktorii związanej ze zwycię-
stwem nad danym krajem czy narodem. W tym wypadku emitował on mo-
nety z legendą Victoria Britannica, co zaczęło serię Wiktorii upamięt-
niających zwycięstwa nad różnymi ludami (Victoria Germanica, Victoria
Dacica itd.).

W czasach Flawiuszy popularny staje się typ Wiktorii piszącej na
tarczy. Najbardziej znanym wyobrażeniem tego typu jest tzw. Wiktoria
z Brescia o wysokości 1, 95 m (il. 7). Jest to kontaminacja posągów Nike
(skrzydła) i tzw. Afrodyty z Kapui, hellenistycznej rzeźby inspirowanej
przez dzieło Skopasa lub Lizypa – Afrodyta – najprawdopodobniej także
trzymającej tarczę, w której przypuszczalnie odbijał się jej wizerunek31.
Ten typ szybko rozpowszechnił się w mennictwie (np. monety Wespazjana
i Tytusa z personifikacją Judei, czy Domicjana z personifikacją Germanii).

Na posągach cesarzy pojawiają się Wiktorie wieńczące tropajon lub
wieszające na nim tarcze. Na posągu Wespazjana znalezionym w Sabratha

28 Swetoniusz, August, 100, 2 (przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska).
29 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 201-202.
30 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 218, il. 161.
31 Por. A. Sadurska, Archeologia starożytnego Rzymu, t. II. Okres cesarstwa, Warszawa

1980, s. 149, il. 111; J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 295, il. 261.

480



Wiktoria pisze na tarczy zawieszonej na palmie, a obok stoi jeniec ze
związanymi na plecach rękami32.

Na słynnym Łuku Tytusa wzniesionym dla upamiętnienia zwycięstwa
nad Judeą, po raz pierwszy w tzw. żagielkach umieszczono postacie
lecących Wiktorii, co odtąd stało się niezmiennym motywem dekoracyj-
nym późniejszych łuków triumfalnych.

W okresie Trajana popularna stała się scena ukazująca Wiktorie zabija-
jące byki w ofierze dla bogów. Niewątpliwie przejęta została ona ze sztuki
greckiej, dość wspomnieć wymienione wyżej monety miasta Lampsakos.
Motyw ten występuje m.in. na płaskorzeźbach pochodzących z Bazyliki
Trajana33. Na łuku Trajana w Benewencie – w przejściu ponad głowami
przechodzących tędy ludzi – ukazano Wiktorię nakładającą wieniec (coro-
na civica) na głowę cesarza. Nad arkadą od strony miasta ukazano lecące
Wiktorie, jedną z wieńcem, drugą z vexillum. Na filarach umieszczono
wąskie płaskorzeźbione płyty przedstawiające Wiktorie zabijające byki34.

Przykłady można by mnożyć. Warto jednak wzmiankować płaskorzeźbę
zdobiącą tzw. pomnik partyjski Lucjusza Werusa w Efezie. W scenie
apoteozy cesarza ukazano Wiktorię (lub Nike, zważywszy że są to dawne
tereny greckie), kładącą prawą rękę na ramieniu Lucjusza Werusa35. Na
jednej z płaskorzeźb pochodzących z łuku Marka Aureliusza w Rzymie
nad cesarzem unosi się Wiktoria36. Cesarz ten emitował m.in. monety, na
których widnieje Wiktoria pisząca VIC(toria) GER(manicae) na tarczy
zawieszonej na palmie (il. 8), co stanowi przypomnienie motywu z czasów
Flawiuszy.

Ciekawa płaskorzeźba przechowywana jest w warszawskim Muzeum
Narodowym. Ukazuje ona żonę Septymiusza Sewera i matkę Karakalli –
Julię Domnę jako Wiktorię wieńczącą swego syna. Obok widnieje tro-
paeum, pod którym klęczą jeńcy37.

Zachowało się kilka płaskorzeźb z nie istniejącego już łuku Dioklecjana
(Arcus Novus) z 303 r., ukazujących Wiktorię stojącą przy tropaeum oraz
Wiktorię trzymającą palmę – symbol zwycięstwa38. Tenże cesarz emituje

32 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 281, il. 241.
33 A. Sadurska, Archeologia..., s. 176, il. 128; J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym...,

s. 305, il. 272.
34 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 310-317.
35 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 354-359, il. 316-317.
36 Relief znajdujący się na łuku Konstantyna; por. J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym...,

s. 363, il. 320.
37 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 390, il. 343.
38 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 418-422, il. 371 i 376.

481



w swej rezydencji Nikomedii w małoazjatyckiej Bitynii monety z wizerun-
kiem Jowisza trzymającego w ręce glob, na którym stoi Wiktoria z wień-
cem. U stóp cesarza siedzi orzeł. Legenda głosi IOVI CONSERVATORI
i znak mennicy (il. 9).

Na znajdującej się na Forum Romanum tzw. Bazie Decennaliów po-
chodzącej z pomnika wzniesionego w 303 r. dwie Wiktorie podtrzymują
okrągłą tarczę (clipeus) z inskrypcją odnoszącą się do dziesięciolecia
rządów tetrarchów CAESARVM DECENNALIA FELICITER, a pod tar-
czą siedzą dwaj jeńcy ze skrępowanymi na plecach rękami (il. 10).

Wiktorię umieszczono też na płaskorzeźbach zdobiących łuk Konstanty-
na, wzniesiony po zwycięstwie nad Maksencjuszem w bitwie przy moście
Mulwijskim.

Z tego okresu pochodzi też unikalne malowidło ukazujące Boginię Ro-
mę – Dea Roma (tzw. Roma Barberini), która trzyma na ręce Wiktorię39.

Przy końcu antyku stoczono prawdziwą walkę o stary posąg i ołtarz
Wiktorii ustawiony w budynku obrad senatu rzymskiego jeszcze w czasach
Augusta. W 357 r., gdy chrześcijanin Konstancjusz II przybył do Rzymu,
usunięto z senatu ołtarz Wiktorii, lecz po jego wyjeździe ponownie go
ustawiono. Następny krok uczynił cesarz Gracjan. W 379 r. zrzekł się on
tytułu pontifex maximus, który od czasów Augusta nosili wszyscy cesarze,
a w 382 r. rozkazał (za namową św. Ambrożego) usunąć ołtarz i posąg
Wiktorii. Uzurpator Eugeniusz w 393 r. ponownie go ustawia, lecz po
klęsce Eugeniusza w 394 r. ołtarz i posąg zostają definitywnie usunięte.

Pomimo tego Wiktoria dalej była atrybutem chrześcijańskich cesarzy
i dopiero w połowie VI w. cesarze bizantyńscy w jej miejsce wprowadzają
postać anioła.

Wiktoria niezwykle często przedstawiana była na tzw. dyptykach
konsularnych pojawiających się od ok. 400 r. Na dyptyku Probusa z 406 r.
cesarz Honoriusz w prawej ręce trzyma vexillum opatrzone inskrypcją IN
NOMINI XPI (Christi) VINCAS SEMPER, a w lewej glob ze stojącą na
nim Wiktorią dzierżącą wieniec (il. 11). Mamy tu więc częste w tym
czasie połączenie elementów pogańskich i chrześcijańskich. Z kolei na tzw.
dyptyku Barberini z lat 500-525, w centralnym polu Wiktoria wraz z wień-
cem nadlatuje w stronę cesarza, a w bocznym oficer trzyma w ręce po-
sążek Wiktorii, jak gdyby chciał go wręczyć cesarzowi. W polu górnym

39 Niekiedy jednak, ze względu na towarzyszące jej małe postacie Erosa i Psyche, widzi
się w niej Wenus (Venus Victrix lub Venus Triumphans). Por. J.A. Ostrowski, Starożytny
Rzym..., s. 427, il. 380.

482



aniołowie podtrzymują medalion z popiersiem Chrystusa trzymającego
krzyż40.

Oczywiście niezwykle często postać Wiktorii pojawia się w mennictwie
rzymskim, gdzie stanowi stały atrybut cesarza. Zwyczaj ten przejęło też
Bizancjum, gdzie na monetach aż do czasów Justyniana również pojawia
się Wiktoria, zastąpiona później przez wyobrażenia aniołów.

Na monecie Justyniana I klęcząca Wiktoria pisze na schematycznie
przedstawionej tarczy (il.12), a legenda głosi VICTORIA AVGGG i znak
mennicy w Konstantynopolu. Monety Justyna I i Justyniana I przedsta-
wiają często wizerunek anioła (lub archanioła Michała) trzymającego, jak
cesarz, w prawej ręce krzyż, a w lewej glob (jabłko) wraz z krzyżem. Le-
genda głosi VICTOR AVGGGI i zawiera ponadto znak mennicy w Kon-
stantynopolu (il.13). Podobnie na dyptyku wykonanym ok. 518 r.
w Konstantynopolu, widnieje uskrzydlony archanioł Michał, w pozie
rzymskiego cesarza, wsparty na berle i trzymający w prawej ręce glob
(jabłko) z krzyżem (il.14).

Stosunkowo często Wiktorie występują na późnoantycznych sarkofa-
gach, tak pogańskich, jak i chrześcijańskich. Najczęściej podtrzymują one
kwadratową lub okrągłą tablicę, na której widnieje portret zmarłego, lub
też umieszczona jest krótka inskrypcja epitafijna. Jednak taką samą funkcję
pełnią też uskrzydlone amorki bądź postacie młodzieńczych Erosów, będą-
cych najczęściej personifikacjami Pór Roku i mających swą wymowę
symboliczną – odradzania się życia po śmierci, tak jak po Zimie następuje
Wiosna, a wraz z nią odradza się przyroda. Zarówno Wiktorie, jak i skrzy-
dlate amorki czy Erosy, pomiędzy 380 a 400 r., a więc w czasach Teodo-
zjusza I Wielkiego, który uznał chrześcijaństwo za panującą religię, zostały
zastąpione przez postacie aniołów ubranych w długie powiewne szaty,
trzymających tondo z popiersiem zmarłej osoby (imago clipeata).

40 J.A. Ostrowski, Starożytny Rzym..., s. 455, il. 405.

483



1. Posàg Nike wykonany przez Archermosa (ok. 550 r. przed Chr.)



2. Moneta (tetradrachma) syrakuzaƒska z wyobra˝eniem woênicy na kwadry-
dze, nad którà leci Nike (ok. 412 r. przed Chr.)

3. Moneta (z∏oty stater) miasta Lampsakos. Nike zabija byka w ofierze
(ok. 390-380 r. przed Chr.)



4. Posàg Nike wykonany przez Pajoniosa (ok. 420 r. przed Chr.)



5. Moneta (kwadrygat) rzymska z Jowiszem na kwadrydze, którà kieruje
Wiktoria (235-213 r. przed Chr.)

6. Moneta (aureus) Sulli ukazujàca dyktatora na kwadrydze, nad którà leci
Wiktoria (82-81 r. przed Chr.)

5. Moneta (kwadrygat) rzymska z Jowiszem na kwadrydze, którà kieruje
Wiktoria (235-213 r. przed Chr.)

6. Moneta (aureus) Sulli ukazujàca dyktatora na kwadrydze, nad którà leci
Wiktoria (82-81 r. przed Chr.)



7. Posàg Wiktorii z Brescia. Okres Flawiuszy (69-96 r. po Chr.)



8. Moneta Marka Aureliusza z wizerunkiem Wiktorii piszàcej VIC(toria)
GER(manica) na tarczy zawieszonej na palmie (171 r. po Chr.)

9. Moneta Dioklecjana z wizerunkiem Jowisza trzymajàcego glob, na którym
stoi Wiktoria z wieƒcem, a u jego stóp orze∏ (294 r. po Chr.)



10. Tzw. Baza Decennaliów na Forum Romanum w Rzymie ukazujàca
Wiktorie podtrzymujàce okrag∏à tarcz´ (clipeus) z inskrypcjà CAESARVM 
DECENNALIA FELICITER. Pod tarczà jeƒcy z r´kami skr´powanymi na plecach
(303 r. po Chr.)



11. Dyptyk konsularny Probusa (406 r. po Chr.)



12. Moneta Justyniana I (527-565 po Chr.) z wizerunkiem Wiktorii piszàcej na
tarczy

13. Moneta Justyniana I (527-565 po Chr.) z wizerunkiem anio∏a lub archanio∏a
Micha∏a



14. Dyptyk konsularny z wizerunkiem archanio∏a Micha∏a trzymajàcego glob,
Konstantynopol (ok. 518 r. po Chr.)



KS. ZDZISŁAW KLIŚ

Hierarchia anielska w sztuce
średniowiecznej Europy Środkowej

W scenach biblijnych w średniowiecznej sztuce aniołowie pełnią różne
funkcje: posłańców Boga, wyrazicieli jego woli, pomagających człowieko-
wi, czczących Boga.

Hierarchia anielska przedstawiana była w scenach Żywego krzyża.
W Europie Środkowej wyobrażenia Żywego krzyża spotykamy w Koprzy-
wnicy w Małopolsce1, w Tujcach na Pomorzu2, w Anger i Thörl w Au-

1 B. Dąb-Kalinowska, XIV-wieczne malowidło koprzywnickie [w:] Artium Quaestiones,
Poznań 1979, s. 67-69. W dawnym kościele cystersów w Koprzywnicy w Małopolsce na
ścianie południowej prezbiterium ukazane jest malowidło Sądu Ostatecznego stanowiące
jedną wielką kompozycję. Podzielone jest na trzy części. W górnym pasie ukazana jest
scena Sądu (grupa Deesis, anioły dmące w trąby, powstający z grobów, potępieni i zba-
wieni), dolny pas podzielony jest na dwie części, z których w jednej występuje Mater
Misericordiae, uschnięte Drzewo rajskie z owiniętym nań wężem oraz Adam i Ewa,
a w drugiej części Żywy krzyż. Drzewo wiadomości w tym wydaniu przez kierunek swych
gałęzi i ogon węża wskazuje na główną sprawczynię grzechu i tym samym podkreśla wątek
grzechu i kary. Zdaniem Dąb-Kalinowskiej najbliższym odniesieniem ideowym koprzyw-
nickiej antytezy Maria-Ewa i Adam-Chrystus jest bolońskie dzieło Giovanniego da
Modena, późniejsze, bo wykonane w 1421 r., ale także uschnięte, z wiszącym nań Chrystu-
sem. W literaturze motyw ten znany jest od w. XIV, a przedstawienia plastyczne drzewa
o podwójnym znaczeniu, niosącego śmierć i życie, popularne stają się w XV i XVI w. To
pierwsze znaczenie wyraził w Boskiej komedii Dante Alighieri (Czyściec, pieśń XXXII),
a cysters Guillaume de Deguilleville w swoim, zależnym od Dantego dziele, Pélegrinege
de l’âme przeciwstawił sobie dwa drzewa – mistyczną zieloną jabłoń z Pieśni nad pieś-
niami i uschnięte Drzewo wiadomości. O Krzyżu życia pisał już w VI w. Fortunatus
w hymnie na Wielki Piątek Pangue lingua gloriosi i w Vexilla regis prodeunt (belki krzyża
ożyły, ponieważ zroszone zostały krwią Chrystusa, wypuściły pędy i liście). W wieku XIII

494



strii. Jednakże tylko w Thörl (lata 1470-14753) ukazane są sfery geocen-
trycznego porządku świata i zajmujący je aniołowie. Idea Żywego krzyża
sprowadza się do treści, jaką ukazano chociażby w Koprzywnicy. Dzieło

prezentuje Żywy krzyż w kontekście Niebiańskiego Jeruzalem, jako miejsca
strzeżonego. Ramiona krzyża zakończone są czterema rękami: górną z kluczem4

wk adanym w otwór budynku symbolizującego Jeruzalem, dolną z m otem, prawą
z mieczem wbijanym w g owę Synagogi, lewą z koroną udzielającą b ogos awień-
stwa Ecclesii. Obie postaci znajdujące się obok krzyża dosiadają zwierząt: Ecclesia
– tetramorfu, który symbolizuje rozprzestrzenienie się nauki Chrystusa; Synagoga
– os a, symbolu g upoty. W Anger malowid o uleg o zniszczeniu i nieczytelna jest
jego prawa strona. Tutaj Bóg Ojciec siedzi na tronie i trzyma królewskie jab ko

św. Bonawentura napisał traktat Lignum vitae. W w. XIV ważną dla rozwoju motywu
drzewa-krzyża staje się szkoła nadreńska mistyków, jak: Suzo, Eckhardt i Tauler. Patrz:
M.R. Bennet, The Legend of the Green Tree and Dry Tree, „Archeological Journal”, 1926,
s. 21-33; I. Błaszczyk, Ikonografia i ewolucja ideowa motywu drzewa w gotyckiej sztuce
ziem polskich (Dysertacja doktorska napisana pod kierunkiem prof. dr hab. A. Karłowskiej-
-Kamzowej w Instytucie Historii Sztuki Uniwersytetu im. A. Mickiewicza, Poznań 1995,
s. 11, 24-28). Dziękuję Pani prof. A. Karłowskiej-Kamzowej za udostępnienie mi tekstu.
W Koprzywnicy jednak oprócz Drzewa rajskiego mamy nie Drzewo życia, ale Żywy krzyż.

2 I. Błaszczyk, Funkcje ideowe motywu drzewa w polskiej sztuce średniowiecznej,
Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk. Sprawozdania nr 99 za 1981 r. Wydział Nauk
o Sztuce, 1983, s. 30.

3 J. Höfler, Die gotische Malerei Villachs. Villacher Maler und Malerwerkstätten des
15. Jahrhunderts, t. 2, Villach 1982, s. 34-35.

4 W tekście Izajasza (22, 20-22) Eliakim, na którego ramieniu Pan położy klucz domu
Dawidowego, jest typem Mesjasza. Dom Dawidowy wskazuje na Kościół i królestwo
niebieskie. Tylko Zbawiciel mocą swej męki ma prawo wprowadzać dusze do tego
królestwa. Według Apokalipsy (3, 7) klucz Dawidowy jest kluczem do eschatologicznego
pałacu Boga. Tylko Chrystus zawiaduje łaską i sądem, czy ktoś dostąpi zbawienia czasu
ostatecznego czy zostanie z niego wykluczony. Fragment Izajasza został włączony do
liturgii adwentowej i czwartej Wielkiej Antyfony, a sam Chrystus nazwany jest „Kluczem”,
który ma otworzyć więzienia spętanym w nędzy grzechu. W Apokalipsie Pan mówi do
proroka „mam klucze śmierci i otchłani” (1, 17n.). W tekście chodzi o władzę otwierania
bram świata podziemnego i powołania zmarłych do życia. W innym zdaniu Apokalipsy (9,
1) jest mowa o kluczu do studni Czeluści piekła, co oznacza moc zsyłania plag piekielnych
i ujarzmiania złych potęg (20, 1). W Ewangelii Łukasza Jezus zwraca się do uczonych:
„wzięliście klucze poznania; samiście nie weszli, a przeszkodziliście tym, którzy wejść
chcieli” (11, 52). Patrz: D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, Warszawa 1990,
s. 399. Według św. Augustyna, Bonawentury, Hilderberta Cenomanensis († 1135), opata
Ulricha Stöcklin z Rottach (początek w. XV) sam krzyż jest kluczem niebios (Crux coeli
clavis). Patrz: R.L. Füglister, Das Lebende Kreuz. Ikonographisch-ikonologische Untersu-
chung der Herkunft und Entwicklung einer spätmittelalterlichen Bildidee und ihrer
Verwurzelung im Wort, Einsiedeln 1964, s. 180-182.

495



w lewej ręce. Po jego bokach czterej anio owie grają na instrumentach, a poniżej po
lewej i prawej stronie budowli, usytuowanej pośrodku, tuż pod postacią Boga Ojca,
umieszczeni są przedstawiciele duchowieństwa i świeckich. W centrum ca ego
malowid a widnieje krzyż, a poniżej tronująca Matka Boska. Po lewej stronie krzyża
Synagoga jedzie na ośle (?), z jej g owy spada korona, w prawej ręce trzyma
z amany proporczyk, a w lewej g owę koz a. Po tej samej stronie znajduje się
Drzewo rajskie, wyrastające z niżej po ożonego piek a, w którym do s upa przywią-
zany jest Lucyfer. Obok Drzewa rajskiego stoi Ewa, przyjmująca do prawej ręki owoc
od węża, owiniętego wokó pnia drzewa wiadomości. Lewą ręką podaje czaszkę
trzem postaciom, usytuowanym nad piek em5.

W Thörl (il. 1) rozbudowana została Niebiańska Jeruzalem otoczona
murem z centralnie usytuowaną bramą (do której zamka kieruje klucz ręka
będąca przedłużeniem górnego ramienia krzyża chrystusowego), z koncen-
trycznie rozłożonymi sferami geocentrycznego porządku świata, z postacią
Boga Ojca i Ducha Świętego, w najwyżej usytuowanej sferze. Założenie
to przypomina nieco wizje Alberyka z Monte Cassino (w. XII/XIII),
w których po przejściu przez piekło i Raj do nieba opisuje dwa różne
miejsca: niebo astronomiczne i Miasto Boże otoczone murami. Jednakże
w tym opisie aniołowie znajdują się w szóstym astronomicznym niebie,
zaś w siódmym niebie tron Boga, otoczony cherubinami śpiewającymi
Sanctus6. W Thörl poszczególne sfery są opisane i są zajęte przez: Angeli,
Archangeli, Virtutes, Potestates itd. Nad bramą stoi św. Michał archanioł
i waży dusze. Ta górna część przedstawienia za pomocą chmurek oddzie-
lona jest od dolnej części, gdzie widnieje ukrzyżowany Chrystus. Odnośnie
do krzyża, przy poszczególnych ramionach występują napisy umieszczone
na banderolach: „Prima celos tangit”, „Dextera coronat”, „Sinistra (...?)
donat”, „Sed infima (lat...?) frangit”. Przed Adamem i postacią Chrystusa
zstępującego do piekieł jest napisane: „Advenisti desiderabilis”. Obok
Marii zrywającej hostie z drzewa i stojącej po stronie Ecclesii i przy Ewie
(znajdującej się obok Synagogi) zrywającej owoc z drzewa rajskiego jest
odnotowane: „Resero n(u)nc ethe(r)a q(uae) clause(r)at mate(r) Eva Per
filiu(m) meu(m) salvabo quemlibet reum”, „Per esum vanu(m) destruxi
genus humanu(m) Vos morie(m)ini quia clausi ianua(m) celi (?)”. Przy
Ecclesii i Synagodze stwierdzono: „Sibi desponsavit... ete. ... eravit (?)
Erigo vexillum vi... ve... illum Quadrupes est (?) fortis non... iacula (?)

5 M. Porta, Die spätgotische Wandmalerei in der Steiermark, Wien-München 1982,
s. 18.

6 R. Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur Musikanschauung des
Mittelalters, Bern und München 1962, s. 68.

496



mortis”, „Heu sum cecata tradit (a?) a... a privata ... edit et... non sedit
Hircorum sanguis (?) me decepit velut a(n)guis (?)”. U stóp Boga Ojca jest
napisane: „Gloria in excelsis Deo”. Poniżej Marii klęczą papież, kardynał,
biskup i dwaj inni duchowni oraz kobiety i mężczyźni7.

Interesujące nas chóry anielskie na malowidle w Thörl, poczynając od
najniżej położonych aniołów, są przedstawione w różnych kolorach. Anio-
łowie mają srebrnoszare skrzydła i białe szaty, które kontrastują ze złotym
tłem sfery. Aniołowie trzymają tkaniny, wewnątrz których znajdują się
nagie dusze zbawionych. Archaniołowie ubrani są w szaty w jasnoniebies-
kim kolorze, modlą się lub klaskają w dłonie. Powyżej i poniżej nich, jak
również pomiędzy wszystkimi sferami widnieją oddzielające je pasy chmu-
rek. Zastępy namalowane są w kolorze ciemnoniebieskim. Spośród instru-
mentów, na których grają wyróżnić można: flet, cymbały, dzwonki, lutnię
i klawesyn. Potęgi wyobrażone są w ciemnym fiolecie. Niektóre postacie
trzymają miecz i tarczę, inne grają na puzonie lub biją w bębenek.
Księstwa zostały objęte jasnozielonym kolorem. Jedni modlą się, a inni
grają na triangule, mandolinie lub skrzypcach. Panowania, pokazane
w kolorze jasnoniebieskim, nie używają instrumentów muzycznych, ale
trzymają berło i kulę zwieńczoną krzyżem. Na głowach mają korony.
Trony, w szatach w zielonym kolorze, na czerwonym tle, trzymają w dło-
niach laski i mają na głowach birety dla zaznaczenia ich kapłańskiej
godności. Tron oznacza wzniosłość i miejsce zasiadania władcy. Na nie-
bieskim tle ukazani zostali cherubini. Poczynając od ukazanych na krań-
cach sfery występują w kolejności, kierując się ku Bogu Ojcu: cherubini
w niebieskich kapach i ciemnoniebieskich skrzydłach; w jasnych kapach,
złotych skrzydłach, trzymający zamknięte księgi; z czerwonymi skrzydła-
mi, cherubin po jednej stronie Boga Ojca gra na harfie, zaś ten po drugiej
na małych organach; z cherubinów znajdujących się najbliżej Boga Ojca
jeden ma żółte, a drugi czerwone nakrycie głowy, mają ciemnoniebieskie
skrzydła i trzymają otwarte księgi. Serafini są najwyższymi w hierarchii
Kosmosu, bo usytuowane zostały na najwyższej sferze. Namalowano ich
w jednolitym czerwonym kolorze z prześwitami złota. Poniżej nich na
banderoli umieszczony jest napis: Sanctus, sanctus, Dominus, Deus qui est
et qui erat8.

Trudno ustalić, dlaczego tylko Zastępy, Potęgi, Księstwa i cherubiny
grają na instrumentach. Jednakże połączenie ze sferami aniołów grających

7 R.L. Füglister, Das Lebende Kreuz..., s. 43-48, il. X.
8 F. Zauner, Das Hierarchienbild der Gotik. Thomas von Villachs Fresko in Thörl,

Stuttgart 1980, s. 63-64.

497



na instrumentach ma długą tradycję. Najpierw należałoby wspomnieć, że
już u Filona z Aleksandrii, żydowskiego filozofa, który był pod silnym
wpływem platonizmu, sfery Kosmosu (wyliczał ich siedem albo dziewięć)
były poruszone nie tylko przez aniołów, ale także przez muzy. Pierwszym
poruszającym sfery był Bóg, którego powóz identyfikowano z tronem,
prowadził go Logos i podtrzymywały cherubiny, oznaczające inteligencję.
W apokryfie judaistycznym Henocha i Pseudo Henocha, w dwóch spośród
siedmiu niebiosów, obsługiwanych przez dziewięć legionów anielskich
(podzielonych na siedem chórów), obowiązkiem aniołów jest chwalić Boga
muzyką i pieśniami. W gnostyckiej Apokalipsie Adama (autorstwa Epifa-
niusza, biskupa Cypru) w pierwszym niebie przebywają trzy chóry tzw.
„piękni”, cherubiny i serafiny, którzy ciągną tron Boży. Potęgi, którym
przewodniczy św. Michał archanioł, należały do pierwszego nieba, potem
do drugiego, być może dla podtrzymywania związku między pierwszym,
a drugim niebem. W drugim niebie są: Dominacje, prowadzone przez Ga-
briela, trony z Rafaelem na czele i Sułtani, którzy są pod przewodnictwem
Syriala. Dziesięć zastępów Sułtanów jest wybranych przez Boga, aby grali
na trąbach. Stoicy i neoplatonicy wyróżniali dziewięć sfer rządzonych
przez muzy. Począwszy od w. II uznawano, że to dusze nieśmiertelnych
tworzą muzykę w najwyższym niebie zwanym Elizejskim. Talmud wyróż-
niał siedem niebiosów i dziewięć kast anielskich. Śpiewający aniołowie
byli umieszczeni w piątym niebie, Maon, a ich chór jest złożony z 694
miriad śpiewaków. Raj w Talmudzie był usytuowany w niebie zwanym
Arabo, najwyższym z wymienionych siedmiu, powyżej Mechiza. Tutaj
znajdował się Bóg w otoczeniu anielskim. Są dwa rodzaje aniołów:
niebiańscy archaniołowie i rodzeni na nowo każdego dnia poza strumie-
niem ognia, który jest częścią empiru. Aniołowie śpiewają hymny,
w których czczą Boga, oraz tańczą. Pogańscy autorowie we wczesnym
okresie chrześcijaństwa opracowali idee muzyki w Kosmosie, podkreślając
związek muz ze sferami (Poseidonius, Plotinus i jego uczniowie Proclus
i Prophyrius). Ich śpiew porusza sfery, a ich pieśni stwarzają harmonię we
wszechświecie. Idea, że każda muza koresponduje z odpowiednią sferą
i tonem, a harmonia jest wynikiem ich muzyki, była zarysowana przez
Sidoniusa Apollinariusa i następnie Martianusa Capellę w De Nuptiis
Philologiae et Mercurii et de Septem Artibus Liberalibus Libri Novem,
r. 500, Północna Afryka). W utworze Martianusa – Merkury i Filologia
zawarli małżeństwo na dworze Zeusa, najpierw wędrując do niego, poko-
nując kolejne sfery. Zeus ofiarował im siedem sztuk wyzwolonych. Para
prowadzona przez muzy odwiedza kolejne nieba, które są identyfikowane
ze starożytnymi bóstwami planet. Muzy poruszają sfery, które wydają

498



różne dźwięki. Urania, kręci sferą przytwierdzonych gwiazd, która porusza
się najszybciej, ma dźwięk najwyższy. Thalia dopilnowuje wegetacji,
ponieważ sfera ziemska się nie porusza i nie wydaje dźwięku. Ojcowie
Kościoła mieli wykształcenie klasyczne, a więc wielu z nich, między
innymi Hipolit Rzymski w komentarzu do Księgi Daniela łączyli dzięwięć
sfer niebieskich z dziewięciu muzami i muzy z planetami, ale już Cyryl
Jerozolimski (w. III) wspomina dziewięć chórów śpiewających aniołów.
Chóry anielskie odgrywają ważną rolę w liturgii Wschodniej. Podział na
dziewięć hierarchii anielskich, dokonany przez Pseudo-Dionizego
Areopagitę (wspomniany po raz pierwszy na Soborze Konstantynopolitań-
skim w r. 533) nie miał związku ani ze sferami ani z muzyką. Średnio-
wieczni pisarze rozróżniali trzy rodzaje muzyki: musica mundana, musica
humana i musica instrumentalis, przy czym ta ostatnia odnosi się tylko do
tego, co my rozumiemy dzisiaj przez muzykę. Muzyka sfer jest częścią
musica mundana, podczas gdy musica humana odnosi się do związków
albo wzajemnych relacji między muzyką sfer i ludzkimi reakcjami na
muzykę. W kościelnych hymnach, rozważających „dźwięczący” Kosmos,
sfery lub nieba korespondowały z cnotami lub anielskimi hierarchiami.
Wśród nich szczególnie interesujący jest hymn Naturalis concordia vocum
cum planetis, napisany w XI w., umieszczony we wstępie do rozprawy
Boecjusza De Musica. W komentarzach Beatusa do Apokalipsy św. Jana,
grający na instrumentach są pokazani w miniaturach przy okazji Adoracji
Baranka i Agnus in monte, a wizja nieba odzwierciedla tradycyjną
kosmiczną formę koncentrycznego ułożenia sfer z Barankiem pośrodku
i aniołów adorujących. W romańskich i gotyckich portalach katedr hisz-
pańskich i francuskich, to dwudziestu czterech starców trzyma instrumenty
muzyczne, siedząc ze skrzyżowanymi nogami (symbol tańca), na zewnętrz-
nym łuku portalu, często ze sceną Sądu Ostatecznego w tympanonie. Łuki
portalowe być może odzwierciedlają sfery, ale zapewne niebo, jak na
zachodnim portalu katedry w Chartres, gdzie Chrystusowi służy dziewięć
hierarchii anielskich, zgodnie z założeniami Pseudo-Dionizego Areopagity.
Avicenna do dziewięciu sfer dodał dziesiątą Empireum, niebo światła.
Avicennę cytowali: Albert Wielki i św. Tomasz z Akwinu, który pisze, że
sfery poruszane są przez Boga za pomocą aniołów. W Boskiej komedii
Dantego muzyka i taniec były integralną częścią chrześcijańskiego Raju.
Elisium jest umieszczone powyżej zmarłych herosów antyku i powyżej
piekła. Raj Dantego zawiera wszystkie sfery Universum, a połączenie
koncepcji pogańskiej i chrześcijańskich doprowadziło do utworzenia
wyższego rajskiego poziomu, który zawiera Empireum i powyżej wszyst-
kiego Primum Mobile lub primus movens, gdzie mieszka Bóg, Pantokrator.

499



Sfery są rządzone przez planety, które są bogami greckimi i rzymskimi,
a wspomnianych dziewięć chórów anielskich nie pełni jakiejś wyjątkowej
funkcji. Centralną postacią w górnym niebie jest Najświętsza Panna Maria
i śpiewający wokół niej aniołowie. Muzyka słyszalna jest tylko w Raju.
W dolnych sferach słyszalny jest pojedynczy głos, w miarę zbliżania się
do Empireum rozrasta się do chóru. Dziesięciu tancerzy śpiewa i tańczy,
śpiew jest polifoniczny, gdzie części pieśni mają różny tekst. W najwyż-
szym niebie słychać jedynie śpiew w nieokreślonej przez autora formie.
Empireum opisane jest przez autora jako miejsce przepychu i dostatku.
Chwała Pańska objawia się w połączeniu z Koronacją Marii jako Regina
Coelorum9.

Czerwony kolor serafinów stosowny jest do biblijnego opisu oczyszcze-
nia proroka Izajasza (Iz 6, 6-7) przy pomocy ognia i interpretacji tego
fragmentu tekstu przez Pseudo-Dionizego Areopagitę (serafiny zgodnie
z etymologią ich imienia płoną ogniem). Według Pseudo-Dionizego Are-
opagity laski trzymane przez aniołów (Sdz 6, 21) „wskazują na ich mo-
narszą i nadrzędną władzę i sprawność, z jaką wypełniają wszystkie swoje
powinności”. Postacie anielskie przyodziane są w stroje o różnych kolo-
rach. I znów Pseudo-Dionizy Areopagita pisze:

Jeżeli gdzie indziej Pismo nadaje niebiańskim substancjom wygląd i brązu,
i elektronu, i kamieni o różnych kolorach to czyni to dlatego, że z ożony z elementów
i z ota, i srebra elektron oznacza nie podlegającą zepsuciu i niewyczerpaną i nie-
zniszczalną i nieskazitelną wspania ość z ota i jednocześnie świetlisty blask
jaśniejący i niebiański, świetność srebra. Jeżeli chodzi o brąz, to on też przypomina,
z przyczyn już gdzie indziej przedstawionych, bądź ogień, bądź z oto; natomiast
w odniesieniu do wielobarwnych kamieni należy sądzić, że symbolizują, gdy są bia e
– jasność świat a, gdy czerwone – ogień, gdy żó te – z oto, gdy zielone – m odość
i rozkwit10.

Przedstawiony w Thörl obraz hierarchii anielskiej można by porównać
do kompozycji, jaka znajduje się w rękopisie De Hierarchia w Bibliothe-
que Nationale w Paryżu (il. 2), w którym na miniaturze ukazany jest
Pseudo-Dionizy Areopagita w szatach biskupich, z księgą w ręce, zaś
powyżej niego koncentrycznie ukazane są: dziewięć sfer anielskich (anio-

9 R. Hammerstein, Die Musik der Engel..., s. 117-191; K. Meyer-Baer, Music of the
Spheres and the Dance of Death. Studies in Musical Iconology, Princeton-New Jersey 1970,
s. 1-129.

10 Pseudo-Dionizy Areopagita, Hierarchia Niebiańska. Hierarchia Kościelna, tłum.
z języka greckiego Maria Dzielska, przedmowa ks. Tomasz Stępień (Kraków 1999, rozdz.
XIII, XV).

500



łowie grający na instrumentach muzycznych) i Trójca Święta. Całość
przedstawienia po lewej i prawej stronie ograniczona jest fialami,
symbolizującymi budowlę. Jednakże porządek w hierarchii anielskiej
w Thörl jest inny od zaprezentowanego przez Pseudo-Dionizego Areopa-
gitę. Pseudo-Dionizy Areopagita przedłożył triadami następującą kolejność:

I hierarchia II hierarchia III hierarchia
1. Serafiny 1. Panowania 1. Księstwa
2. Cherubiny 2. Potęgi 2. Archanio owie
3. Trony 3. Zastępy 3. Anio owie.

Inny podział zastosował Grzegorz Wielki w Homilii 34 i Moralia,
oprócz tego że liczył hierarchie od końca, czyli od 9 do 1. Dla porównania
przedstawmy hierarchie, licząc jak Pseudo-Dionizy Areopagita od triady
najwyższej:

Homilia 34
I hierarchia II hierarchia III hierarchia
1. Serafiny 1. Panowania 1. Zastępy
2. Cherubiny 2. Księstwa 2. Archanio owie
3. Trony 3. Potęgi 3. Anio owie.

Moralia
I hierarchia II hierarchia III hierarchia
1. Serafiny 1. Księstwa 1. Trony
2. Cherubiny 2. Zastępy 2. Archanio owie
3. Potęgi 3. Panowania 3. Anio owie.

W liturgii rzymskiej istnieje jeszcze inna kolejność:

I hierarchia II hierarchia III hierarchia
1. Serafiny 1. Potęgi 1. Trony
2. Cherubiny 2. Księstwa 2. Archanio owie
3. Zastępy 3. Panowania 3. Anio owie.

W kolejności według Pseudo-Dionizego Areopagity wymienił chóry
św. Tomasz z Akwinu i Dante w Boskiej komedii. Ale już w Convivio
Dante posłużył się porządkiem przedłożonym przez Grzegorza Wielkiego
w Moralia. Kolejność znajdującą się w Homilii 34 Grzegorza Wielkiego
przejął Honoriusz z Autun i Tomasz z Villach w malowidle Żywego krzy-
ża w kościele Thörl. Zgodny z rzymską liturgią jest Sofroniusz11.

11 F. Zauner, Das Hierarchienbild..., s. 146-148; C. Davidson, The Iconography of
Heaven, Kalamazoo-Michigan 1994, s. 15.

501



Hierarchia anielska ukazana została na malowidle tego samego malarza
Tomasza z Villach w scenie powstałej po trzech plagach, jakie dotknęły
miasto Graz w r. 1480 – najazd Turków, dżuma i szarańcza (il. 3). Na
częściowo zachowanym malowidle przedstawiającym Boga zsyłającego
plagi na miasto Graz (Das Göttliche Strafgericht), z r. 1485, na południo-
wej, zewnętrzej ścianie katedry w Graz, w górnej części sceny, Maria i św.
Jan Chrzciciel klęczą po bokach Trójcy Świętej. Welon Marii rozpościera
się wzdłuż przedstawienia, jego koniec trzyma prawą ręką św. Jan Chrzci-
ciel, klęczący po drugiej stronie Trójcy Świętej. Zatrzymuje on trzy
uniesione przez prawicę Boga Ojca włócznie, symbolizujące trzy wyżej
wymienione plagi, podpisane na banderolach: Hunger, Schwert, Pestilentz
(głód, miecz, zaraza). W lewej ręce Bóg Ojciec trzyma jabłko królewskie,
a z jego serca wychodzą promienie w trzech kierunkach, ku wydarzeniom
rozgrywającym się w najniżej położonej strefie malowidła. Od poszczegól-
nych osób Trójcy Świętej wychodzą banderole informujące, że Bóg Ojciec
zsyła wspomniane klątwy, Duch Święty przestrzegał ludzi przed grzechami
w głoszonych kazaniach i duchowych wskazaniach, Syn Boży prosi Boga
Ojca, aby miał wzgląd na jego rany i prośbę jego matki. Według banderoli
umieszczonej przy Marii wiadomo, że zwraca się ona do Boga i swego
Jedynego Syna, aby wybaczył ludziom grzechy12, Chrystus przy tym
pokazuje swoje rany, a Maria ma położoną prawą rękę na piersi. Postawa
Marii tłumaczy jej rozpostarty welon. Poniżej Trójcy Świętej umieszczony
jest horyzontalnie w półokręgu rząd hierarchii anielskiej w porządku
ustalonym przez Grzegorza Wielkiego w Homilii 34. Po lewej i prawej
stronie trzech serafinów odpowiadających papieżowi siedzącemu poniżej
w aediculi i klęczącym po jego bokach św. Franciszkowi i Dominikowi,
ułożeni są symetrycznie aniołowie reprezentujący hierarchie anielskie.
Jeden anioł po każdej stronie serafinów odpowiada poszczególnym grupom

12 Od serca Boga Ojca wychodzi banderola z napisem: Drunb das du mich hast ungert,
So stirbt aus dir ein tail des swert, / Der andere der Pestilentz stirb, Der drit tayl des
hungerts verdirbt. Na banderoli Ducha Świętego jest powiedziane: Sunder, ich hab gewarnt
dich durch Predigt und geistlich sprüch, / Dy hast versmacht du manig zeit: Drumb vil
trübsal dich Ubergeiht. Chrystus pokazuje swoje rany, a na jego banderoli są odnotowane
słowa: Sich Vater die Wunden mein Gwer/ das gebet dy + muter mein. Królowa Niebios,
według napisu znajdującego się na banderoli, mówi: O Herr got und Ainiger sun, Erparm
dich über den sunder nun / Sich an die prusst dy saugtn dich, Vergib dem sunder durch
mich. Patrz: L. Kretzenbacher, Schutz – und Bittgebärden der Gottesmutter. Zu Vorbedin-
gungen, Auftreten und Nachleben Mittelelterlicher Fürbitte-Gesten zwischen Hochkunst,
Legende und Volksglauben, München 1981, s. 20-31.

502



społecznym, usytuowanym po bokach papieża i dwóch wspomnianych
świętych zakonników:

Poniżej anio ów stojący po prawej stronie stojący po lewej stronie
Serafini Franciszek Dominik
Cherubini Kardyna owie Kaznodzieje
Trony Biskupi Książęta

Panowania Opaci Żo nierze
Księstwa Kanonicy Sędziowie
Potęgi Mnisi Rzemieślnicy

Zastępy Żebrzący bracia świeccy Pary ma żeńskie
Archanio owie Żebrzące dzieci Dzieci
Anio owie –––––––––––– ––––––––––––13.

Po bokach grupy Trójcy Świętej i orędowników klęczą święci papieże,
kardynałowie, biskupi, patriarchowie, prorocy, doktorzy Kościoła (z napi-
sami na piersiach), królowie i królowe, mężczyźni i kobiety, a wśród nich
św. Krzysztof z Dzieciątkiem na ramieniu czy Egidiusz, patron miasta
Graz i katedry. Po prawej stronie Trójcy (za postacią Marii) od św. Jana
Ewangelisty biegnie napis: Lob, dank und er in ewigkeit Sey got der
heiligen Dreufaltigkeit, w którym czci Trójcę Świętą. Za św. Janem
Chrzcicielem, po lewej stronie od Abrahama, rozpoczyna się inny napis:
O Herr gedenk des pakt Den Du mit uns altvatern hast gemacht, według
którego patriarcha przypomina o Przymierzu zawartym przez Boga
w Starym Testamencie z narodem wybranym. Przedstawienia plag, do
których docierają promienie Boga Ojca, zaczynają się od prawej strony. Na
pierwszy plan wysuwa się latająca szarańcza, atakująca zabudowania
łącznie z, na wzgórzu położoną, romańską katedrą. W drugiej scenie
ukazany jest atak i gwałt zadawany mieszkańcom przez wojska tureckie.
W trzeciej scenie duchowny w tonsurze udziela sakramentów leżącemu na
łożu śmierci, zaś obok niesiona jest trumna zmarłego od zarazy14. Pomi-

13 F. Zauner, Das Hierarchienbild..., s. 131-132, il. 12 a, b.
14 Napis umieszczony nad plagą szarańczy informuje: Dixit et venit locusta et Brucus

cuius non erat numerus, ps. CIIII. (Ps. 104, 34). deitit Gott und cham an allezal Dy
Haberschrekhen überal/ Und uns vernichtn unser traid Damit thet got dem sunder laid.
Nieco na prawo inny napis mówi: 1480 an uns(er) Frauntag der schiedung (gemeint ist
Maria Himmelfahrt, 15. VIII.) sind hie zu Graz gots plag drey gewesn Haberschreckh
Türkn und pestilentz und yede so gross, dasz den Menschen unterörlich ist. got sey uns
gnädi. Nad drugą sceną, ukazującą atak wojsk tureckich, znajduje się napis: Ecce aduco
sup(er) vos gentem de longinquo, ait dominus, gentem robustam, gentem antiquam, gentem

503



jając interpretację tekstów, które nawiązują do wydarzeń starotesta-
mentowych przymierza, niewierności, kary i przebaczenia, jakie miały
miejsce w relacjach narodu wybranego z Bogiem, najważniejszy jest
motyw welonu Matki Boskiej Płaszczowej (Marii – Pokrowy), która chroni
umieszczony poniżej Kościół z papieżem na czele przed gniewem Boga,
uderzającego trzema włóczniami. Maria prosi Syna, pokazując mu pierś,
on zaś objawia rany swojemu Ojcu, wstawiając się za swoją matką. Do
ratunku przyczynia się także modlitwa założycieli dwóch zakonów, którzy
mieli widzenie Marii, osłaniającej płaszczem współbraci. Funkcję opie-
kuńczą pełnią hierarchie anielskie.

Wiek wcześniej, w scenie Sądu Ostatecznego, obecnie w protestanckim
kościele w Kyjaticach na Słowacji (il. 4)15 (malowidło pochodzi z końca
w. XIV), w centrum w mandorli na sferze koloru tęczy siedzi Chrystus,
wspiera stopy na sferze koloru tęczy położonej niżej, pokazując swoje rany
w boku, na rękach i nogach. Po bokach mandorli, w górnej części, ukazani
są aniołowie i święci. Całość tej części sceny ograniczona jest szerokim
pasem koła (clipeus), wewnątrz którego w poszczególnych, oddzielnych
segmentach stoją chóry anielskie. Dwa zachowane napisy na banderolach:
„Achagli”, „Potestate”, wskazują na to, że w tym miejscu, w poszczegól-
nych segmentach koła, namalowanych zostało dziewięć chórów anielskich,
których kolejność następowania po sobie jest różna od koncepcji wspom-
nianych powyżej. Koło podtrzymywane było w górnej części przez dwóch
aniołów, z których zachował się tylko jeden. Poza kołem, po bokach,
w trzech rzędach, klęczą grupy świętych. Poniżej ma miejsce podział na
zbawionych i potępionych.

Kompozycja kyjaticka w swojej formie przypomina miniaturę w ręko-
pisie Principium sapienciae Wacława IV (Monachium, Bayerische Staats-
bibliothek clm 826, fol. 8r), ukazującą astrologa Terzysko na tle Kosmosu,

cuius ignorabis linguam. Ain volkh von ferrn landn her vor deine sund ich zu dir kher Des
sprach du nit erkennen thuest Dem du in frömden landen muest Gehorsam sein mit Arbayt
gras Und and kumer über dy mas / Dy turkisch Art ist es genant Den und verwusstent
unser landt. Er fuert dir hin dein kind und weib Verprent dein guet und nymbt dein leib
Vil man in unsern landn hört. W scenie ukazującej zarazę umieszczony jest tekst: Adjunget
tibi dominus pestilentiam donec consumet te de terra... (ad quam ingredieris possidendam).
Pestilentz die will gott schikhen dir Umb deine sund das glaub du mir / Darumb so khere
dich zu got Und halt hinfür dy sein gepot. Obok umieszczona jest data powstania
malowidła: Nach Christi gepurt MCCCCLXXXV hat... . Patrz: L. Kretzenbacher, Schutz...,
s. 20-31.

15 M. Togner, Stredoveka nastenna malba w Gemeri, Bratislava 1989, s. 175-176, il.
na s. 154-155.

504



oglądającego niebo i usytuowanego wewnątrz koncentrycznie narysowa-
nych kół, z których w szerokim kole zewnętrznym, podzielonym na
segmenty, podobnie jak w Kyjaticach, ale poświęconym znakom zodiaku,
szczegółowo opisano znaki obok ich wyobrażeń16. Znaki zodiaku ułożone
w kole, koncentrycznie, oznaczały Kosmos, clipeus caelestis. Samo koło
symbolizujące świat wyrażało nieśmiertelny, wieczny okręg Boga, jak to
jest napisane w Corpus Hermeticum17. W takim kole ukazani zostali
muzykujący starcy ułożeni między serafinami wokół Baranka w Apokalip-
sie Beatusa z w. X (Nowy Jork, Pierpont Morgan Library, M. 644, fol.
87)18. Najbliższe kompozycji kyjatickiej jest przedstawienie w Liber
Scivias Hildegardy z Bingen w Heidelbergu (il. 5), gdzie ukazanych
zostało dziewięć chórów anielskich. Pośrodku górnej części miniatury
widnieje Chrystus siedzący na tęczy, w mandorli. Do mandorli przylegają
chóry anielskie, umieszczone pod dziewięcioma arkadami, ułożone
koncentrycznie. Całość tego wyobrażenia otoczona jest kołem. Chociaż
inaczej aniołowie są rozmieszczeni w tego samego rodzaju Liber Scivias
w Wiesbaden (Landesbibliothek, Cod. 1, w. XIII, [il. 6]). Znajdują się
wewnątrz sfer ułożonych koncentrycznie19. Jak w Kyjaticach trudno

16 J. Krása, Knižní malba [w:] Dějiny českého vytvarněho umění. Od počátků do konce
strědověku, red. J. Krasa, Praha 1984, s. 426-428, il. 303; E. Śnieżyńska-Stolot, Ikonografia
znaków zodiaku i gwiazdozbiorów w rękopisie monachijskim Abrahama ibn Ezry, Kraków
1998, s. 14.

17 H.P. L’Orange, Studies on the Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient
World, Oslo 1953, s. 90-113.

18 J. Williams, The Illustrated Beatus. A Corpus of the Illustrations of the Commentary
on the Apocalipse, Illustration, London 1994, il. 20.

19 J. Baltrusaitis, Cosmographie Chrétienne dans l’Art du Moyen-Age, „Gazette des
Beaux-Arts”, 1939, s. 36, il. 42-43. W Kyjaticach, po bokach mandorli, wewnątrz koła i na
zewnątrz koła anielskiego, ukazani są święci. Już w Psałterzu Aethelstana (lata panowania
924-940; miejsce przechowywania Psałterza: Londyn, British Museum, Cotton, Galba A.
XVIII) na miniaturze pokazany jest Chrystus siedzący na tronie, z krzyżem w lewej ręce,
z prawą ręką uniesioną, w mandorli podzielonej wewnątrz na sześć części. W mandorli
umieszczeni są święci w niebie, opisani na jej zewnętrzej części: omnis chorus martyrum,
omnis chorus virginum, omnis chorum confessorum (J. Baum, Die Malerei und Plastik des
Mittelalters, II, Deutschland, Frankreich und Britannien, Wildpark-Potsdam 1930, s. 169,
il. 153). Okrąg wokół postaci Chrystusa-Sędziego zastosowano w kompozycji na płasko-
rzeźbionej tablicy z 1493 r. ze zniszczonej kaplicy Św. Katarzyny w Śródmieściu
w Rożemberku (Czeskie Budejovice, Alšova Jihočeská Galerie), ukazującej Chrystusa
siedzącego na tęczy z kulą w lewej ręce i prawą uniesioną do góry (dłoń obecnie
zniszczona), z szarfą wokół tułowia oznajmiającą: Venite benedicti patris mei percipite
regnum eternum, fragmentem prawie w całości zaczerpniętym z Ewangelii Mateusza (25,
34), opisującej Sąd Ostateczny. Postać Sędziego otoczona jest dwoma kołami, pierwszym

505



znaleźć źródło, z którego czerpał autor przy komponowaniu sceny Sądu
Ostatecznego i ułożeniu kolejności chórów anielskich, także w Pasionale
opatki Kunegundy (Praga, Biblioteka Uniwersytecka, lata powstania dzieła
1316-1320), w scenie Koronacji Marii, gdzie aniołowie usytuowani są w
trzech rzędach, w niezwykłej kolejności. W pierwszej hierarchii znajdują
się następujące po sobie chóry: cherubini, serafini i trony. W drugiej
hierarchii widnieją: potęgi, panowania i zastępy. W trzeciej hierarchii są:
aniołowie, archaniołowie i Księstwa. Aniołów jest w sumie 27, po trzech
z każdego chóru. Cherubini mają po trzy pary skrzydeł20.

Na wielu przedstawieniach ukazani są tylko cherubini. Na drzwiach
płockich mandorla z Chrystusem w Majestacie podtrzymywana jest przez
czterech cherubinów mających po dwa skrzydła. Na mandorli w górnej
części umieszczony jest napis: DOMINUS VIRTUT[U]M = PAN ZASTĘ-
PÓW21. Aniołowie trzymający mandorlę w przedstawieniach Sądu Osta-
tecznego mają także po dwa skrzydła. W scenach Sądu Ostatecznego
w malowidłach ściennych kościołów w Žehra i Rákoš na Słowacji zacho-
wały się wszystkie cztery anioły podtrzymujące mandorlę po bokach.
W St. Stephan bei Niedertrixen w Karyntii, ze względu na większe znisz-
czenie malowidła po lewej stronie, tylko dwaj aniołowie po prawej stronie
Chrystusa podtrzymują mandorlę. W Kyjaticach istnieje tylko jeden anioł,
trzymający od góry koło z usytuowaną wewnątrz niego hierarchią anielską.
W Vítějeves w Czechach dwaj aniołowie potrzymują mandorlę Chrystusa
od dołu, z uniesionymi do góry rękami, na sposób, w jaki czterej
aniołowie podtrzymują popiersie Chrystusa w kole (clipeus) na sklepieniu
kaplicy S. Zenone przy bazylice S. Prassede w Rzymie.

w formie „chmurek”, przypominających wspomniany grawerunek koloński z około 1480
r. (sferę powietrza), między którymi znajdują się popiersia czternastu wspomożycieli.
W czterech rogach tablicy wyobrażone są symbole ewangelistów, z wypisanymi na szarfach
ich imionami. Nie ma wątpliwości, że scena z Rożemberku przedstawia zbawionych
w Niebiańskim Jeruzalem (V. Denkstein, F. Matouś, Jihočeská gotika, Praha 1953, s. 60,
99, il. 49). W reliefie rozpoznano kompilację motywów z rycin mistrza ES z listy L. 81,
L. 57, I (O. Kletzl, Die Madonna von Gojau am Böhmerwald, „Zeitschrift des der
Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft”, V, 1938, s. 272; Gotické umění v jižních
Čechách. Vybrabá díla ze sbírek Alšovy Jihočeské Galerie, Praha, Jiřský Kláster, Prosinec
1989 – Unor 1990, red. H. Rulíšek, Praha 1989, s. 26-27, il. 12). Tak więc kompozycja
kyjaticka ma swój odpowiednik w kompozycji na terenie Czech, w której użyto koła dla
ukazania rzeczywistości niebiańskiej.

20 F. Zauner, Das Hierarchienbild..., s. 238, przypis do s. 135.
21 R. Knapiński, Credo Apostolorum w romańskich drzwiach płockich, Płock 1992,

s. 120.

506



Dwa skrzydła u aniołów podtrzymujących mandorlę zapewne mają
swoje źródło w 1. Księdze Królewskiej (5, 23-27), gdzie jest mowa o che-
rubach mających po dwa skrzydła, a zdobiących sanktuarium salomonowej
świątyni. Motyw koła określanego jako clipeus caelestis, clipeus sidereus,
altisonus caeli clipeus, albo przez Tertuliana (Apoll. 16): Sol in suo clipeo,
był znakiem nieba, kosmosu. W okresie antycznym w takim kole, często
opisanym znakami zodiaku, ukazywane były bóstwa, a na sarkofagach
przedstawiani byli zmarli. Na sarkofagach clipeus z popiersiem zmarłego
podtrzymywały wiktorie. W okresie chrześcijańskim na ten sposób poka-
zywany był Chrystus, którego koło (clipeus) podtrzymywały cherubiny
z wizji Ezechielowej. W kopułach kościołów S. Sophia w Konstantyno-
polu, S. Sophia w Kijowie, w bazylice S. Marco w Wenecji popiersie
Chrystusa Pantokratora umieszczone jest w kole (clipeus), otoczone
koncentrycznie postaciami archaniołów, proroków i świętych, a w penden-
tywach, podtrzymującymi kopułę, postaciami cherubinów lub symbolami
czterech ewangelistów22.

W przedstawionym tu zarysie ukazane zostały tylko niektóre przedsta-
wienia, w jakich aniołowie pełnią swoje funkcje. Jednakże w tych kilku
wyobrażeniach średniowiecznych zajmują one miejsce w powiązaniu
z konkretnym wydarzeniem zbawczym, stanowiącym główną treść kom-
pozycji. W Thörl jest to Żywy krzyż, w Graz plagi zsyłane przez Boga,
w Kyjaticach i kilku innych miejscowościach Sąd Ostateczny. Stosownie
do głównego tematu malowidła aniołowie albo zasiadają na sferach, albo
adorują Boga, albo opiekują się ludźmi.

22 H.P. L’Orange, Studies on the Iconography..., s. 90-102, 132, il. 62, 67, 95.

507



1. Malowid∏o Êcienne w koÊciele Âwi´tego Andrzeja w Thörl



2. Hierarchia anielska wed∏ug Pseudo-Dionizego Areopagity



3. Malowid∏o Êcienne w katedrze w Graz



4. Malowid∏o Êcienne w protestanckim koÊciele w Kyjaticach na S∏owacji



5. Liber Scivias z Heidelbergu



6.  Liber Scivias z Wiesbaden



IRENA FRÜHLING
HERBERT OLESCHKO

Ewolucja ikonografii anielskiej
w malarstwie europejskim

Według ankiety przeprowadzonej w USA 70% badanych wierzy w anioły.
Rok 1992 uznano za przełomowy dla budzenia się zainteresowań światem
anielskim. Na uniwersytecie Harvard wprowadzono wykłady o aniołach.
Eileen E. Freeman, autorka książek, założyła Sieć na Rzecz Obserwacji
aniołów – punkt gromadzenia informacji o działalności aniołów na świecie.
Burmistrz Los Angeles zamówił u rzeźbiarzy 4600 figur cherubinów, które
zostaną umieszczone na wszystkich skrzyżowaniach i przystankach autobu-
sowych w mieście aniołów. A w Polsce, w Centrum Kultury i Dialogu Ko-
legium Księży Jezuitów została zorganizowana sesja naukowa Aniołowie
– duchowa osnowa świata.

Św. Tomasz z Akwinu twierdził, że anioł jest czystą, duchową inteli-
gencją – jednak teologowie, mistycy, artyści zastanawiali się, jak
wyglądają anioły. Ani zmysły, ani umysł nie mogą pojąć ducha, pozostaje
więc jeszcze tzw. duchowy wzrok. Wydarzenie pod bramą Damaszku
mówi nam, że młody faryzeusz Szaweł, prześladowca Jezusa został
porażony blaskiem z nieba; upadł na ziemię, a kiedy otworzył oczy nie
widział przez trzy dni. Równocześnie owa światłość sprawiła, że uwierzył
w Chrystusa i nawrócił się (Dz 9, 3-19). Dla malarzy aniołowie musieli
stać się „widzialni”.

514



I. SZTUKA WCZESNEGO CHRZEŚCIJAŃSTWA

We wcześniejszej sztuce chrześcijańskiej spotykamy posłańców rzadko,
występowali w kilku zaledwie wątkach tematycznych nawiązujących do
przekazów biblijnych. Nie odróżniano nawet aniołów od archaniołów.

Wczesne wyobrażenia były inspirowane sztuką hellenistyczną oraz
judaizmem. Jednym z pierwszych znanych dzieł sztuki żydowskiej przed-
stawiającym aniołów są posążki złotych cherubinów wykonane na polece-
nie Mojżesza jako zwieńczenie Arki Przymierza. Wybitne dzieło sztuki
żydowskiej to ogromnych rozmiarów złote posągi cherubów w świątyni
Salomona.

W późnej kulturze etruskiej (I wiek po Chr.) sporą popularność zdobył
motyw anioła śmierci na płaskorzeźbach cmentarnych – przedstawiano go
zazwyczaj z księgą zmarłych w dłoniach. Ważnym przedmiotem kultowym
rodzin etruskich były figurki opiekuńczych daimonionów. Nawiązują do
nich wczesne chrześcijańskie wyobrażenia duchów pochodzące z II wieku
(por. liczne malowidła, freski i mozaiki w katakumbach rzymskich).

Aniołów przedstawiano w scenach zwiastowania, Abrahama ofiarujące-
go syna, Rafała podróżującego z Tobiaszem. Widzimy ich jako dojrzałych,
początkowo bez zarostu (potem przez pewien czas brodatych) mężczyzn
odzianych w sięgające do kolan tuniki z krótkimi rękawami. Silne atle-
tyczne nogi i umięśnione ramiona wskazywały na nadnaturalną siłę posłań-
ców. Rzadziej spotykane było (z reguły tylko w scenach zwiastowania)
wyobrażenie wiotkiego i smukłego młodzieńca w długiej szacie. Postać
taką posiadał również anioł śmierci na płaskorzeźbach sarkofagowych,
aczkolwiek przedstawiano go również jako uskrzydlonego chłopczyka oraz
w temacie dwóch aniołów unoszących wizerunek zmarłego. Aniołowie ka-
takumbowi najczęściej przypominali zatem gladiatorów walczących z dzi-
kimi zwierzętami, a nieproporcjonalnie małe do reszty ciała skrzydełka
zdawały się być jedynym atrybutem duchowości.

W IV wieku przydano aniołom aureolę (jedne z najwcześniejszych wy-
obrażeń duchów z aureolami znajdują się na freskach w katakumbach
chrześcijańskich w pobliżu Aleksandrii), gwiaździsty diadem lub krzyż na
czole, nieco później rycerskie zbroje (np. w Codex Graecum z roku 406),
który to atrybut z czasem na stałe zwiąże się z postacią św. Michała
archanioła. Również z IV wieku pochodzą największe arcydzieła „aniel-
skie” wczesnego chrześcijaństwa, czyli cykl mozaikowy w kościele
S. Maria Maggiore w Rzymie; wśród nich słynni Aniołowie w gościnie
u Abrahama – mozaika powstała za pontyfikatu papieży Damazego I i Syr-
cjusza w latach 366-399.

515



Do końca czwartego stulecia dobre duchy występowały w sztuce
chrześcijańskiej w kilku zaledwie tematach biblijnych: podróż Rafała
z Tobiaszem, zwiastowanie, adoracja Dzieciątka Jezus. W V wieku doszły
wątki nowe: aniołowie asystujący Chrystusowi spoczywającemu na tronie,
adorujący Matkę Bożą (freski w Rawennie, mozaiki i freski w kościołach
rzymskich – Cecylii, Praksedy, Teodora), asystujący Chrystusowi-Panto-
kratorowi zasiadającemu na globie ziemskim (Chrystus trzyma w dłoniach
księgę i koronę, aniołowie laski marszałkowskie, por. freski w kościele
Św. Apolinarego w Saint Vital).

Aniołowie w sztuce wczesnochrześcijańskiej zostali uwiecznieni
w antycznych strojach: chlamida, tunika, chiton, pallium, dalmatyka, pe-
plos, himation. Duchy noszące pancerze i trzymający w dłoniach włócznie
tworzyły niebieską straż pałacową (mozaika w kościele Św. Apolinarego
w Rawennie). W V wieku wyobrażenia anielskie upodobniły się do późno-
rzymskich Wiktorii oraz geniuszy.

W VII wieku – po zaaprobowaniu nauki Pseudo-Dionizego o chórach
anielskich – zaistniała konieczność wizualnego zróżnicowania wyobrażeń
posłańców z poszczególnych chórów. W taki sposób pojawiły się ogniste
koła i oskrzydlone głowy oznaczające najbardziej uduchowione grupy:
serafinów przedstawiano jako oblicza o dwóch skrzydłach, cherubinów
jako oblicza sześcioskrzydłe, trony to ogniste oskrzydlone koła. Wyróżni-
kiem zastępów drugiej hierarchii stały się złote pasy i złote pręty. Archa-
niołom przyznano rycerskie zbroje i tylko ten wyróżnik przetrwał do
czasów nowożytnych w nie zmienionej symbolice. Pozostałe atrybuty utra-
ciły pierwotne znaczenie i były wykorzystywane później arbitralnie.

II. ŚREDNIOWIECZE

Temat aniołów w malarstwie i rzeźbie został zatwierdzony i zalecony
artystom bardzo późno, dopiero na Soborze Nicejskim II (787 r. po Chr.).
We wczesnym średniowieczu wizerunki aniołów przedstawiano w miniatu-
rach zdobiących księgi liturgiczne, w malarstwie ściennym i rzeźbie. Te-
matowi anielskiemu w sztuce średniowiecznej poświęcony został osobny
artykuł. Aby nie powtarzać tych samych faktów, niniejszy podrozdział
został skrócony.

Można mówić, iż wieki średnie wprowadziły do anielskiej ikonografii
nowy gotycki kanon. Aniołowie otrzymali pełen surowej powagi kształt.
Wydłużyła się nieskazitelnie biała szata duchów, rysy nabierające cech
androgynicznej dwuznaczności cechowały się niewzruszoną powagą

516



i skromnością. Sylwetki stały się smuklejsze, ustalił się również biały kolor
silniej niż dotychczas eksponowanych skrzydeł. W dłoniach gotyckich
aniołów znajdowały się proste i czytelne atrybuty: anioł z kadzielnicą
oznaczał tego, który ofiaruje Bogu dobre uczynki oraz zanosi przed
majestat Najwyższego ludzkie prośby, anioł z lichtarzem prowadził duszę
wśród ciemności świata, posłaniec dmący w trąbę symbolizował Sąd Osta-
teczny. Posągi gotyckich aniołów to rozmodlone i pełne spokoju oblicza,
zatopione w kontemplacji wzbudzają szacunek. Klasyczny i wzorcowy
przykład anioła gotyckiego to Anioł uśmiechający się – rzeźba na portalu
katedry w Reims z XIII wieku. W niektórych tematach średniowieczni
aniołowie nabrali większej ekspresji, np. anioł-rycerz, najczęściej w geście
z wyciągniętym mieczem. Często odnajdujemy inne równie dynamiczne
pozy: duchy załamują ręce z rozpaczy (Opłakiwanie Giotta) lub rozdzierają
szaty (Ukrzyżowanie Giotta). Gotyckie wizerunki aniołów pojawiają się
przeważnie w kościołach (najsłynniejsze to Chartres, Regensburg, Stras-
bourg, Kolonia, Amiens, Arles, Reims). Niezależnie od tego przeważnie
freskowego nurtu, temat anielski występował w miniaturach rękopiśmien-
nych, ich początek należy datować na okres renesansu karolińskiego.
Rękopiśmienne arcydzieła malarstwa anielskiego to Apokalipsa z Bam-
bergu (XI w.) oraz Scivias Hildegardy z Bingen (XII w.). Na ilustracjach
aniołowie często przedstawiani są na złotym tle; ich sylwetki bywają
uproszczone, zbyt duże w stosunku do pejzażu.

W malarstwie późnych wieków średnich postaci anielskie stały się
żywsze i podobniejsze do ludzi. Wcześniej przedstawiano je w sposób
monumentalny: wizerunek miał symbolizować nadprzyrodzoną moc du-
chów. Również u schyłku gotyku pojawił się temat śpiewających chórów
anielskich (aniołowie jako kantorzy) oraz temat aniołów muzykujących
przy narodzeniu Chrystusa, koronacji Matki Bożej, wniebowzięciu Chry-
stusa. Temat ten może poszczycić się arcydziełami światowego malarstwa:
Madonna w altanie różanej Stephana Lochnera (1440), tryptyk z Najera
Muzykujący aniołowie Hansa Memlinga (przed rokiem 1489), Wniebowzię-
cie Matki Bożej M. Lippo (1340), Koronacja Maryi Fra Angelico z koś-
cioła Św. Marka we Florencji.

We wczesnym malarstwie gotyckim pojawił się temat aniołów w męce
pańskiej. Nie był usprawiedliwiony tradycją biblijną, gdyż o obecności
aniołów w pasji święte księgi milczą: anioł pojawia się w ogrójcu, a potem
dopiero przy zmartwychwstaniu. W malarstwie gotyckim, renesansowym
i barokowym spotykamy mimo to aniołów opłakujących Chrystusa pod
krzyżem albo też unoszących się wokół krzyża (arcydziełem jest tu
Kalwaria Ugolino Lorenzettiego, a przede wszystkim przeniknięte trans-

517



cendentalnym klimatem Ukrzyżowanie El Greco, na którym aniołowie
zbierają krew z ran Chrystusa). Ten drugi motyw był szczególnie chętnie
wykorzystywany przez twórców bizantyjskich.

III. RENESANS

Wiek XV wydaje się dla tematu anielskiego w sztuce przełomowy,
obserwujemy wzajemne przenikanie się wątków średniowiecznych i rene-
sansowych. Na początku stulecia sztuka gotycka zaczęła powoli uwalniać
się od teologii, tradycyjnych form i kanonów ikonograficznych. Sztuka
świecka chętnie posługiwała się językiem sztuki sakralnej, równocześnie
formy świeckie przenikały do sztuki religijnej. Aniołowie do początku XV
wieku bez wątpienia przynależeli do kręgu sztuki sakralnej, od epoki
renesansu granica między sztuką sakralną a świecką zaczęła się zacierać.
Doskonałym tego przykładem może być Adoracja baranka z Ołtarza Gan-
dawskiego (1432) Jana van Eycka – oryginalne i śmiało wychodzące poza
ikonograficzny kanon arcydzieło malarstwa niderlandzkiego, przed-
stawiające stojącego na skrzyni przymierza baranka adorowanego przez
grupę aniołów. W utartym kanonie sztuki sakralnej mieściły się natomiast
popularne w XV wieku wyobrażenia Sądu Ostatecznego. Artyści, zgodnie
ze świadectwem Apokalipsy, wprowadzali tu całe zastępy dobrych i złych
duchów; najwybitniejsze w XV wieku malarskie „sądy” to koloński Step-
hana Lochnera (1435), beauneński Rogera van der Weydena (przed rokiem
1446) i gdański Hansa Memlinga (przed rokiem 1471). W konwencjonal-
nych przedstawieniach Sądu Ostatecznego aniołowie są skupieni wokół
Chrystusa oraz na schodach wiodących do bramy niebios. Z tego kanonu
wyłamuje się Dirk Bouts, który w swoim Sądzie Ostatecznym przedstawił
– nawiązując do symboliki alchemicznej – anioła prowadzącego wiernych
do fontanny życia.

W malarstwie osiadłego w Brugii niemieckiego malarza Hansa Mem-
linga aniołowie osiągają apogeum łagodności i delikatności. Tchną
nieuchwytnym i mistycznym spokojem, mienią się kolorowymi skrzydłami.
Ich delikatne, kobiece twarze to kwintesencja uduchowienia, kontemplacji
i harmonii. Można domniemywać, że malowanie aniołów oraz niebieskich
wizji sprawiało Memlingowi wielką przyjemność, wystarczy przyjrzeć się
jego subtelnym anielskim obrazom: Zwiastowanie (1482) – Memling,
oprócz św. Gabriela archanioła, wprowadził tu wbrew kanonowi jeszcze
dwa inne dobre duchy podtrzymujące omdlewającą Najświętszą Panienkę,
Mistyczne zaślubiny św. Katarzyny (1479), Adoracja Madonny (1479-

518



1480). Memling to bez wątpienia najwybitniejszy niderlandzki twórca
obrazów „anielskich”. Jego włoskim odpowiednikiem był Fra Angelico
(wł. Guido di Pietro, 1387-1455), dominikanin przebywający w klasztorach
Florencji, Rzymu, Orvietto i znaczący kolejne miejsca pobytu wspaniałymi
wizerunkami posłańców. Temat anielski upodobali sobie również i inni
wielcy twórcy XIV i XV wieku: Matthias Grünewald, Giotto, eks-karme-
lita Filippo Lippi, jego syn Filippino Lippi, malarze ze znanej weneckiej
rodziny Bellinich, Sandro Botticelli, Verrocchio, Jan van Eyck, Stephan
Lochner.

Malarze epoki odrodzenia wzbogacili i rozwinęli wątki tematyczne,
pojawili się aniołowie muzykujący i tańczący. Byli przedstawiani jako
diakoni, tancerze, dworzanie. Strój oraz rekwizyty zostały dostosowane do
danego okresu i kraju, ubiór na ogół cechował się pewną ekstrawagancją
i wymyślnością, zaburzeniem symetrii. Powstał typ anioła dziewczęcego,
najdoskonalej zobrazowanego w malarstwie Fra Angelico, Botticellego,
Memlinga i Lippich oraz typ aniołka dziecięcego reprezentowany przez
Albrechta Altdorfera (Święta Rodzina przy studni) i A.A. Correggia (Po-
kłon pasterzy).

W epoce dojrzałego renesansu działali trzej geniusze: Leonardo da
Vinci, Michał Anioł Buonarroti, Rafael Santi; wszyscy wspaniale wzboga-
cili wątki anielskie. Młodziutki Leonardo domalował do obrazu Chrzest
Chrystusa tak promienistego anioła, że dało to powód do anegdoty o roz-
goryczeniu jego mistrza Verocchia. Leonardo znał tajemnicę związku
między milczeniem a uśmiechem i dlatego dodawał go swym postaciom.
Taki tajemniczy uśmiech ma anioł w paryskiej Madonnie wśród skał
(Luwr). Postacie: Madonna, mały Jezus i mały Jan oraz anioł ukazane są
pośród nawisów skalnych i prześwitów, przez które sączy się – wywołując
subtelną grę cieni – światło przedwieczorne. Drugi podobny obraz znajduje
się w Galerii Narodowej w Londynie.

Michał Anioł (ur. 1457) był nie tylko genialnym malarzem, rzeźbia-
rzem, ale i architektem. Już w wieku młodzieńczym wyrzeźbił anioła
z kandelabrem. W słynnym fresku Stworzenie świata na sklepieniu kaplicy
Sykstyńskiej z przestrzeni niebios przybliża się do Adama Stwórca, któ-
rego płaszcz osłania gromadka aniołków. Scena ta należy do najpięk-
niejszych w twórczości Michała Anioła. Następna scena na sklepieniu to
stworzenie Ewy i wypędzenie z raju. Ewa odwraca twarz od anioła, który
z powagą wykonuje rozkaz Boga.

O trzecim geniuszu włoskiego odrodzenia, Rafaelu, mówiono, że ma
rękę anioła. „Oglądając w Stanza d’Eliodoro scenę uwolnienia św. Piotra
przez anioła doznajemy poczucia wielkiego braterstwa człowieka

519



z aniołem” – pisze Stefan Żeromski w Podróżach do Włoch. Opisuje też
między innymi cudowny efekt świetlny zachodzącego słońca na mozaiko-
wym złotym aniele w kościele Św. Praksedy w Rzymie.

Jednym z pierwszych malujących Madonnę na tronie z dzieciątkiem
i aniołami był włoski artysta Cimabue. W Zwiastowaniu Giotta z kaplicy
Scrovegnich Madonna i anioł klęczą naprzeciw siebie. Twarze widoczne
są w profilu, poważne i skupione, szaty bez ozdób. Gdy Giotto malował
freski w Padwie, w Rzymie tworzył Pietro Cavallini. Odkryte w 1900 roku
fragmenty fresku Sądu Ostatecznego, w rzymskiej bazylice S. Cecilia in
Travestere ukazują anioły o twarzach wielkiej szlachetności.

Fra Angelico, zakonnik z Fiesole (1387-1455), to najwybitniejszy twór-
ca postaci anielskich. Jego świat wypełnia urok kwitnących łąk, malowni-
czych cyprysów, tęczowość skrzydeł anielskich, modlitewna cisza dzie-
dzińców klasztornych. „Niewidzialne udaje czasem widzialne i w efekcie
mamy malarstwo Fra Angelica” – pisze J. Green w swym Dzienniku. Inny
jego obraz Madonna dei przedstawia dwunastu muzykujących aniołów
namalowanych „con amore”. Fakt ten sprawił, iż malarzowi nadano
przydomek Brata Anielskiego. Fra Angelico nie potrafił wywołać nastroju
grozy; nie budzą tych uczuć jego Ukrzyżowania lub Sądy Ostateczne.
Natomiast zasłynął wizjami rajów i aniołów. Anioły w złotej glorii,
barwnych szatach, stąpające po trawie usianej kwiatami, witają zbawionych
w rajskich ogrodach. Używa po staremu złota na oznaczenie światłości raju
i na ozdobienie szat anielskich. Szaty i skrzydła pokryte są ornamentem:
każda trawka, każdy listek i kwiat rysowany jest miniaturową techniką.
Wielokrotnie wracał do tematu zwiastowania, por.: Florencja (klasztor
S. Marco), Fiesole (kościół S. Domenico), Kortona (Muzeum Diecezjalne),
Madryt (Prado).

W tym czasie powstały największe anielskie arcydzieła Zachodniego
malarstwa: Koronacja Najświętszej Maryi Panny Fra Angelico, Chrystus
wśród aniołów i Sąd Ostateczny Hansa Memlinga, Madonna wśród anio-
łów Cimabue, Najświętsza Maria Panna w otoczeniu aniołów Botticellego.

Najwybitniejszym renesansowym arcydziełem tematu anielskiego są
powstałe w roku 1501 Mistyczne narodziny Botticellego. Na tym niezwy-
kłym obrazie ponad stajenką wiruje w ekstatycznym tańcu tuzin aniołów
pod kopułą utkanych ze złota chmur. Aniołowie trzymają w dłoniach ga-
łązki oliwne, taśmy i korony. Obraz ten, podobnie jak Modlitwa w Ogrójcu
(spływający z niebios anioł pokrzepia Chrystusa kielichem), powstał
w ostatnim okresie działalności Botticellego. Znać na nim piętno wielkiego
odrodzenia religijnego, które stało się udziałem artysty pod wpływem
Savonaroli. Aniołowie nie są tu już tylko pięknymi młodzieńcami ubra-

520



nymi w wyszukane stroje (było to typowe dla wcześniejszych dzieł
Botticellego), ich poważne „nieziemskie” twarze wyrażają metafizyczną
głębię, tchną wiecznością i spokojem.

IV. KANON TEMATÓW ANIELSKICH

W okresie późnego gotyku i w renesansie całkowicie wykształcił się
anielski „kanon”. Spróbujmy pogrupować najważniejsze wątki tematyczne.

Muzyka anielska. Legenda mówi, że kiedy król Dawid tańczył przed
ołtarzem, zsunęło się na jego skinienie pół tuzina aniołków z chóru
kościelnego i rozległa się błoga, nieziemska melodia. Może poetyczność
tej legendy przyczyniła się do tego, że zaczęły się pojawiać w sztuce
muzykujące anioły. W średniowieczu ożyły stare uniwersalistyczne teorie
o związku muzyki z kosmosem. Harmonia mundi, czyli muzyka sfer nie-
bieskich to wątek zakorzeniony w filozofii pitagorejskiej, a przejęty przez
Ojców Kościoła (św. Augustyn, Klemens Aleksandryjski). Cały byt –
mówi Kasjodor – jest przepełniony harmonią, a więc muzyką. Wieki śred-
nie były przekonane o moralno-etycznym oddziaływaniu muzyki, za naj-
doskonalszą uznawano muzykę anielską, zbliżoną do harmonii boskiego
świata. Powszechne było przekonanie, że muzyka anielska (utożsamiona
przez niektórych z muzyką kościelną, a szczególnie z chorałową), posiada
moc odpędzania złych duchów. Aniołowie byli w tym kontekście pojmo-
wani jako boskie instrumenty tworzące 7 podstawowych tonów świata –
korelujących z kosmologicznym modelem 7 planet.

Sprzyjało to metafizyczno-teologicznym ujęciom muzyki. Podzielono
ją na musica mundana (niesłyszalna muzyka wszechświata), musica hu-
mana (również niesłyszalna harmonia duszy i ciała) oraz musica instru-
mentalis (jedyna muzyka słyszalna wydobywana przez instrumenty lub
głos ludzki). Sprzeciw wobec takiego podziału zgłaszano już w XIII wieku
(Roger Bacon, Jan z Grocheo). Uczeni ci przestrzegali przed zajmowaniem
się muzyką anielską, o której „nikt nie może mieć pojęcia”. Ich głosy były
wszakże odosobnione i podział taki utrzymał się jeszcze długo, Jan
z Muris dorzucił czwartą odmianę – tzw. musica coelestis (muzyka nie-
biańska). Między „kościelną” muzyką ziemską – twierdzono – a niebies-
ko-anielską istnieje różnica eteryczności dźwięków. O niebiańskiej muzyce
pisał Johann Tinctorius: z boskich pradźwięków aniołowie tworzą chorus
mysticus, podstawę niebiańskiej liturgii kościelnej.

521



Temat kosmicznej muzyki anielskiej, przy tak sprzyjającym klimacie
stworzonym przez teologów i teoretyków muzyki, był pieczołowicie
pielęgnowany przez sztukę chrześcijańską. W malarstwie średniowiecznym
anielskich muzykantów prezentowano początkowo a cappella, z instrumen-
tów najwcześniej pojawiły się – zgodnie z przekazami biblijnymi – długie
i potężne trąby jako symbole Sądu Ostatecznego. Motyw instrumentów
muzycznych w sztukach plastycznych zaistniał równocześnie w kilku
krajach (Anglia, Normandia, Hiszpania) w XII wieku; temat kapel aniels-
kich stał się szybko modny i był eksploatowany na przestrzeni kilku
następnych stuleci. Upodobali go sobie wielcy malarze gotyku i renesansu:
Bellini, Lochner, Altdorfer, Grünewald, Memling. Aniołowie stojący na
balkonach bramy niebieskiej w Sądzie Ostatecznym Memlinga oraz orkie-
stra anielska w tzw. skrzydłach organowych z Najera (również Memlinga)
to sztandarowe dzieła malarstwa dotyczącego muzyki anielskiej. Na tym
drugim (plansza główna przedstawia Chrystusa w otoczeniu 6 aniołów-wo-
kalistów) pod postaciami aniołów Memling przedstawił współczesną mu
kapelę. Duchy trzymają w dłoniach następujące instrumenty: psalterium,
tubmaryna, lutnia, puzon, pomort, bucina, ponownie puzon, portatyw,
harfa, viola. W wyobrażeniach malarzy aniołowie-instrumentaliści grają
również na innych instrumentach: lira, lira korbowa, fidel, rebec, altówka,
gitara, flet poprzeczny, flet prosty, olifant, fanfary, rogi, rożki, fletnia Pana,
szałamaja, bębenki, tamburyn, hebrajski tof.

W katedrze Św. Bawona w Gandawie znajdujemy poliptyk braci van
Eycków Adoracja baranka. Każdy szczegół znajduje odpowiednik w Apo-
kalipsie. W lewym skrzydle tryptyku podziwiamy anioły śpiewające,
w prawym grające. Z układu ust można odczytać różnice wysokości śpie-
wanych dźwięków. Wśród aniołów-instrumentalistów wyróżnia się pięk-
nym spojrzeniem anioł grający na violi, ubrany w purpurową szatę
z kołnierzem aplikowanym złotem i szlachetnymi kamieniami. Anioł
w burgundzkiej szacie, pogrążony w świecie dźwięków, gra na organum.

W Pinakotece watykańskiej znajdują się obecnie cztery słynne muzyku-
jące anioły włoskiego malarza Melozza da Forli. Początkowo znajdowały
się w absydzie kościoła Św. Apostołów w Rzymie. Tworzyły piękną kom-
pozycję: Chrystus wstępujący do niebios w otoczeniu zlatujących zewsząd
rozmuzykowanych aniołów.

Mistrzem w ukazywaniu muzykujących aniołów był Gaudenzio Ferrari
(1471-1546), muzyk, architekt, poeta, filozof. W kościele S. Maria Mira-
coli w Saronno stworzył wspaniałe dzieło: trzy koncentryczne kręgi,
zatłoczone sylwetami aniołów, wypełniają wnętrze kopuły. Anioły, okryte
długimi szatami, grają na różnych instrumentach. Mogą one rywalizować

522



z aniołami Correggia w Parmie. Artysta otrzymał zamówienie na freski do
katedry parmeńskiej. Zrealizował tylko Wniebowzięcie Matki Bożej –
w kopule świątyni. Najświętsza Panienka, unoszona niebiańskim wichrem,
wplątana jest w wir grających na cześć tego niezwykłego wydarzenia
aniołów. Duchy w najbardziej ryzykownych pozach grają na fletach,
cymbałach, czynelach i violach.

Taneczny korowód. Miriady duchów przebywają w kosmosie i wyko-
nują harmonijne czynności, ich grację i ład metaforycznie wyraża taniec.
Odnajdujemy ponownie analogię do wątków pitagorejskich: korowód
gwiazd-duchów pogrążonych w mistycznym wirowaniu, kołowaniu i tra-
jektoriach ciał niebieskich. Motyw tańca duchów i planet występuje także
w greckiej mitologii – młode boginki tańczące wokół Zeusa, orszak Pana
z nimfami: harmonię gwiazd porównywał do tańca sam Platon. Metafora
tańczących duchów niebieskich jako wyraz harmonii kosmosu lub miste-
rium przemiany była często stosowana przez Ojców Kościoła: występuje
w pismach Atenagorasa, Justyna, Hermasa, Klemensa Aleksandryjskiego,
Orygenesa, Grzegorza z Nazjanzu, Jana Chryzostoma i Augustyna. W ma-
larstwie gotyckim spotykamy aniołów tańczących wokół tabernakulum
i podczas liturgii – zgodnie z tezą o szczególnym skupisku duchów wokół
ołtarza. Gotycki jest również temat aniołów tańczących na scenach Bożego
Narodzenia, natomiast renesansowy wariant to duchy tańczące w raju.

W Boskiej komedii, arcydziele wyrastającym w świadomości współczes-
nych Dantemu ponad formułę literacką, odnajdujemy korowody dobrych
duchów krążących w kielichu mistycznej róży (wokół Matki Bożej i Chry-
stusa zasiadających w samym centrum kwiatu). Ten sugestywny motyw
inspirował umysły renesansowych mistrzów: najbardziej znany taniec
anielski powstały pod inspiracją Dantego to Mistyczne narodziny Botticel-
lego: duchy trzymają się za dłonie i tańczą pod złocistą kopułą chmur
zbierających się nad stajenką. Pod urokiem dantejskiego tańca pozostawali
również inni: Rafael, Fra Angelico, Tintoretto, Altdorfer, Grünewald,
Michał Anioł.

Zwiastowanie. Św. Łukasz jest jedynym ewangelistą, który opisał
zwiastowanie. Stosowny fragment jest bardzo ogólny: nie wiemy, czy
Gabriel miał postać ludzką, nie wiadomo czy przyszła Matka Boża widzia-
ła anioła, może to był tylko odblask światła bożego. Mimo to zwiasto-
wanie do dziś pozostaje podstawowym i najczęściej uprawianym tematem
anielskim w malarstwie. Nieodłącznie występuje tu św. Gabriel archanioł,
anioł księżyca i narodzin, opiekun wschodniej strony świata i jutrzenki.

523



Jest patronem wiosny, ognia i księżyca. Atrybutami archanioła są: prze-
paska na długich włosach, biała lniana szata, pastorał (por. np. mozaika
w bazylice w Parenzo), laska poselska, a od VIII wieku bukiet kwiatów.
Lilia pojawiła się pierwszy raz w okresie renesansu karolińskiego, kwiat
ten symbolizował drzewo życia oraz zioła nieśmiertelności. Bukiecik skła-
dał się z trzech gałązek i trzech białych kwiatów, co oznaczało trzy osoby
Trójcy Świętej. Archanioł zawsze występuje w pozycji klęczącej lub
w głębokim ukłonie. Malarze średniowieczni i renesansowi dodali archa-
niołowi nowe atrybuty: berło (Roger van der Weyden), gałązka oliwna
(Jacopo da Montagnana), palma, róg przytknięty do ust (por. ołtarz
w kościele Św. Elżbiety we Wrocławiu). Na ikonach św. Gabriel archanioł
czasem trzyma krzyż.

Przypatrzmy się uważniej i porównajmy ze sobą kilka scen zwiastowa-
nia. U Simone Martiniego (Uffizi) na złotym tle anioł jak ptak przyklęka
przed Marią. Maria odchyla się z lękiem, przechyla głowę i przytrzymuje
błękitny płaszcz, na którym niby wąż wije się złocisty rąbek. U Fra
Angelica (w San Marco) tło sceny stanowi portyk, w prawym łuku Maria,
w lewym anioł. Gabriel w ametystowej sukni skrzącej się gwiazdami,
kornie chyli głowę – skrzydła lśnią bajecznymi kolorami. Nachylenie Marii
splata się z pochyleniem anioła. Postacie powiązane są spojrzeniem,
gestem i ekspresją ciał. U Sandro Botticellego (Uffizi) anioł przyklęka
niedaleko komnaty pałacowej. Właśnie zleciał z nieba i nie zdążył jeszcze
złożyć skrzydeł. Ma się wrażenie, że ręce Marii i anioła chcą się spotkać.
Maria skłania się wykwintnym ruchem, a skłon ten podkreślają obramowa-
nia szat i welonu. W tym samym muzeum można oglądać zgoła inne
Zwiastowanie Botticellego z wielce zatroskanym aniołem.

Św. Michał archanioł. Od zarania sztuki europejskiej był malowany
jako książę wojsk niebieskich, jego atrybut to zbroja. Od XII wieku
zaczęto przedstawiać go z wagą na wyobrażeniach Sądu Ostatecznego.
Należy pamiętać, że św. Michał jest aniołem śmierci, zmierzchu i zachod-
niej strony świata, jego żywiołem jest woda, a porą roku jesień; nie bez
powodu obchodzono zatem jego święto 29 września (obecnie tego samego
dnia wspomina się wszystkich 3 archaniołów). Archanioł Michał nie od
razu był ukazywany jako książę hufców niebieskich. W Londynie,
w British Museum znajduje się dyptyk, wyrzeźbiony w kości słoniowej,
przedstawiający archanioła jako nosiciela pokoju. Schodzi z nieba
trzymając w jednej ręce laskę pasterską boskiego królestwa, a w drugiej
kulę świata (VI w.). Wśród fresków z Faras (Muzeum Narodowe w War-
szawie) znajduje się koptyjski anioł Michał (Egipt, sztuka wczesno-

524



chrześcijańska). Na głowie anioła lśni diadem, oznaka władzy monarszej.
Odziany jest w tunikę, w dłoniach trzyma pastorał i kulę świata.

W późniejszych czasach ukazywano go już jako wojownika. To on
walczy ze zbuntowanymi aniołami. Przedstawiany był w zbroi, z mieczem
w ręku. Zbroja chroniła go przed złem, a miecz był symbolem władzy
duchowej. Od XII wieku zaczęto go przedstawiać z wagą na Sądzie Osta-
tecznym, później – już w epoce baroku – popularniejsze stało się
wyobrażenie św. Michała walczącego ze smokiem. Piękny archanioł z ła-
godnym obliczem pokazany jest przez Bernardino Zenale w dwóch rolach:
jako pogromca smoka i jako sędzia ważący dusze ludzkie. Bartolomeo
Bermeio ukazuje go już tylko jako zwycięzcę zła. Według Vasariego
postać archanioła cudownie oddał Luca Signorelli: w połyskującej zbroi,
ważącego dusze ludzkie.

Św. Rafał archanioł. Przedstawiany jako pielgrzym z torbą podróżną
i rybami, często prowadzący za rękę Tobiasza. Wszyscy trzej wymienieni
w Biblii archaniołowie – Gabriel, Michał i Rafał – byli często przedstawia-
ni przez wybitnych malarzy: archanioł Gabriel przez Fra Angelica, Simone
Martiniego, Sandro Botticellego, Leonardo da Vinci, Lorenzo di Credi –
archanioł Michał przez Guido Reniego, D’Arpo, Hansa Memlinga, Rogera
van der Weydena – archanioł Rafał przez Francesco Botticiniego,
Francesco Guardiego. Biblijna historia Tobiasza i Rafała była ulubionym
tematem malarskim Rembrandta: Tobiasz leczący ślepotę ojca (Galeria
Państwowa w Stuttgarcie); Anioł opuszczający Tobiasza (Luwr).

Chóry anielskie. Temat w malarstwie zachodnim rzadki, praktycznie
uprawiany tylko we Włoszech, często występuje natomiast w malarstwie
bizantyjskim. Aniołów pierwszej hierarchii (chóry cherubinów, serafinów
i tronów) przedstawiano jako upierzone i połączone ogniste koła. Serafi-
nów oznaczano kolorem czerwonym, cherubinów niebieskim, a trony żół-
tym. W drugiej hierarchii wyróżniano duchy za pomocą buławy i kuli
z napisem „ICXC” (władze). Pozostałe chóry różniły się strojami.

Aniołowie Sądu Ostatecznego. W średniowieczu, kiedy zapanowała
psychoza końca świata, temat Sądu Ostatecznego nabrał szczególnego
znaczenia. Temat ten ma w sztuce swoją historię od moralitetu do
kosmicznego dramatu, jakim jest wizja Michała Anioła w Kaplicy Syk-
styńskiej. W pierwszej fazie aniołowie pojawili się jako heroldowie Boga
zapowiadający koniec świata. W sztuce utarło się – zgodnie z literą
Apokalipsy – wprowadzać anielskich trębaczy dmących w długie proste

525



trąby. W ten sposób duchy zwykły ogłaszać siedem plag. Przeraźliwy
i przysłowiowy już dźwięk trąby ostatecznej w dłoniach anielskich to
ostatnia szansa pokuty dla żyjących. Wyobrażenia samego Sądu posiadały
od najwcześniejszych wieków utarty kanon obowiązujący do dnia dzisiej-
szego. Centralne miejsce zajmuje zawsze Chrystus w mandroli – spoczywa
na tronie, a w dłoni trzyma księgę. Po jego obydwu stronach stoją z reguły
archaniołowie św. Michał i św. Gabriel, czasem siedzi również Matka
Boża. W górnej frakcji unoszą się aniołowie trzymający w dłoniach
krzyże, palmy, lilie, szaty i włócznie. Pod nimi znajduje się poziom
ławników: są to patriarchowie i prorocy. Kolejne niższe piętro zajmuje
zgromadzenie świętych. Miejsce poniżej Chrystusa zarezerwowane jest
przeważnie dla św. Michała archanioła, który z szalą w dłoni waży złe
i dobre uczynki ludzi, czasem walczy ze smokiem. Powyżej księcia
dobrych duchów widzimy aniołów-trębaczy, a po jego bokach uwijają się
liczni aniołowie-rycerze czuwający nad prawidłowym przebiegiem nie-
zwykłego wydarzenia: pomagają wstawać ludziom z grobów, pilnują
granicy między królestwem dobra i zła. Gest podniesionej ręki Chrystusa
ukazuje Syna Bożego jako nieubłaganego Sędziego. Siedmiu aniołów dmie
w trąby. Michał Anioł nie poświęca jednak zbyt wiele uwagi duchom.
Anioły artysty są nagie, muskularne, groźne, bez skrzydeł; nie powtarza
się żaden ruch, żadna poza.

Świetnie rozwinął się ten temat w sztuce niderlandzkiej, głównie za
sprawą braci van Eycków, Hansa Memlinga i Rogera van der Weydena.

Siedmiu aniołów. Temat siedmiu duchów stojących w pobliżu Boga
posiadał inspirację zarówno biblijną, jak i apokryficzną. W Talmudzie oraz
w pismach gnostyckich podkreślano związek siedmiu aniołów z siedmioma
ciałami niebieskimi: Rafał to Słońce, Gabriel – Księżyc, Michał – Mer-
kury, Chamael – Mars, Annael – Wenus, Zadkiel – Jupiter, Sabbathiel –
Saturn. Siódemkę wiązano również z siedmioma dniami tygodnia oraz
siedmioma tonami muzycznymi.

Klasyczne wyobrażenie siódemki anielskiej przedstawia znany fresk
w Palermo. Wątek siedmiu aniołów okalających Boga pielęgnowali m.in.
Michał Anioł oraz Rafael, dłużej cieszył się on popularnością w Kościele
Wschodnim.

Anioł stróż. Wątek ten pojawił się już we wczesnym średniowieczu, ale
jako osobny temat ukształtował się dopiero w XVII wieku (np. Anioł stróż
Murilla). Obecnie najpopularniejszy wątek w malarstwie dewocjonalnym.

526



Wniebowzięcie. Dotyczy najczęściej Matki Bożej, znacznie rzadziej
postaci świętych. Duchy podtrzymują i unoszą Osobę. Aniołów jest w tej
scenie zwykle kilku: kanon umieszczał najroślejszego ducha na dole, by
mógł pchać Osobę do góry. Inne duchy podpierają ramiona Osoby wnie-
bowziętej, wśród obłoków wirują liczne uskrzydlone główki.

Inne wątki. Strażnicy dworu niebieskiego, popiersia, kontemplatorzy
Boga w sali tronowej, adoratorzy Matki Bożej (najczęściej Madonny
z Dzieciątkiem Jezus, tzw. maesta), asystenci Bożego Narodzenia, przy-
jaciele Dzieciątka Jezus, służący i przyjaciele świętych, drabina Jakuba,
anioł w ogrójcu, strażnicy grobu Chrystusa Zmartwychwstałego, Walka
Jakuba z aniołem, anioł pocieszający Hagar na pustyni, gościna u Abraha-
ma, Ofiarowanie Izaaka, biczowanie Heliodora, wizja Ezechiela, wygnanie
prarodziców z raju, karmienie Eliasza, serafin z rozżarzonym węgielkiem
miłości Bożej, anioł wśród trzech młodzieńców w piecu, translokacja
Habakuka, prorok Daniel w lwiej klatce, wyprowadzenie św. Piotra z wię-
zienia, aniołowie odwiedzający podczas snu Józefa, aniołowie doglądający
św. Jana Chrzciciela na pustyni, ucieczka Świętej Rodziny do Egiptu,
chrzest Jezusa.

1. Atrybuty

W a g a należy wyłącznie do św. Michała archanioła badającego na
Sądzie Ostatecznym dusze ludzkie. Na jednej szali znajdują się dobre
uczynki człowieka, na drugiej jego grzechy. W wiekach XI-XVI obowią-
zywało wyobrażenie archanioła polewającego z przechylonego dzbanuszka
wodą łaski siedzącego na szali dobra człowieka (do szali przeciwnej złe
duchy wrzucały kamienie). Waga dusz była znana wcześniej w wielu
innych religiach, odnajdujemy ją u Egipcjan w malarskich wyobrażeniach
sądów nad zmarłymi po przewodnictwem Ozyrysa. Znamy homeryckie
wyobrażenie śmierci z wagą przeznaczenia, odnajdujemy ten motyw także
w religiach wschodnich, m.in. w buddyzmie. W chrześcijaństwie św.
Michał z wagą został przedstawiony już w II wieku po Chr. w apokryficz-
nym Testamencie Abrahama. M i e c z to symbol anielskiej potęgi,
przywołuje pamięć o tym, że dobre duchy mogą również karać. Najczęś-
ciej z ostrym narzędziem wyobrażany jest św. Michał archanioł oraz
aniołowie Sądu Ostatecznego. L i l i a jest znakiem niewinności, przyjęło
się przedstawiać z tym atrybutem wyłącznie św. Gabriela w scenie
zwiastowania. L a s k a to symbol godności sprawowanego urzędu,

527



podobnie jak buława hetmańska oznacza władzę. Motyw ten nawiązuje do
ceremonialnych lasek trzymanych przez urzędników stojących wokół tronu
władcy.

S k r z y d ł a a n i e l s k i e wskazują na funkcję posłannictwa
duchów, oznaczają ich szybkość i gotowość do spełniania poleceń. Ten-
dencja do wyobrażania duszy oraz duchów ze skrzydłami jest znana
w wielu religiach, potwierdzają to przekazy egipskie, babilońskie, greckie
i perskie. Dobre duchy w sztuce chrześcijańskiej nie zawsze były uskrzy-
dlone. Do III wieku obowiązywał antyczny wzorzec mężczyzn – ambasa-
dorów Boga, z reguły w czerwonych tunikach, brodatych i bezskrzydłych;
wyróżnikiem ich duchowości były czerwone twarze. Eteryczność duchowej
substancji oznaczano początkowo za pomocą aureoli lub nimbu wokół
głów anielskich oraz świętych. Od schyłku IV wieku pojawił się nowy
wyznacznik anielskości – skrzydła, np. kamienne popiersia Raguela
i Rafała odnalezione na cmentarzyskach pod Poitiers. Tendencja do malo-
wania aniołów ze skrzydłami wystąpiła już w II wieku po Chr. (wskazówki
Tertuliana), później gorąco zalecali ten atrybut św. Hieronim i św. Jan
Chryzostom. Ostatecznie skrzydła stały się podstawowym wizualnym wy-
znacznikiem anielskości w V wieku. Początkowo były to postaci dwu-
skrzydłe, zgodnie z antycznymi przedstawieniami Nike, Wiktorii oraz
geniuszy. Później duchom odjęto brody, krótkie tuniki zastąpiono albami
diakonów. Duchy wyższej rangi (serafini, cherubini) prezentowano
z większą ilością skrzydeł (nawet do 6 par). Skrzydła miały najróżniejsze
linie i kształty: serca, promienie, liście, kwiaty, odnoszono się do skrzydeł
ptasich wielu gatunków. Podstawowe kolory: biały, złoty, cauda pavonis
(tęczowe z wplecionymi oczkami).

G ł o w y dobrych duchów w wielu religiach przedstawiano pod
postaciami zwierzęcymi. W sztuce chrześcijańskiej dominują ludzkie,
jedyny wyjątek wiąże się z wizją Ezechiela oraz Apokalipsą. Najczęściej
aniołowie posiadają jedną twarz, aczkolwiek we wczesnej sztuce chrześci-
jańskiej istniały wyobrażenia dwugłowych cherubinów oraz postaci tetra-
morficzne (czterogłowi i czteroskrzydli cherubini). Twarze dobrych
duchów zmieniały się: początkowo przypominały głowy antycznych i bro-
datych senatorów, później grube rysy gladiatorów. Średniowiecze ustaliło
kanon twarzy dziewczęcej i hermafrodytycznej, takie głowy malowali naj-
wybitniejsi klasycy tematu anielskiego (Botticelli, Dürer, Giotto, Cranach,
Memling, Rafael, Altdorfer, Grünewald, Bellini).

H e k s a g r a m, czyli dwa trójkąty równoramienne skrzyżowane
w ten sposób, że powstaje gwiazda sześcioramienna (gwiazda Dawida), to
sięgający czasów Salomona symbol Metatrona – anioła oblicza, stojącego

528



według tradycji starożydowskiej w bezpośredniej bliskości boskiego tronu.
Znak ten z czasem został uznany za wyróżnik narodu żydowskiego. Na
pamiątkę Metatrona czasem przedstawia się aniołów z sześcioramienną
gwiazdą na czole.

I n n e a t r y b u t y: nagość anielska to czystość, przepaska na czole
to gotowość spełnienia każdego boskiego rozkazu, bose nogi (tak objawiali
się patriarchom) oznacza oderwanie od świata, zawsze młodzieńcze twarze
są znakiem nieśmiertelności, biała szata to niewinność i duchowa czystość,
zwój papieru wskazuje na mądrość, jabłko na władzę, kadzielnica to
ofiarowanie dobrych uczynków ludzkich, a pastorał lub gałązka oliwna to
pokój. Narzędzia męki nawiązują do miłosierdzia, okowy oznaczają moc
uwalniania z opresji, miarka to czysty umysł, trąba przywołuje Sąd
Ostateczny, podwójne oblicze to synteza życia kontemplacyjnego i aktyw-
nego, równoczesny ogląd spraw ziemskich i niebieskich, chmury wskazują
na naturalne miejsce pobytu duchów. Często malowano aniołów z klejno-
tami: szmaragd (kwitnąca i młoda natura), szafir (czystość), diament
(nieśmiertelność), hiacynt (życie w niebie). Należy pamiętać, że szereg
z wymienionych atrybutów zostało przejętych przez sztukę chrześcijańską
z bogatej symboliki apokryficznej: palma, glob, korona, diadem to tylko
niektóre przedmioty występujące w apokryfach oraz na gnostyckich gem-
mach przedstawiających aniołów, a pochodzących z późnego antyku.

V. MANIERYZM I BAROK

W XVI wieku dużą popularność osiągnął w sztuce sakralnej manie-
ryzm. Aniołowie zostali zarzuceni nadmiarem ozdób, ornamentów i natło-
kiem wymyślnych linii. Ekscentryczne fałdy koronkowych sukien zostały
dopasowane do wypielęgnowanych i coraz bardziej zniewieściałych
twarzyczek. Posłańcy pogrążyli się w słodyczy, przybrani w kolorowe
pióra sprawiali wrażenie egzotycznych ptaków. Zorientowane płciowo
duchy utraciły sferę inności, której nośnikiem był hermafrodytyzm,
zapewne lepiej wyrażający pozapłciową naturę duchów. Podobnie jak
śmieszny jest – z naszego punktu widzenia – wczesnośredniowieczny
anioł-gladiator, tak samo sztuczny okazał się kobiecy anioł okresu manie-
ryzmu, układający się w eleganckich z założenia i egzaltowanych pozach.
Zjawiska te odnajdujemy już nawet w niektórych dziełach Michała Anioła,
Rafaela, Botticellego. W manieryzmie mamy do czynienia z przerostem
formy nad treścią; rodzi się pytanie, czy manierystyczne postaci, np.
wprowadzone do ornamentyki, są wyobrażeniami duchów? Chyba już nie

529



– w najlepszym przypadku mamy do czynienia z obrazami obrazów anio-
łów, jakimś pustym cytatem.

O ile wiek XV był przyjazny dla aniołów, to wieki następne nie
wniosły wiele nowego. Działał El Greco (1541-1614), jego ulubione te-
maty to Wniebowzięcie Matki Bożej i Wniebowstąpienie Chrystusa.
W wieku XVII zdobyły popularność anioły Murilla. Dzięki temu malarzo-
wi ukształtował się temat anioła stróża. Jego dobre duchy przynoszą
pogodę ducha, są delikatne i bogate w kolorze. Znany obraz Murilla
Kuchnia anielska (1640) – gdzie aniołowie zostali przedstawieni jako
kucharze, piekarze i nosiciele dzbanów – dowodzi, że dawne wyobrażenia
duchowych posłańców utraciły swoją pozycję.

W okresie manieryzmu i baroku przywiązywano ogromną rolę do
kolorystyki. Eteryczne lub ogniste koncepcje ciała anielskiego nakazywały
przedstawiać dobre duchy w określonych kolorach: czerwień, purpura, biel.
Kolorystyce anielskiej, ściśle związanej z problematyką teologiczną, warto
poświęcić zatem nieco więcej uwagi.

Barwa czarna kojarzyła się już w antycznym Egipcie z bóstwami pod-
ziemia i krainy zmarłych, Set (egipski odpowiednik szatana) był czarny.
Cała tradycja chrześcijańska wiąże kolor czarny z gniciem, zepsuciem
i duchami złymi; wyjątkiem jest tylko anioł śmierci. Tonacja bieli i czerni
była początkowo stosowana w wyobrażeniach Anioła Pańskiego.

Kolor biały dominował jako wyobrażenie boskiego światła i na zasadzie
kontrastu w sposób naturalny wiązał się z dobrem. Biała szata to naj-
częstsze odzienie dobrych duchów, zgodne z przekazami biblijnymi: szcze-
gólnie w Nowym Testamencie ilekroć mamy do czynienia z bliższym opi-
sem aniołów, to dowiadujemy się o olśniewającej, wręcz oślepiającej bieli
szat.

Kolor czerwony oznacza życie i jest domeną bóstw słonecznych,
w antycznej Grecji dwa podstawowe kolory boskie to czerwień i złoto.
W liturgii chrześcijańskiej podkreśla się związek czerwieni z Duchem
Świętym – czerwień rozumiana jako symbol wiecznie żywego płomienia
miłości. W okresie wczesnego chrześcijaństwa pamięć o duchowej naturze
aniołów nakazywała malować dobre duchy z czerwonymi twarzami i sto-
pami (w kontrapunkcie do białej szaty): takie zestawienie kolorystyczne
odnajdujemy na mozaikach kościoła S. Maria Maggiore w Rzymie (IV-V
w. po Chr.). Niezależnie od tego czerwień była kolorem serafinów
(„płonący”). Od VI wieku przyjął się w malarstwie europejskim zwyczaj
ubierania aniołów w czerwone płaszcze, przede wszystkim w celu
podkreślenia ich dostojności. Od najwcześniejszych lat chrześcijaństwa
błękit i czerwień były barwami raju i niebios. Czerwone i niebieskie barwy

530



szat anielskich to oznaka świętości posłańców. Na mozaice w kościele Św.
Apolinarego w Rawennie (VI w. po Chr.) uwieczniono siedzącego na tro-
nie Chrystusa-Pantokratora ubranego w cesarską purpurę; po jego prawej
strony znajduje się anioł z czerwonymi skrzydłami i nimbem. Czerwień
jako kolor ognia i jutrzenki oznacza tu moc i życie. Na podstawie mozaik
z Rawenny, które stały się czymś w rodzaju wzorca, przyjęła się tradycja
malowania św. Gabriela na czerwono, a św. Michała na niebiesko. Moty-
wowano to tym, że św. Gabriel jest zwiastunem wiosny, ognia, świeżości
i narodzin, Michał natomiast aniołem jesieni, zimy, lodów, wody, śmierci
i Sądu Ostatecznego. Serafinów (zgodnie z zaleceniami Pseudo-Dionizego
Areopagity i papieża Grzegorza I Wielkiego) malowano na czerwono, na-
tomiast pełnych wiedzy cherubinów na niebiesko. W ten sposób podkreś-
lano dominację uczucia oraz rozumu. Niebieskie i czerwone ognie w te-
macie empirejskim należy traktować jako ikonograficzne wyobrażenia
serafinów i cherubinów.

Zupełnie innego znaczenia nabrał natomiast błękit. Został on potrakto-
wany jako tło i przestrzeń sakralna, sfera niebios i sacrum. Przez pewien
czas na niebiesko malowano nimby świętych i aniołów (np. mozaiki
w kościołach S. Maria Maggiore w Rzymie, Św. Jana w Rzymie). Błękit
to, obok złota, symbol „vita angelica” oraz „vita coelestis”. Czerwień
i błękit jako podstawowe kolory anielskie przyjęły się w V i VI wieku po
Chr. W okresie gotyku na pierwsze miejsce wybił się błękit, malarze
rysowali nim pojedyncze postaci anielskie lub całe grupy (Giotto, Fra
Angelico, Roger van der Weyden, Stephan Lochner, Hugo van der Goes).
Niderlandzcy mistrzowie preferowali jednak aniołów ciemnoniebieskich –
podobnie jak greccy i staroruscy mistrzowie ikon.

Zieleń w klasycznej ikonografii chrześcijańskiej to symbol odrodzenia,
kolor „drugiej ojczyzny” i Ziemi Obiecanej. Zieleń to wieczne życie,
dlatego przez pewien czas malowano w tym kolorze nawet krew. Wspania-
łe traktaty o symbolice zieleni zostały napisane przez Hildegardę z Bingen,
czcigodnego Bedę oraz św. Ryszarda z paryskiej szkoły mistycznej Wikto-
rynów. W sztuce sakralnej zielone duchy są spotykane dużo rzadziej od
białych, czerwonych i niebieskich: występują z reguły w temacie „ptaków
anielskich”. Ptaki jako stworzenia mające „wiele wspólnego” z aniołami
(skrzydła i rozkoszne głosy) zostały przedstawione w wyobrażeniach
plastycznych jako rajscy śpiewacy. Najwybitniejszym autorem tych
anielskich koncertów ptasich jest używający z lubością oliwkowej zieleni
Matthias Grünewald. Motyw ten stał się z czasem bardzo popularny i był
naśladowany w temacie orkiestry anielskiej muzykującej w rajskim ogro-
dzie oraz w temacie aniołów asystujących Marii Aeterna na rajskiej łące.

531



W tradycji hebrajskiej świętym kolorem była purpura, ukazywano
w niej boskość i majestat, również w chrześcijaństwie stała się ona zna-
kiem godności. Dobre duchy przedstawiano jednak w purpurze rzadko.

Dziedzictwo manierystyczne przejęli artyści barokowi, przyczyniając się
do dalszego zeświecczenia i alegoryzacji tematu anielskiego. Sztuka
sakralna wynaturzyła w tym czasie godność duchów, główną uwagę przy-
pisywano elegancji stroju i wyrafinowaniu choreograficznemu. Sztanda-
rowym przykładem jest rokokowa rzeźba Zwiastowanie Ignaza Günthera,
na której precyzyjna i elegancka postać św. Gabriela przypomina francuską
wypomadowaną damę dworu z czasów Ludwika XIV. Posłańców wyobra-
żano sobie jako aktorów, błaznów i dworzan. Z dziecięcego typu wesołka,
tak reprezentatywnego dla Altdorfera i Correggia, narodziły się w epoce
baroku ciężkawe i tłuste nieloty – amorkowate putta. Zdawały się one być
zajęte bardziej baraszkowaniem, niż wypełnianiem posług anielskich.
Motyw dziecięcych aniołków upodobali sobie wybitni malarze: Cranach,
Rubens (Madonna z aniołkami), Straub, Günther, Feichtmayr, El Greco
(Ukoronowanie Madonny). Szczytowym dziełem tego tematu jest zapewne
Koronacja Najświętszej Maryi Panny Rubensa. Modne stały się w okresie
baroku uskrzydlone amorkowate główki, które upychano na zasadzie orna-
mentu, często pojawiał się także temat aniołów z chóru tronów przedsta-
wianych jako osiłków podtrzymujących baldachim nad boskim tronem.
Wyobrażenie mocarnych aniołów to w dużej mierze zasługa Rubensa,
a przede wszystkim Rembrandta (Jakub walczący z aniołem, Wizja Danie-
la). Naturalnie barokowi i realistycznie „ludzcy” aniołowie Rembrandta nie
mają nic wspólnego z subtelnymi barokowymi aniołami El Greca.

Największym anielskim arcydziełem barokowym jest bez wątpienia
Ekstaza św. Teresy G. Berniniego z kościoła S. Maria della Vittoria
w Rzymie. Dzieło to przedstawia rozmodloną świętą, jej serce przeszywa
anioł złotą strzałą miłości Bożej. Doskonale wyraża się tu barokowa hiper-
bola, konceptualizm, odnajdujemy klimat mistycznej poezji św. Jana od
Krzyża. Maestria rzeźbiarska Berniniego sprawiła, że tworzył tak, jakby
malował pędzlem i dlatego można tę rzeźbę określić jako dzieło „malar-
skie”.

W malarstwie barokowym temat anielski podjęty został przez Tycjana
(Zwiastowanie w Scuola di S. Rocco w Wenecji), a także przez Tintoretta,
w którego obrazach (Zwiastowanie, Wniebowstąpienie Chrystusa) dobre
duchy uzyskują niebywałą dotąd w malarstwie europejskim ekspresję,
porównywalną jedynie do aniołów z malarstwa wczesnobizantyjskiego. Nie
sposób zapomnieć tu o El Greco – jednym z najwybitniejszych przedstawi-
cieli stylu manierystycznego. Jego Wniebowzięcie (1608-1613) to prze-

532



pyszna barokowa hiperbola utkana z owalnych linii i ornamentów roślin-
nych, skłębionych misternie chmur, skomplikowanych fałdów sukien licz-
nych aniołów i Matki Bożej. Inne znane „anielskie” obrazy tego artysty to
apokaliptyczna Alegoria Świętego Przymierza zwana też Snem Filipa II
(1580), Męczeństwo św. Maurycego (1580), Agonia w ogrójcu (1590),
Wniebowzięcie (1577) inspirowane dziełem Tycjana z kościoła Dei Frari
w Wenecji, kilka wersji Zwiastowania, Chrzest Chrystusa (1608). Dzieła
El Greca cechują się zaburzonymi proporcjami (postaci są z reguły
„wyciągnięte” do granic możliwości i oświetlone nieziemskim światłem),
co tym bardziej odwodzi nas od cielesnej rzeczywistości i wprowadza
w królestwo duchów. Światło i kolor nabierają u artysty – nie tylko
w przypadku tematyki anielskiej – bardzo dużego znaczenia. Jedną z jego
ulubionych i wysoko cenionych książek był traktat Pseudo-Dionizego
Areopagity Hierarchia niebiańska. Wiemy jak głęboko religijny był jego
stosunek do sztuki: podobnie jak malarze ikon (Greco zaczynał jako
twórca ikon), traktował swą pracę w kategoriach misji. O jego szczegól-
nym umiłowaniu aniołów świadczy nadzwyczaj obficie reprezentowany
temat dobrych duchów.

Wspomniane arcydzieła są chlubnymi wyjątkami. Praktycznie rzecz
biorąc w okresie baroku temat anielski w sztukach plastycznych został
w klasycznej postaci wyeksploatowany, może o tym świadczyć wspomnia-
ny obraz Murilla Kuchnia anielska (1640). Wyobrażenia posłańców
utraciły dawną moc i otrzymały status alegorii. Na ścianach korytarzy
i dużych sal pałacowych, a od XVIII wieku we wnętrzach operowych,
tworzono długie malowidła ścienne, najczęściej przedstawiające sceny
arkadyjskie, bachanalia itd.: wśród gąszcza roślin pojawiały się najróżniej-
sze sylwetki realistycznych i fantastycznych postaci, nierzadko migały
między nimi skrzydła dobrych duchów. To swoiste „theatrum angelorum”
– obwieszczające, że Panem Zastępów nie jest już Chrystus, lecz Dionizos
– doskonale oddaje kryzys tematu anielskiego, który rozpoczął się
w sztuce od XVII wieku.

VI. WIEKI XIX-XX

Dwa następne stulecia nie wniosły do tematu dobrych duchów nic
nowego. W malarstwie dokonano syntezy wcześniejszych wątków, naj-
częściej przedstawiano posłańców zgodnie z kanonem renesansowym,
niektórzy mówią o definitywnym zmierzchu tematu dobrych duchów
w sztukach plastycznych. Wybitne dzieła XIX wieku to Walka Jakuba
z aniołem Eugene Delacroix w kaplicy aniołów w Saint Sulpice w Paryżu

533



i Adoracja Najświętszej Maryi Panny Edwarda Burne-Jonesa – prerafaelity,
który mawiał, że będzie malował coraz więcej aniołów, by ich skrzydła
były protestem przeciwko rosnącemu materializmowi. Wymieńmy jeszcze
D. Gabriela Rosettiego i jego wyobrażenie sceny zwiastowania w Ecce
Ancilla Domini! To obraz symboliczny, na którym przepięknie jest oddane
osamotnienie, zażenowanie, lękliwość dziewczęca Maryi Panny wobec
przyniesionej wieści przez pełnego spokoju i stanowczości niebiańskiego
zwiastuna. Na wyróżnienie zasługują liczne grafiki o tematyce anielskiej
Gustawa Dorégo, ilustratora Pisma Świętego.

Wielkie dzieła sztuki XX wieku to Upadek anioła Marca Chagalla. Ma
on w swoim dorobku wiele obrazów o tematyce anielskiej, jak: Sen
Jakuba, Ofiara Abrahama, Abraham z trzema aniołami, Jakubowa drabi-
na, Wygnanie z raju. Można powiedzieć, że postać anioła towarzyszyła mu
przez całe życie. Anioła uczynił bohaterem także następujących obrazów:
Zaślubiny, Błękitny anioł, Anioł nad Witebskiem, Czarodziejska fletnia.

Reprezentatywne dzieła XIX wieku to obfita twórczość Williama
Blake’a, Walka Jakuba z aniołem Delacroix, Adoracja Matki Bożej
Burne-Jonesa. Należy odnotować również obraz Paula Gauguina Walka
Jakuba z aniołem powstały podczas pobytu artysty w Bretanii w roku
1888. Po śmierci Blake’a, którego osobliwa angelologia została omówiona
osobno, temat anielski był kontynuowany w sztukach plastycznych przez
Jakuba Aasmusa Carstensa, Caspara Davida Friedricha i Philippa Ottona
Rungego – północnoniemieckich malarzy, których przesiąknięte mistyczny-
mi ujęciami przyrody dzieła niektórzy traktują jako zapowiedź symboliz-
mu. W Jutrzence Rungego spotykamy np. interesujące połączenie kwiatów
z klasycznymi (rzymscy geniusze i barokowe putta) sylwetkami anielskimi.
Równie nienaganne warsztatowo i stylistycznie perfekcyjne są „niebiańskie
pejzaże” Caspara D. Friedricha, żaden z nich wszakże nie przekroczył
granicy świadomie przyjętej stylizacji. Artyści ci znaleźli grupę gorliwych
naśladowców tej anielsko-florystycznej konfekcji: Johann Friedrich
Overbeck, Theodor Rehbenitz, Philipp Veit, Alfred Rethel. Na szczególne
wyróżnienie zasługują liczne grafiki o tematyce anielskiej Gustawa Dorégo
– ilustratora Pisma Świętego, Boskiej komedii i Raju utraconego.

Tematykę anielską uprawiali niektórzy członkowie londyńskiego Brac-
twa Prerafaelitów. Warto wspomnieć tu o nietypowych wyobrażeniach
sceny zwiastowania w Ecce Ancilla Dominii! Dantego Gabriela Rosettiego
(1849-1850), czy w dziele Johna Everetta Millaisa Mariana (1850-1851).
Dobre duchy chętnie rysował również inny prerafaelita, wspomniany już
Burne-Jones.

534



Pewne ożywienie tematu anielskiego przyniósł u schyłku XIX wieku
symbolizm, aczkolwiek punkt ciężkości przeniósł się jeszcze wyraźniej
w kierunku wyrafinowanej stylizacji i secesyjnej dekoracyjności. Na uwagę
zasługuje głęboki i z doskonałą intuicją wyrażający duchowy nastrój ludzi
schyłku wieku obraz Gustawa Moreau Anioł odpoczywający na wieży koś-
cielnej. Artysta przedstawił tu dobrego ducha siedzącego samotnie na
wieży, jakby odepchniętego przez ludzi: gdzieś w dole kłębi się nerwowo
życie, anioł w mistycznym spokoju obserwuje ludzkie tragedie, zdaje sobie
sprawę, że jego niemoc jest konsekwencją zatwardziałości ludzkich serc.

Najlepszy okres dla tematu anielskiego w Polsce to przełom XIX-XX
wieku: Jan Matejko, Jacek Malczewski, Józef Mehoffer. Pierwszy z nich
pozostawił nam setkę muzykujących i rozśpiewanych aniołów na polichro-
mii kościoła Mariackiego w Krakowie. Ileż tu ruchu, gestów, jakie
bogactwo instrumentów użytych przez anielskich muzykantów. Są anioły
z lutnią, z cytrą, violą, fletem, kobzą, z organetto i wielu innymi, zapom-
nianymi dziś instrumentami. Matejko wyczarował ten anielski świat uka-
zując go w purpurze, błękicie, granacie, w zwojach stylizowanych roślin
i gwiazd. Wydobył go z siebie, z głębi twórczego ducha i wyobraźni,
z tradycji biblijnej i polskiej kultury.

Jacek Malczewski to kolejny niepowtarzalny, polski „anielski twórca”.
W Krajobrazie z Tobiaszem wzdłuż zieleniejącego rowu kroczą dwie
postaci: mały Tobiasz i większy od niego archanioł Rafał, którego skrzydła
wloką się po ziemi salwatorskiej góry, nieopodal krakowskiego mieszkania
malarza. A jakże wzrusza anioł, którego źle przypięte do szelek skrzydła
wloką się po wiejskiej drodze, albo ten przy polnej drodze, potężny
z białymi skrzydłami i uśmiechający się dobrotliwie do przerażonego
pastuszka. Anioły Malczewskiego to jego własne anioły: niekiedy w wień-
cu z kwiatów, z lśniącymi jak emalia skrzydłami, na tle polskiego
krajobrazu. W tryptyku Za aniołem (Muzeum Narodowe w Krakowie –
Sukiennice) zachwyca anioł o wielkich skrzydłach, na które pada blask
poświaty nieba zasnutego chmurami. Jego szafirowa szata i różowy blask
dają piękny kolorystycznie efekt. To część środkowa tryptyku. W prawym
skrzydle wicher miota skrzydłami anioła. Skrzydła mają barwę złota,
a szata kolor zgaszonej czerwieni. W lewym skrzydle anioł-pielgrzym
o wielkich mieniących się czerwienią skrzydłach stoi nad otwartą mogiłą,
wokół zakwitają kwiaty. Niezapomniane wrażenie pozostawia obraz Mal-
czewskiego ilustrujący poemat Juliusza Słowackiego Anhelli, w którym
Eloe – anioł śmierci (jak głosi legenda: urodzony ze łzy Chrystusowej)
unosi Ellenai, zmarłą na wygnaniu ukochaną i „siostrę sybirską” Anhel-
lego.

535



I na koniec kilka słów o Józefie Mehofferze, wybitnym twórcy witraży
i polichromii ściennych. Potężny anioł to ulubiony motyw tego artysty.
W witrażu św. Jerzego ukazuje on archanioła w triumfie nad Lucyferem.
Szybki jak błyskawica wódz wiernych Bogu aniołów przybywa z niebios
grożąc szatanowi mieczami. Lucyfer stacza się do piekła porzucając zła-
maną włócznię. Przepiękny anioł Mehoffera w katedrze płockiej zachwyca
zwiewnością linii i harmonią barw: rdzawej czerwieni, złota i śliwkowych
tonów – stwarza niezwykły nastrój.

Niestety, o ile w literaturze współczesnej (a dokładniej w poezji) wątek
anielski jest jeszcze obecny, to w malarstwie XX wieku występuje on
raczej sporadycznie. Temat ten z upodobaniem uprawiał szwajcarski ma-
larz i grafik Max Hunzicker, znani są oniryczni aniołowie w malarstwie
Ernsta Barlacha. Spośród najwybitniejszych malarzy dwudziestowiecznych
głęboki i osobisty stosunek do aniołów miał Marc Chagall, jego powstały
ostatecznie w roku 1947 apokaliptyczny Upadek anioła to bez wątpienia
największe „anielskie” dokonanie sztuki XX wieku. Zawężenie słownictwa
i języka sztuki w przypadku tematu anielskiego należy traktować jako
następstwo sytuacji ogólnokulturowej. W rezultacie we współczesnym ma-
larstwie i rzeźbie motyw anielski to rzadkość, w dodatku raczej przeważa
dystans, ironia przepleciona czasem z sympatią, np. powstałe w latach
1939-1940 grafiki Paula Klee Przemądrzały anioł, Wątpiący anioł, Czujny
anioł, Anioł z gwiazd, Anioł dzwonkowy, Angelus militans, Wysoki stróż.
Artyści współcześni (nie tylko Klee i Chagall) chcą podejmować tematykę
anielską, uważają że problem zasługuje na poważną refleksję. Niestety, nie
są w stanie wypracować odpowiedniego języka, być może ich niemoc
wynika z braku zaplecza filozoficznego i teologicznego.

VII. ANIOŁ W SZTUCE IKON

Osobnym zupełnie zagadnieniem jest tematyka anielska w sztuce
bizantyjskiej. Posągi dobrych duchów wieńczyły ołtarze oraz poprzeczne
belki pod sklepieniem cerkwi, aniołowie to ulubiony temat twórców ikon.
W sztuce bizantyjskiej ustalił się odmienny od zachodniego kanon: twarze
nienaturalnie wydłużone, małe usteczka, czarne, nienaturalnie duże oczy,
ubrania ciemne, często czarne lub szkarłatne. Postaci anielskie, pełne
nieuchwytnej prostoty, zdają się przebywać gdzieś na styku świata
realnego i niewidzialnego. Dziś przepaść między tymi malowidłami
a stechnicyzowanym światem wkraczającym w trzecie millennium jest
jeszcze głębsza, niż w przypadku malarstwa zachodniego. Anielska

536



surowość wschodniego malarstwa wydaje się, mimo wszystko, o wiele
bardziej pociągająca: melancholia ikon, blask czarnych anielskich oczu
oddaje lepiej i wprost prawdę o przemijaniu i kruchości życia. W pozornie
statycznym i zastygłym świecie ikon milczenie osiąga niezwykłą ekspresję,
spokój zdaje się naznaczony boskim tchnieniem. Aniołowie na ikonach są
uwiecznieni w hierarchicznych pozach adekwatnych do monarchizmu
czasów Konstantyna I i Justyniana I. Najczęstsze wyobrażenia to: (1) dwór
anielski otaczający boski tron, aniołowie przypominają cesarskich dostoj-
ników (białe tuniki, buławy, złote naszyjniki, tarcze z insygniami);
(2) św. Gabriel archanioł zwiastujący poczęcie Jezusa – przedstawiany jako
herold i cesarski poseł, (3) anioł stróż – pielgrzym w skromnej sukni,
w sandałach i z laską podróżną, malowany w ruchu; (4) aniołowie-schola-
rzy i aniołowie-kantorzy w przedstawieniach Kościoła Triumfującego (np.
mozaiki w Rawennie) – kwintesencja cnót uczniowskich, posłuszeństwa
i pokory; (5) anioł-rycerz – podobny do wschodniego kniazia, przedsta-
wiany na rumaku, z mieczem i w zbroi, odpiera szatana.

Aniołowie bizantyjscy różnią się od zachodnich, ich skrzydła są natu-
ralniejsze i dziksze, bardziej podobne do ptasich. O wiele rzadziej
uśmiechnięci, wydają się nieruchomi i pogrążeni w wiecznej kontemplacji.
Nie zawsze jednak, gdyż chrześcijański Wschód koncentrował się na
ukazaniu boskiej potęgi – z ikonostasów spogląda potężny Chrystus-Panto-
krator, wódz armii duchowej, aniołowie mają w sobie coś z żołnierzy,
wskazują na to nawet niektóre ich tytuły: św. Michał archanioł posiada
przydomek archistratega, dowodzi całą armią niebiańskich drużyn, nad
którymi sprawują pieczę aniołowie-oficerowie zwani taxiarchoi. Szeregowi
żołnierze są wyposażeni w świetliste tarcze, płomieniste miecze i groźne
włócznie. Wszystko to wskazuje jak silna istniała na Wschodzie świado-
mość walki dobra ze złem na świecie; na Zachodzie pamiętał jeszcze
o niej barok. Obok tej apoteozy mocy niebieskiego oręża odnajdujemy na
ikonach – jak nadmieniono – gloryfikację anielskiego spokoju i kontempla-
cji, czujemy metafizykę Ojców Pustyni.

Anioł na ikonie to rycerz, urzędnik, herold, kantor, posłaniec. Zarówno
na Wschodzie, jak i na Zachodzie, przedstawiano hierarchię niebiańską na
wzór obowiązującego wówczas porządku feudalnego. W malarstwie za-
chodnioeuropejskim dopuszczalna była swoboda artysty, twórców ikon
obowiązywał ścisły kanon. Świadczy o tym przypisywany malarzowi
Denisowi z Furny (XVIII w.) Poradnik sztuki malarskiej – skodyfikowany
opis 136 tematów, wraz z precyzyjnymi wskazówkami technicznymi
i kompozycyjnymi. I tak np. scena wyobrażająca anielską społeczność
nakazuje podzielić obraz na trzy piętra: najniżej należy malować duchy

537



trzeciej hierarchii (ich sylwetki winny być najmniejsze), na drugim piętrze
malarz ma przedstawiać chóry władz, zwierzchności i mocy, piętro
najwyższe jest zarezerwowane dla aniołów najpotężniejszych – serafinów,
cherubinów i tronów, centralne miejsce należy się Stwórcy na tle złotej
mandroli. Każdy chór posiadał specyficzne dla siebie kolory. Wszystkie te
zalecenia dostosowano do pryncypiów teologicznych, a dokładniej do
traktatu Pseudo-Dionizego. Wyjaśnia to, dlaczego bizantyjscy aniołowie są
podobni do siebie jak dwie krople wody; wrażenia takiego nie odnosimy
w przypadku aniołów zachodnioeuropejskich, gdzie artysta dysponował
większą autonomią. Twórca ikon świadomie pozbywał się artystycznego
„ja”, miał wyrazić określone idee religijne, zakładano uproszczenie realiów
celem wyeksponowania na ikonie sacrum. Ikona jawi się jako sztuka sym-
bolu włączonego w misterium liturgiczne, bez tego otoczenia ikony zro-
zumieć nie sposób. Nie ma ona być samoistnym dziełem sztuki, jej naj-
ważniejsza funkcja to pobudzanie życia religijnego i tej idei podporząd-
kowane są zagadnienia kompozycyjne. Nie mamy do czynienia wyłącznie
z obrazem na drewnie, ikona to nośnik pierwiastka nadprzyrodzonego.
Nadzmysłowe staje się w ikonie realne i odczuwalne, dlatego nie powinno
się mówić o sztuce ikon, a o służbie Bożej. Malarz (najczęściej zakonnik)
przed przystąpieniem do pracy oddawał się praktykom ascetycznym, by
jego ręce i oczy stały się medium świętości. W ikonie nie czczono subiek-
tywnej i świętej wizji artysty, lecz autentyczną boskość zaklętą przez
malarza na płaskiej powierzchni deski. Ikona to rzeczywista transcenden-
cja, posiadająca moc czynienia cudów.

Słowo ikona (gr. eikon) oznacza przedmiot lub obraz kultowy i pier-
wotnie obejmowało rzeźby, płaskorzeźby, freski, mozaiki, a nawet złot-
nictwo, emalierstwo i snycerstwo. Metaforycznie ikoną jest każda angelo-
fania, gdyż mamy do czynienia ze znakiem boskiej woli. Podobnie jak
ikona, każda angelofania jest bowiem teoforyczna. W nowożytności poję-
cie ikony zostało zawężone do obrazów przenośnych. Rozluźniły się reguły
formalne, narodziły się różne szkoły „pisania” ikon. Ona sama przestała
być czymś jednorodnym, odarto ją z metafizyki, odebrano pierwotną moc.
W ten sposób kryzys tematu anielskiego, który dotknął zachodnie malar-
stwo w XVII wieku, pojawił się dwa wieki później również na Wschodzie.

538



ALEKSANDER JACKOWSKI

Anioł w sztuce ludowej

Świadomość duchowa chłopów, zwłaszcza w okresie przedwojennym,
przeniknięta była wiarą, nadzieją i lękiem. Życie toczyło się w granicach
parafii, pobliskich miejsc odpustowych. Znano sąsiadów, wspólnie ucze-
stniczono w nabożeństwach, pogrzebach, procesjach, pielgrzymkach. Przed
złem chroniły kapliczki, krzyże, także te małe, kreślone na szczycie
chałupy. Chroniły wieszane w izbach święte obrazy Pana Jezusa, Matki
Bożej, świętych patronów. A zło było wszędzie. Czaiło się w powietrzu,
zwłaszcza o zmroku, groziło śmiałkowi, który wędrował nocą, zbliżał do
cmentarza, do chaszczy otaczających rzeczkę. Nieustannie musiał człowiek
obcować ze światem wijów, strzyg, czartów, boginek, wiedźm, topielic,
czarownic, wszelkiej maści demonów – narażony na niebezpieczeństwa
i pokusy.

Od dzieciństwa słyszano straszliwe historie, od których włos jeżył się
na głowie. Dobro było w niebie, „na górze”, na dole zagrażało zło. Kto
mógł wspomóc człowieka? Anioł, opiekun czuwający nad dziećmi, anioł,
który spływał bezszelestnie z nieba na wielkich skrzydłach – oraz święci
patroni i Maryja Panna, do których zwracano się z prośbą o pomoc,
o pośrednictwo w wyjednaniu łask Bożych.

Śmierci się nie lękano, należała do porządku przyrody, czasu zna-
czonego rytmem przemian natury, dorocznych świąt. Bano się wiecznego
potępienia. Na duszę człowieczą czyhała armia demonów, diabły, których
wiele postaci rozróżniano, zaś bronić tej duszy mógł tylko anioł. Zwłasz-
cza anioł, który towarzyszył człowiekowi w chwilach jego śmierci.
W istocie tylko on pojawia się w pieśniach, modlitwach i modlitewkach.

539



Zacytujmy tu fragment Przemowy diabła z aniołem przy łożu umiera-
jącego1:

Diabe (mówi grubym g osem, pewny siebie i zwycięstwa)
Jużeś zginiony
Już potępiony!
Nie ufaj Bogu
Jużeś na progu
Piekielnym.

Anio (śpiewa cienkim g osem, lekko)
Jeszcze nadziei
Nie trać zbawienia
Tylko grzeszniku
Popraw sumienie (...)

Na końcu konkluzja:

(...) Anio przesi owa diab a.
Skończone. Dusza zosta a uratowana.

I jeszcze Modlitwa, nagrana przez Franciszka Kotulę2:

(...) Ja roznoszę, Pana Jezusa proszę
Aby mi spuści anio eczkę z nieba,

Boć mi tego najwięcej potrzeba.

Na końcu konkluzja:

Kto tę modlitwę odmawia dwa razy na dzień
Będzie stróża anio a mia przy śmierci.

Demony miały wiele postaci. Diabły prezentowały całą hierarchię od
Lucyfera po najmniejszego czarta, drżącego z zimna w dziupli starej wierz-
by. Na tym tle rozbudowanej demonologii angelologia ludowa prezentuje
się bardzo skromnie. Pomijając św. Michała Archanioła, który należał
raczej do świata biblijnego, anioł jest zawsze taki sam – uosabia dobro.
Jest zwiastunem dobrej Nowiny, głosem Boga, piewcą Boskiej chwały,
opiekunem człowieka.

Są diabły lepsze i gorsze, groźne i łatwe do oszukania, głupawe, ale
anioły bywają zawsze takie same. Dlatego wizerunków diabła jest wiele,

1 Podała Anna Freć z Wólki Grodzkiej, pow. Leżajsk. Cyt. za: Franciszek Kotula,
Znaki przeszłości. Odchodzące ślady zatrzymać w pamięci, Warszawa 1976, s. 136.

2 Podał Józef Piekarski ze Strów Tuszowskich, pow. Kolbuszów. Cyt. za: F. Kotula,
Znaki przeszłości..., s. 122.

540



ale anioły są zawsze konwencjonalnymi aniołami i tylko od wyobraźni
i umiejętności ludowego twórcy zależy ich kształt.

Anioły pojawiają się w obrzędach, w rzeźbionych szopkach, jasełkach,
jako postacie w zespołach kolędniczych i herodowych. W obrazach, two-
rzonych dawniej dla ludu (w ośrodkach kultu takich jak Częstochowa,
Gidle) anioły podtrzymują koronę Matki Bożej (symetrycznie z obu stron).
W popularnych do niedawna makatkach, wieszanych na ścianach izb, anioł
adoruje (np. Najświętszy Sakrament, wizerunek Matki Bożej), czuwa przez
swą obecność nad domem, chroni dzieci.

Brak ujęć dekoracyjnych, nie uzasadnionych miejscem i sytuacją,
potrzebą wynikającą z wiary. Nie spotykamy więc w sztuce ludowej anio-
łów traktowanych na podobieństwo figur retorycznych, służących przede
wszystkim ozdobie, np. stall w kościele, putt, amorków strzelających
z łuku.

Charakter konwencjonalny mają aniołki ze słomy wieszane na choince,
anioły w kurpiowskich wycinankach występujące w tradycyjnej obrzędo-
wości świąt Bożego Narodzenia czy Wielkiej Nocy.

Ale obok tych, naturalnych w życiu wsi przedstawień, występują także
takie, w których anioły odgrywają ważną rolę w duchowości człowieka.
Przykłady takie znam z ostatniego półwiecza, kiedy to zarówno w obra-
zach, jak i rzeźbach doszła do głosu wyobraźnia, wizja indywidualna
artysty. Nastąpiło to w sytuacji, kiedy gest twórczy uniezależnił się od
potrzeb środowiska, a zaczęto malować bądź rzeźbić z potrzeby wewnętrz-
nej. Takie dzieła wydają mi się szczególnie warte przedstawienia,
świadcząc o głębokim przeżyciu tematu przez twórcę.

Pięknym tego przykładem są obrazy Doroty Lampart z Zawoi3. Żyła
ona na marginesie wsi, odepchnięta przez ludzi, nie znając ojca, porzucona
przez matkę. Nieszczęśliwa, biedna, głęboko wierząca, nawiedzana od
czasu do czasu przez sny. Ważne sny, takie których treść rozpamiętywała
i przedstawiała w malowanych obrazach. Oczywiście nie zdawała sobie
sprawy z budulca pamięci, wzorów rzeczy gdzieś – kiedyś widzianych.
Takim wzorem były spotykane w kościołach obrazy przedstawiające Sąd
Ostateczny. Ale malarka nie zdawała sobie z tego sprawy, wyraźnie się
przy tym zarzekała, że nigdy podobnych scen nie widziała w kościele,
a to, co przedstawia dokładnie odpowiada wizji, która ją nawiedziła we
śnie. Był to – wyraźnie podkreślała – obraz nieba. Istotnie, niebo
i adoracja Chwały Pańskiej stanowią najważniejszą część obrazu. Znamy

3 Szerzej o wymienionych w tekście artystach piszę w książce Sztuka zwana naiwną,
Warszawa 1997.

541



jego wersję z 1938 roku. Znajduje się w krakowskim Muzeum Etnogra-
ficznym. Dorota Lampart namalowała go na kartonie o rozmiarach 130 na
85 cm. Mówię – namalowała, ale w istocie jest to kolaż, w którym malo-
widłu towarzyszą przylepione złotka, bibułki. Kolaż intuicyjny, wyprzedza-
jący kolaże współczesnych artystów.

Na szczycie znajduje się Trójca Święta, poniżej adorujące Ją szeregi
świętych, aniołów, kapłanów. Malarka chciała, by szeregi adorujących pos-
taci wyglądały pięknie, strojnie, stąd zrodził się w niej pomysł ozdobienia
namalowanych postaci aureolami z bibułek i złota. Ale nic tu nie istnieje
dla samej dekoracji, obraz jest w istocie żarliwą modlitwą. Istotne jest
w nim duchowe przesłanie, przeżycie iluminacji doznanej we śnie.

Innym, też przez Lampart śnionym obrazem, bardzo ważnym, oso-
bistym, a przy tym ukazującym istotę zjawiska, jest znajdujący się
w krakowskim muzeum karton zatytułowany Śmierć kobiety. Jest to, jak
mi powiedziała malarka, wizja śmierci jej matki. A może w ogóle śmierci.
Ostatnie tchnienie człowieka.

Widzimy pokój, za oknem czerwony blask zachodzącego słońca. Na
łożu umierająca kobieta. W dłoniach splecionych do modlitwy krzyż. Po
prawej stronie obrazu czarny diabeł z rogami wyciąga szpony ku umiera-
jącej chcąc pochwycić jej ulatującą duszę. Ale strzegą jej dwa nadpływa-
jące z nieba anioły. Uniosą duszę ku niebu. I znowu możemy powtórzyć
konkluzję modlitewki: „Anioł przesiłował diabła. Skończone. Dusza została
uratowana”.

Na tej samej Babiej Górze, nieopodal malarki żył pastuch – Karol
Wójciak. Nazywano go Herodek. Całe życie służył u obcych, śpiąc w staj-
ni, drewutni, w gospodarskich pomieszczeniach. Można było zapewne
powiedzieć o nim: niedorozwinięty, naiwny. A to sama wrażliwość! Wy-
obraźnia artysty, uosobienie dobra. Kiedy go „odkryto”, w drewutni na
sągu drewna miał przybitą dużą kolorową reprodukcję Trójcy Świętej
Rublowa. Skąd ją dostał?

Miał duszę poety. Gospodarz sprawił mu na Komunię czarne ubranko.
Trzeba było już iść do kościoła, a chłopca nie było. Przybiegł – nożem
porobił na marynarce nacięcia i wetknął w nie białe kwiaty. Tak chciał
uczcić tę chwilę. Dostał lanie. Dorośli nie zawsze mają wrażliwą wyobraź-
nię. Rzeźbił z mozołem, przejmująco pięknie, krew Chrystusa malował
własną krwią.

Życie miał bardzo ciężkie, więc – gdy pasał krowy siadał, a dokoła, na
kamieniach omywanych potokiem ustawiał aniołki, czerwone, zielone, nie-
bieskie, zawsze o smutnych oczach. Miał swoje niebo...

542



Katarzyna Gawłowa z Zielonek pod Krakowem na starość mieszkała
u siostry w maleńkiej, nie opalanej izdebce. W zimie śnieg zawiewał
podłogę. Jedyne, co jej w życiu pozostało, to wiara. I nadzieja. Kiedy ją
odkryli krakowscy malarze szukający starych skrzyń ludowych, siedziała
w zimnie, opatulona szmatami, a na ścianie widniał wymalowany przez nią
obraz nieba: anioły, Matka Boża, kolorowe ptaki. Mały, prywatny raj.
Nadzieja... Miała już dobrze po osiemdziesiątce, kiedy poczuła, że ją
diabeł kusi. Oczu nie odrywała od krakowskiego opiekuna, kolekcjonera
i biznesmena. Wtedy namalowała tego diabła, wycięła go z kartonu i przy-
biła gwoździem do futryny. Przybity nic już jej nie mógł zrobić. I tak
została aż do końca swych dni z niebem na ścianie i z aniołami.

Anioły w kulturze ludowej są nie tylko znakiem nieba, jego nieodłączną
częścią. Nie tylko głoszą chwałę Bogu, ale i wolę Pana. Józef Sobota ze
wsi Regut od lat nie mógł chodzić. Po upadku z dachu miał bezwładne
nogi. Modlił się, żalił na swoją niedolę. I oto pewnej nocy pojawił mu się
anioł we śnie. Powiedział, by przystawiał do nóg pijawki, a wtedy – po
pewnym czasie – krew znów zacznie w żyłach krążyć. Pijawki przynosiły
dzieci, płacił za każdą cukierkiem i przykładał do nóg. Po kilku miesiącach
na podwórku leżały setki zeschłych pijawek, a Sobota poczuł mrowienie
w nogach. Krew zaczęła krążyć, powoli poruszały się nogi. Chodził, co
prawda o kulach, ale najważniejsze – chodził! Wtedy znów pojawił się we
śnie anioł i powiedział: Jeśli chcesz podziękować Panu Bogu... – zaakcen-
tował to wyraźnie – nie to, że musisz czy powinieneś, ale – że jeśli chcesz,
to możesz w podzięce Panu Bogu powiesić na rozstajach dróg 10
kapliczek.

Skąd jednak miał Sobota wziąć rzeźby lub święte obrazki do kapliczek?
Wyjście znalazł jedno – musiał je wyrzeźbić. Głębokim reliefem ciął
proste i przejmujące opowieści o ucieczce do Egiptu, o Męce Pańskiej,
Ostatniej Wieczerzy. Świętym osobom towarzyszyły zawsze aniołki, kil-
koma rytami wyobrażone.

Kapliczki pomagał mu wieszać na rozstajach dróg syn sąsiada. Naj-
większą postawił przy szosie. Dostrzegł ją etnograf, jadący tamtędy ze
studentami, a ponieważ był etnografem, zatrzymał się i zaczął szukać
autora. O niezwykłych rzeźbach powiadomił kolekcjonera i wielkiego
mecenasa sztuki Ludwiga Zimmerera. Ten przyjechał z lekarzem. Lekarz
dał drogie i dobre lekarstwa – Sobota począł chodzić. Odtąd rzeźbił – już
namiętnie, w podzięce za uzdrowienie, rzeźbił całymi dniami, co sprawiało
mu tym większą przyjemność, iż zarabiał w ten sposób więcej, niż mógł
sobie wymarzyć.

543



Anioły dyktują obrazy Marii Wnęk, znakomitej malarce z nowosądec-
kiego. Od wielu już lat głównym tematem jej obrazów jest niebo, Matka
Boża, anioły i ona – nieszczęsna na ziemi, a po śmierci, w swych obrazach
sprawiedliwie wynagrodzona. Na odwrocie każdego obrazu pisze przesła-
nie, to co jej głos z nieba dyktuje, żeby ludzie się opamiętali, nie
mordowali nawzajem. Żeby byli dobrzy. Anioły przekazują wolę Bożą, ale
też i ostrzegają. Ujęcie anioła jako Bożego posłańca szczególnie jest
w sztuce akcentowane, jest powszechne.

W Italii malował zwiastowanie Simone Martini, u nas, niedaleko
Starego Sącza wyrzeźbił zwiastowanie Pannie Maryi Władysław Potoniec.
Piękna, wzruszająca rzeźba ze starannością wykonana, dla siebie, dla
wnuków – nie na sprzedaż.

Anioły towarzyszą Męce Pańskiej w obrazach Marii Wiśnios ze wsi
Rataje. Jest w tych kartonach żarliwość rzadko spotykana w ogóle, w sztu-
ce utożsamiana z Męką. Przeżycie cierpienia tak głębokie, że aż zacierają-
ce granicę między sferą realną a wyobrażoną. Anioły występują w scenie
ukrzyżowania, towarzysząc męce Pana Jezusa. Temat ten podejmowała
wielokrotnie. Ukrzyżowanie wznosiło się nad miastem, nad światem,
anioły łopotały skrzydłami w bezgwiezdnej przestrzeni.

Anioły stały się dominującym tematem rzeźb Stanisława Miki z Pa-
szyna. Wyrzeźbił ich dziesiątki, jeśli nie setki, zawsze pomalowane białą
farbą, często z czerwoną obwódką zarysu skrzydeł. Anioły są projekcją
świata pojawiającego się w ekstazach stanu chorobowego, w iluminacjach
nawiedzających tego nieszczęsnego człowieka. Kiedyś, poproszony przez
księdza o wzięcie udziału w konkursie (ogłoszonym przez Muzeum Etno-
graficzne w Toruniu pod hasłem „Dziecko w sztuce ludowej”) – wyrzeźbił
maleńkiego Pana Jezusa na nocniczku, a za nim dwa anioły.

We wszystkich tych przykładach postać anioła odgrywa rolę podmioto-
wą. Anioł jest bytem realnym i występuje w kontekście życia duchowego
twórców. Akcentuję tę kategorię, ponieważ wydaje się szczególnie ważną,
wiążąc wyobrażenie anioła ze sferą przeżyć duchowych autora, a nawet
z jego życiem. Ale anioł bywa także tematem zadanym, elementem obrzę-
du, wystroju wnętrza, konwencjonalnej tematyki makatek.

Postać anioła występuje w zespołach herodowych, jasełkach, natomiast
w wystroju wnętrza pełni rolę podobną do znaku krzyża – opiekuna do-
mowego siedliska. Szczególnie pięknym tego przykładem są kurpiowskie
wycinanki. W makatkach, które po ostatniej wojnie rozpowszechniły się
na obszarze Polski, anioły pojawiają się często, zawsze dwa, w układzie
symetrycznym. Jest także typ makatek, w których pojawia się popularne

544



wyobrażenie anioła Stróża, przeprowadzającego parę dzieci przez kładkę
przerzuconą nad rzeką. Temat ten, częsty w amatorskich obrazkach, akcen-
tuje postać anioła Stróża, opiekuna – zwłaszcza dzieci. W jednym, znanym
mi obrazie na szkle, anioł przeprowadza dzieci przez... jezdnię, przez
namalowaną na asfalcie zebrę.

Temat walki dobra ze złem, personifikowany przez walkę anioła z dia-
błem spotyka się w obrazach kościelnych. W ludowej rzeźbie powojennej
temat ten występuje sporadycznie u twórców, dla których inspiracją stał
się czytany tekst Biblii, a nie tradycyjne ujęcia rzeźb w kapliczkach czy
obrazki dewocyjne propagowane przez Kościół. Takim znakomitym przy-
kładem jest dzieło chłopskiego myśliciela i rzeźbiarza z Kamienicy Górnej,
Władysława Chajca. Podjął on temat walki archanioła Michała ze smo-
kiem. Rzeźba została w ciekawy sposób poddana analizie przez kolekcjo-
nera i znawcę sztuki ludowej, Ludwiga Zimmerera. Smok Chajca ma sze-
roką paszczę najeżoną zębami, archanioł Michał rozrywa ją siedząc na
grzbiecie bestii.

Wiedzę o aniołach przynosiło czytanie Biblii, ale na dawnej wsi mało
kto umiał czytać, a księża nie tylko że nie zachęcali do studiowania świę-
tych ksiąg, ale wręcz zakazywali tego w obawie, że samodzielne zgłębianie
tajników wiary może łatwo przekształcić się w herezję. Ze znanych mi
twórców ludowych jedynie czterech studiowało Biblię, interpretując tekst
symboliką rzeźbionych scen. Są to – wspomniany już Chajec, Józef Lurka,
w porażająco mądry i piękny sposób interpretujący treści ewangeliczne,
Stanisław Majewski tworzący własną koncepcję kosmosu, i artysta, o któ-
rym chciałbym tu powiedzieć – Józef Chełmowski. Chłopski filozof
z Brus, wynalazca maszyny do łapania żywiołów, konstruujący od lat
perpetuum mobile, jest twórcą malarskiej wizji Apokalipsy św. Jana,
wiernie, wers po wersie, ilustrującej tekst. Dzieło liczy 54 metry długości,
około 70 cm wysokości i niczym wstęga filmu przedstawia wizualną
wersję objawienia, doznanego przez św. Jana na wyspie Patmos. Anioły
stanowią bardzo ważny składnik wizji Apokalipsy i Chełmowski starał się,
by przedstawione postacie zgodne były ze wskazówkami pisanego tekstu.

Szczególnym miejscem aniołów stał się Paszyn, wieś odległa o 7 km
od Nowego Sącza. Miejsce upośledzone, biedne. W czasie zaborów obce
wojska zawlekły tam choroby weneryczne, wśród ludzi wyjątkowo wielu
było chorych, kalekich. Dziewczyny kupując bilet autobusowy wymieniały
następny przystanek, wstydząc się tego, iż są z Paszyna. Ale przyszedł
nowy proboszcz, ksiądz Edward Nitka i wszystko się zmieniło. Paszyn stał
się sławny, pokazywany w telewizji. Zjeżdżali się miłośnicy sztuki ludo-
wej, kolekcjonerzy z całej Europy. O Paszynie pisano jako o zagłębiu

545



rzeźby ludowej. Zaczęło się od tego, iż brat kościelnego – Wojciech
Oleksy, chciał coś ukochanemu księdzu ofiarować, a co mógł on, biedny,
głuchoniemy, nie posiadający niczego. Zauważył, iż wierni z poprzedniej
parafii ofiarowali księdzu rzeźbę z drewna, więc – tak jak mógł – wyciął
figurę Matki Bożej, pokolorował szkolnymi kredkami i dał swemu dobro-
dziejowi. Ten uszanował dar i postawił figurkę obok ołtarza. Biskup
w czasie wizytacji pobłogosławił ją, a wtedy zaczęli rzeźbić inni parafia-
nie. Ksiądz gorąco ich do tego zachęcał, traktował rzeźbienie jak czyn
modlitewny. Nie o artyzm mu chodziło, lecz o wartość przeżycia ducho-
wego. Przyjechała telewizja, Paszyn stał się sławny, dzięki rzeźbie –
zamożny. A rzeźbili wkrótce niemal wszyscy. Szczególnie zachęcał ksiądz
dzieci, młodzież. Przynosili figurki Matki Bożej, Pana Jezusa, ale najczęś-
ciej strugali anioły. Te się robi najłatwiej, a nikt przecież nie wie, jak
anioł wygląda, więc nie trzeba się starać o podobieństwo do wizerunków
widzianych w kościele, znanych z druków dewocyjnych. Paszyn zasłynął
aniołami.

Także za sprawą kapłana, księdza Mieszki, pojawiło się w okresie
międzywojennym wyobrażenie anioła w wycinance kurpiowskiej. Ksiądz
zachęcił kobiety z Kadzidła, Myszyńca, by cięły wycinanki o tematyce
religijnej. Naklejano je pasowo na ścianach w białej izbie w okresie świąt
bożonarodzeniowych i wielkanocnych. Flankowały po obu stronach, syme-
trycznie, Święty Sakrament. Tworzyły przestrzeń dobra, boskiej opieki nad
domem.

Anioł w takich ujęciach, czy to w wycinance czy w makatkach jest
reprezentantem boskiej opieki. W trudnym życiu człowieka, narażonego na
nieustanne wybory, nieustanne pokusy zła, anioł zawieszony na gałązce
bożonarodzeniowego drzewka jest – jak kolęda – wyrazem chwały
Boskiej, elementem świątecznej symboliki.

Sporadycznie spotyka się anioły we współczesnych obrazach na szkle.
Jednak anioły Eweliny Pęksowej z Zakopanego należą do najpiękniejszych,
jakie można spotkać w obszarze ludowej kultury. To są anioły – Stróże,
dobre i piękne.

Inaczej widzi je Adam Słowiński z Kościeliska, artysta o wielkiej
wrażliwości kolorystycznej, mimo wykształcenia wciąż głęboko związany
z miejscową tradycją.

Anioły unoszące się w przestworzach spotykamy również w obrazach
Krzysztofa Okonia. Zdumiewająco piękne to obrazy, malowane na szkle
techniką wymyśloną przez Okonia, muzyka i malarza. Tematyka jego dzieł
oscyluje przeważnie w kręgu biblijnym, mitologii. Okoń stwarza dzieła
wypełnione intensywnym światłem wewnętrznym, blaskiem, a postacie

546



szkicuje cienką kreską, niejako markując sytuacje. Anioły występują tam,
gdzie być powinny, zgodnie z regułą biblijnej opowieści.

Jest także malarka, Magda Fortecka, rodem z Zakopanego, która
maluje tylko anioły. W różnych pozach, w różnych ujęciach. Portrecistka
aniołów. Jej matka Zofia w niektórych obrazach wyobraża anioły, zawsze
wtedy, gdy wynika to z ilustrowanej opowieści, jej kompozycje: krzyże
i tryptyki składają się bowiem z małych szkiełek, składających się na
opowieść bliską w nastroju iluminacjom starych ksiąg.

Kończę. Widzę jakby regułę, chyba zrozumiałą: dobrzy ludzie malują
i rzeźbią anioły. Źli, ci z nienawiścią w sercu, z agresją, wolą diabły.
Anioł przebacza, diabeł się mści. Dobrze więc, że w sztuce ludowej tak
mało jest diabłów, a tak wiele aniołów.

547



RAFAŁ KAWA

Wirtualne Muzeum Aniołów
Koncepcja multimedialnego wydawnictwa

na płycie CD-ROM

I. HISTORIA I STAN OBECNY WYDAWNICTW MULTIMEDIALNYCH

CD-ROM to połączenie dwu akronimów. Pierwszy z nich to compact disk
– co bez wnikania w bliską i bardzo świeżą historię oznacza najpowszech-
niej stosowany standard przechowywania informacji cyfrowej na plastiko-
wym nośniku o średnicy pięć i ćwierć cala. Początkowo wykorzystywany
głównie do pamiętania dźwięku błyskawicznie wyparł płyty ebonitowe –
a z racji cyfrowości zapisu został szybko adaptowany dla potrzeb informa-
tyki – jako że komputerowi w zasadzie wszystko jedno czy zapamiętane
liczby przechowują muzykę, obraz, tekst czy cokolwiek innego. Ponadto
– ponieważ pamiętana informacja może być tylko odczytywana (w odróż-
nieniu od wielu innych nośników informatycznych), wykorzystano po-
wszechnie stosowany akronim read only memory – który właśnie to
oznacza. Tego rodzaju wynalazek można wykorzystać na wiele sposobów
– tutaj zaznaczmy jedynie, że całe prezentowane wydawnictwo zajmuje co
najwyżej kilka procent pojemności jednej płytki CD-ROM. Z racji tak
dużych możliwości przechowywania informacji CD-ROM-y były niejako
naturalnie predestynowane do zapisania na nich słowników, danych
bibliograficznych i statystycznych. I tak też wyglądały pierwsze wydaw-
nictwa przechowywane na CD-ROM-ach – były elektroniczną wersją
opasłych papierowych tomów. Ale skoro można pamiętać teksty wyświe-
tlane na ekranie komputera (a skądinąd wiadomo, że ekrany te potrafią
pokazać również obrazki), to dlaczego by nie zapisać na płytce właśnie

548



obrazów – a więc zdjęć, wykresów czy innych tworów graficznych?
Doprowadziło to do powstania elektronicznych wersji różnego rodzaju
encyklopedii – w których dzięki zastosowaniu komputerów wszelkie
wyszukiwania, synteza i analiza były tak łatwe jak nie było to możliwe
w przypadku wydawnictw tradycyjnych. Czynnik interaktywności z użyt-
kownikiem zaowocował powstaniem zupełnie nowego rodzaju wydawnictw
ściśle elektronicznych nie mających już odpowiednika w książkach.
Wydawnictwa tego rodzaju nie są wyłącznie umieszczoną na ograniczo-
nym gabarytowo nośniku informacją – ale informacją wspartą specjalnym
oprogramowaniem – a może ono być na przykład odzwierciedleniem
procesu edukacyjnego w wybranej dziedzinie. W międzyczasie komputery
nabyły szerokich możliwości multimedialnych – potrafiły pokazać nie
tylko obraz, ale i dźwięk – i to dźwięk bezpośrednio związany z pokazy-
wanym obrazem. Na przykład poruszającą się postać mówiącą do nas
z ekranu komputera i zachowującą się tak jak mogłoby to wynikać
z naszych życzeń czy przebiegu działań wynikających z programu. Z jed-
nej strony zaowocowało to rewolucją w dziedzinie rozrywki – głównie
interaktywne, multimedialne gry – a z drugiej dało nowe środki wyrazu
poważnym zastosowaniom związanym z reklamą, nauką i sztuką. Kolej-
nym etapem rozwoju wydawnictw (noszących teraz przydomek multime-
dialnych), możliwym z racji postępu w sprzętowej części informatyki, stała
się wirtualna rzeczywistość – a więc tak dobrej jakości obraz i dźwięk
połączony z interaktywnością, co w sumie pozwala na ekranie komputera
symulować przeniesienie użytkownika w miejsca, w których nigdy nie
miał okazji się znaleźć. Możemy zatem na ekranie komputera poruszać się
jak gdyby wewnątrz wybranego zabytku architektury, oglądać z daleka lub
z bliska obrazy i rzeźby zgromadzone w najsłynniejszych światowych
muzeach i galeriach – a wszystko w połączeniu z płynącymi z głośnika
objaśnieniami, z możliwością powrotu do obiektów, które nas zaintereso-
wały bardziej niż inne, bez ograniczeń czasowych, za to z wieloma
możliwościami wynikającymi z użycia komputera, takimi jak: kopia wy-
branego fragmentu do naszego prywatnego komputera lub wydruk wybra-
nego dzieła na tradycyjny nośnik. Skoro można na komputerze zapisać
zwiedzanie rzeczywistego muzeum, to dlaczego nie można by stworzyć
muzeum tylko w pamięci komputera z zapisaniem go na dysku CD?
Oczywiście można.

549



II. MULTIMEDIALNE MUZEUM SZTUKI ANIELSKIEJ

Ogólna koncepcja obejmuje stworzenie wirtualnego muzeum sztuk
plastycznych oraz muzyki i literatury związanej tematycznie z aniołami,
uzupełnionej o encyklopedyczny leksykon wiedzy dotyczącej aniołów. Idea
opiera się na wymodelowaniu w pamięci komputera obrazów określonej
liczby pomieszczeń, których będzie tyle ile okresów historycznych można
wyodrębnić w szeroko pojmowanej sztuce anielskiej. I tak np. osobne sale
mają sztuka starożytna, średniowieczna, renesansowa itd. Wnętrze każdego
pomieszczenia zawiera komputerowe obrazy wybranych dzieł sztuk
plastycznych z właściwego sobie okresu, a samo pomieszczenie architek-
turą ścian, sklepień i podłóg odpowiada architekturze właściwego okresu.
Dotyczy to również dekoracji wnętrz, a w przypadku gdy dla danego
okresu istotnym elementem są witraże – to dane pomieszczenie zawiera
odpowiednią liczbę okien z witrażami o tematyce anielskiej. Oprogramo-
wanie zawarte w wydawnictwie umożliwia swobodne poruszanie się
w każdym pomieszczeniu, przechodzenie od jednego do drugiego oraz
znalezienie się w dowolnej chwili we wskazanym innym miejscu
wirtualnego muzeum aniołów. Oznacza to zarazem możliwość natychmia-
stowego zobrazowania lokalizacji w danym pomieszczeniu oraz w całym
muzeum. Wizycie w każdej sali towarzyszy właściwy danemu okresowi
historycznemu podkład muzyczny – przy czym nie wyklucza to odsłuchi-
wania innych przykładów muzycznych napotykanych w danym pomiesz-
czeniu. Oprócz pomieszczeń historycznych w wydawnictwie znajdą się
dodatkowe wnętrza, takie jak na przykład pokój audio – gdzie zebrane
będą wszystkie występujące przykłady muzyczne – wraz z możliwością ich
odsłuchania oraz selekcji według różnorodnych kryteriów wyszukiwania
w rodzaju okresu, autora, tytułu, pomieszczenia itp. Innym tego rodzaju
pomieszczeniem jest sala kinowa, gdzie obejrzeć można zawarte w wy-
dawnictwie fragmenty filmów o aniołach. Jeszcze innego rodzaju pomiesz-
czeniem jest sala z katalogami umożliwiającymi dostęp do całej zawartości
wydawnictwa według dowolnych kryteriów wyboru (z możliwością natych-
miastowego skoku do właściwego obiektu), dostęp do encyklopedii angelo-
logicznej (leksykonu), czy też wybór tematycznego sposobu zwiedzania
muzeum. Z kolei z racji tego, że ikonografia chrześcijańska dostarcza
najwięcej materiału, osobną salę posiadają wybrane anioły – co aktualnie
oznacza osobną salę archanioła Michała – najczęściej wyobrażanego archa-
nioła w sztuce chrześcijańskiego kręgu kulturowego.

550



Poszczególne obiekty płaskie (malarstwo, grafiki, drzeworyty, witraże,
freski) możliwe są do oglądania nie tylko z pozycji pomieszczenia (nie-
wielki fragment ekranu komputera), ale również w powiększeniu do całego
ekranu, a w przypadku obiektów szczególnie interesujących lub szczegól-
nie dużych istnieje możliwość oglądania szczegółów dzieła. W przypadku
dzieł przestrzennych (rzeźby, ołtarze), możliwe jest ich obracanie czy też
spojrzenie na nie pod różnym kątem. Każde dzieło posiada notkę z opisem
– zaś informacja zawarta w notce obejmie odnośniki do innych obiektów
oraz do związanych z nim haseł encyklopedii (leksykonu).

Po całym muzeum można się swobodne poruszać – jednakże dodatko-
wo opracowano kilka tematycznych tras zwiedzania. Polega to na automa-
tycznym wskazywaniu kolejnych obiektów, i przykładowo: są trasy doty-
czące archaniołów, chórów anielskich, wpływu poszczególnych osób na
sztukę anielską itp. Encyklopedia wiedzy angelologicznej jest typowym
informatycznym wydawnictwem zawierającym oprócz samej wiedzy róż-
norodne możliwości wyszukiwania informacji, a w ramach prezentacji
pojedynczego hasła – odnośniki do haseł związanych z hasłem objaśnia-
nym i możliwością natychmiastowego skoku do tego miejsca w muzeum,
w którym dane dzieło jest prezentowane.

Załączony rysunek przedstawia ujęcie z przygotowanej pojedynczej sali.
Sala ta z racji eklektyczności prezentowanych dzieł nie stanie się częścią
wydawnictwa – a przygotowana jest dla ewentualnych interesów lub spon-
sorów wyłącznie jako demonstracja tego, co można zrobić.

Prezentowany obraz nie jest zdjęciem rzeczywistego wnętrza, a jedynie
kopią ekranu monitora komputera, którego pamięć zawiera pełny prze-
strzenny opis nieistniejącego obiektywnie wnętrza. W rogu pomieszczenia,
po jego lewej stronie dopatrzyć się można fragmentu Tryptyku z aniołem
Jacka Malczewskiego, na wprost za barierką widoczny jest fragment
mozaiki z kościoła S. Maria Maggiore w Rawennie, zaś po prawej stronie
okna umieszczony jest fragment Mistycznych narodzin S. Botticellego.
Autorstwo widocznego bezpośrednio po lewej stronie renesansowego
obrazu, jak i położonego na wprost witraża, nie są znane autorowi i zostały
doraźnie skopiowane z Internetu. Oczywiście z przyczyn redakcyjnych
i edytorskich obraz (jak i wszystkie następne) nie są kolorowe a czarno-
białe i prezentowane w mniejszej rozdzielczości niż ta, jaką dysponuje
monitor komputera.

Kolejny prezentowany obrazek to przygotowany dla potrzeb współpracy
z firmą wydawniczą specjalizującą się w mutlimediach tytułowy ekran
omawianego wydawnictwa. Wykorzystano tutaj wspomniane wcześniej

551



Mistyczne narodziny S. Botticellego, na które nałożono srebrny napis
z podświetleniem z trzech stron – starając się uzyskać efekt wydobywania
się tytułu z mroku.
W ramach współpracy ze wspomnianą firmą wydawniczą duży stopień za-
awansowania osiągnęły prace nad salą gotycką. I właśnie dwa wybrane
ujęcia na modelowaną salę gotycką prezentują dwie ostatnie ilustracje.

552



1. Ekran tytu∏owy wirtualnego Muzeum Anio∏ów

2. Komputerowo wykreowana sala muzealna



3-4. Kolejne uj´cia sal muzealnych



VI

Literatura piękna





W literaturze pięknej temat dobrych duchów pojawia się często. Spróbujmy
szkicowo zasygnalizować anielskie perełki, pozostawiając dokładniejszą analizę
autorom artykułów poświęconych kolejno konterfektom posłańców Bożych w lite-
raturze staropolskiej, w twórczości Anioła Ślązaka, Mickiewicza, Słowackiego,
Lieberta, Bölla. Najwybitniejszym dziełem literackim z aniołami w roli głównej
jest bez wątpienia Boska komedia, swoista summa anielska wieków średnich.
Ponieważ na naszej sesji nie było referatu poświęconego temu arcydziełu świato-
wej klasyki, winniśmy zrekompensować ów brak krótkim omówieniem.

Dante wyłożył w poetyckiej formie, zgodnie z wykładnią Pseudo-Dionizego
Areopagity, obowiązującą w jego czasach naukę o dobrych duchach. Aniołowie
pojawiają się już w Dantejskim piekle: jeden odpędza niepokojące poetów Gorgo-
ny, drugi – strażnik zatrzymuje węża usiłującego zbiec z piekła, jeszcze inny
wpuszcza poetów do czyśćca. Odnajdujemy nawet informację, że upadek zbunto-
wanych aniołów nastąpił w dwudziestej sekundzie od ich stworzenia.

W czyśćcu aniołowie muśnięciami skrzydeł ścierają z czoła artysty siedem „P”
oznaczających grzechy i ułomności ludzkości. Zapraszają poetów do wstępowania
na kolejne tarasy czyśćca. Mieszkaniem i miejscem naturalnym dobrych duchów
jest raj. Poeta wznosi się do niego w towarzystwie pięknej Beatrycze ze szczytu
Góry Czyśćcowej. Jeszcze przed odlotem, znajdując się w ziemskim raju,
obserwuje mistyczny pochód drzew-świeczników, gryfa, tancerek i przybranych
w wieńce starców. W procesji tej uczestniczą także niezwykłe cztery anielskie
„zwierzęta”, wyposażone w mnóstwo oczu (jak u Ezechiela) i o 6 skrzydłach (tak
przedstawiał serafinów prorok Izajasz).

Raj Dantego – zgodnie ze średniowieczną kosmologią – składa się z dziewię-
ciu koncentrycznych sfer niebieskich. Poszczególne nieba biorą kształt od
krążących wokół nich aniołów, moc anielska promieniuje jako światło gwiazd.
Dusze ludzkie przebywają w pierwszych sześciu niebach (Księżycowe, Merkurial-
ne, Wenusjańskie, Słoneczne, Marsjańskie, Jowiszowe). Siódme niebo (Saturna)
posiada charakter kontemplacyjny, zamieszkałe w nim duchy tworzą mistyczną
drabinę, po której wstępują wzwyż do ósmego nieba gwiazd stałych. Tu poecie
ukazuje się Chrystus w otoczeniu miriadów iskier (symbole odkupionych przez
Syna Bożego dusz). Właściwym „mieszkaniem” aniołów jest dziewiąte niebo
zwane Empirejskim lub Primum Mobile. Niewyobrażalnego i przedstawionego
przez Dantego pod postacią płomienia Boga otacza dziewięć świetlistych kręgów
– to chóry anielskie. Kręgi te nieustannie wirują z różną szybkością: wewnętrzne
bardzo szybko, zewnętrzne wolno. Różna jest intensywność światła emanowanego
przez poszczególne chóry, najsilniej promieniują aniołowie przebywający najbliżej

557



Boga. Dziewięć kręgów w dantejskim Empireum, zgodnie z nauką ówczesnych
największych autorytetów (Pseudo-Dionizy Areopagita, papież św. Grzegorz
I Wielki), tworzą kolejno: serafini, cherubini, trony, władze, moce, zwierzchności,
panowania, archaniołowie, aniołowie. Byty anielskie zostały ufundowane na
zasadzie czystego aktu, dlatego potencja i akt są w nich ściśle zespolone (Dante
cytuje tu św. Tomasza z Akwinu). Za św. Hieronimem poeta mówi, iż kręgi aniel-
skie zostały stworzone „na wiele stuleci” przed światem materialnym, a upadek
niektórych aniołów należy tłumaczyć ich pychą. Dobre duchy – twierdzi Dante –
nie posiadają pamięci, bo bliskość Boga gwarantuje dostęp do pełnej prawdy
i wiedzy. Św. Tomasz był odmiennego zdania: Bóg stworzył duchy równocześnie
ze światem materialnym. Ich wcześniejsze stworzenie nie było zasadne z logicz-
nego punktu widzenia, gdyż zostali powołani do poruszania świata materialnego
oraz do pośredniczenia między ludźmi a Bogiem (w innym miejscu Boskiej ko-
medii Dante zdaje się przychylać do poglądów Akwinaty).

Artysta – oprowadzany po Empireum przez św. Bernarda – podziwia mistycz-
ną różę utworzoną z aniołów i ludzi zbawionych: „stopień po stopniu schodzili
Anieli w głąb róży”, tam „z rozwartymi pióry Anieli w liczbie pląsali bezkreśnej.
Każden odmiennych blasków i figury”. Centrum róży zajmuje Najświętsza Maria
Panna wraz z jej sługą św. Gabrielem archaniołem. Wszyscy aniołowie posiadają
co prawda siedzibę w niebie empirejskim, ale są równocześnie obecni w innych
miejscach: dziewięć chórów anielskich zostało przyporządkowanych – zgodnie
z ówczesnym modelem wszechświata – do dziewięciu sfer niebieskich, każdy chór
patronuje innemu niebu.

Kolejnym ważnym literackim znakiem refleksji o dobrych duchach jest Raj
utracony Johna Miltona (1608-1674). Artysta opisał chóry anielskie w koronach
i z harfami wielbiące Boga Ojca oraz Syna. Znajdujący się najbliżej Boga serafini
mają złożone skrzydła, by nie zostać oślepionymi przez blask Najwyższego.
Ustami św. Rafała archanioła przedstawił Milton swoją wersję upadku aniołów (od
tej relacji zaczyna się cały poemat). Lucyfer jako najpotężniejszy i najpiękniejszy
z duchów stworzonych przez Boga został odszczepieńcem z własnej woli i uczynił
to świadomie, tym samym stał się szatanem. Przez długi czas wiódł bitwę na
niebie, hufce anielskie pod wodzą Michała i Gabriela nie potrafiły przemóc
szatańskich legionów. Walka została rozstrzygnięta w chwili pojawienia się
Mesjasza – Syna Boga: na jego widok przerażone duchy uciekły w nieładzie
i pospadały w otchłań. Dopiero wtedy – twierdzi Milton – Bóg wyznaczył Synowi
i aniołom zadanie stworzenia świata materialnego.

Mimo poniesionej klęski złym duchom udawało się czasami uciekać z więzie-
nia. Milton przedstawia szatana pod postacią dobrego anioła mijającego archanioła
Uriela, pełniącego w poemacie funkcję strażnika południowej strony raju. Szatan
w samotności trawi gorycz, zwątpienie, pychę i rozpacz, ostatecznie utwierdzając
w sobie zło. Przemienia się w kormorana, ale czujne straże anielskie odnajdują go,
kiedy przybrawszy postać ropuchy próbuje kusić śpiącą Ewę. Spętany i poniżony
zostaje wygnany przez Gabriela z raju.

558



Aby uniemożliwić szatanowi ponowne kuszenie, Rafał (u Miltona nie jest
archaniołem, lecz sześcioskrzydłym serafinem) poucza pierwszych ludzi o naturze
złego ducha. Szatan zdołał przechytrzyć ponownie straże anielskie: pod postacią
mgły przedostał się jeszcze raz do raju, wniknął do ciała śpiącego węża i skusił
Ewę. Na widok zgubionej towarzyszki życia, Adam – kierując się miłością
(Milton słynął jako antyfeminista) – świadomie podzielił jej los zjadając zakazany
owoc. Pełniący straż w raju aniołowie zostali usprawiedliwieni przez Boga, gdyż
nie mogli przeciwstawić się sprytowi przewyższającego ich inteligencją złego
ducha.

Zakończenie rajskiego dramatu jest znów zgodne z przekazem biblijnym.
Michał ujmuje Adama i Ewę za ręce i wyprowadza z Edenu. Przez chwilę wiedzie
ich jeszcze po skalistej drodze w dół ku równinie i niepostrzeżenie znika.
„Odejdziesz stąd i bez niechęci raj ten porzucisz, gdyż raj będzie w tobie” – to
ostatnie słowa skierowane przez Michała do Adama. Znakiem wyjścia z raju jest
płomienisty miecz wirujący i stojący na straży cherubini.

Człowiek – twierdzi Milton – upadł skuszony przez inteligentniejszą od siebie
istotę, a więc nie dokonał świadomego wyboru. Bóg daje dlatego człowiekowi
szansę poprawy. Szatan zgrzeszył świadomie i nie był kuszony przez nikogo,
dlatego nie ma dlań żadnej nadziei. Trawią go bolesne uczucia: rozpacz,
zwątpienie, pycha. Znawcy Miltona są podzieleni: jedni uważają, iż artysta uległ
magii złego ducha, a w Raju utraconym kryje się podziw dla szatana, inni widzą
w poemacie przekaz ortodoksyjny. Nieświadomego satanistę uczynili z Miltona
po raz pierwszy romantycy – Shelley i Blake. To oni rozpoczęli interpretację Raju
jako apoteozy pysznego buntownika. Z czasem dołączyli do nich inni (romantycy
niemieccy z Schillerem na czele). Spór ten trwa do dziś. Powszechnie znana jest
purytańska niechęć Miltona do ortodoksyjnego katolicyzmu. W Raju nawiązuje do
apokryficznej tradycji, powołując archanioła Uriela, który wraz z trzema kano-
nicznymi: Michałem, Rafałem i Gabrielem, rządzi czterema narożnikami świata.
Milton używa również (zapewne świadomie) niezgodnie z ortodoksyjną wykładnią
nazw hierarchii i chórów anielskich. Podobnie postępowali od najdawniejszych
czasów zwolennicy nauk okultystycznych, którym ciągle brakowało imion aniel-
skich i wykorzystywali w tym celu mało znane imiona biblijne.

Dzieło Dantego należy do paradygmatu kultury średniowiecznej i angelologia
Boskiej komedii nie budzi do dziś żadnych zastrzeżeń: jest literacką rekapitulacją
tego, co mówiła o aniołach nauka i teologia schyłku wieków średnich. Późniejsze
o prawie cztery wieki dzieło Miltona (1667) zostało zbudowane przy pomocy tego
samego sztafażu, co Boska komedia: w epoce nowożytnej barokowy artysta wyko-
rzystał angelologię średniowieczną. Mało tego: pozostając wyznawcą kopernika-
nizmu, zastosował ptolemejski system geocentryczny.

Nie jest celem ustalać tu, czy Milton był satanistą. Jest pewne, iż próbował
przeniknąć tragedię złego ducha i jego wypowiedź daje do myślenia. Problemem
jest, jak najdoskonalszy z aniołów, przez nikogo nie zwodzony, mógł dobrowolnie
i świadomie wybrać autodestrukcję. Przyczyną tego odstępstwa – mówi Milton –

559



jest brak miłości. Mimo statusu najdoskonalszego z duchów, utracił miłość do
Boga, a z czasem do czegokolwiek. Cechuje go brak wiary w miłość Boga do
stworzeń, w miłość stworzeń do Stwórcy, okazuje się w ogóle miłości nie rozu-
mieć. Doskonałym umysłem, zimnym i niezmąconym jakimkolwiek uczuciem
prócz nienawiści, zdaje się właśnie miłość niszczyć ze szczególną zaciekłością.
Być może Raj utracony jest poematem o utracie miłości, z której wynika nie-
odwracalna tragedia dla złych duchów i wielki dramat ludzkości. Miłość jest cnotą
kardynalną, czyli trwałą dyspozycją daną stworzeniu przez Stwórcę i od konkret-
nego stworzenia zależy, czy dyspozycję tę uaktywni w życiu, czy też zagubi.

W literaturze pięknej rzetelna refleksja o dobrych duchach skończyła się
w epoce baroku. Klimat wniesiony przez powiewy francuskiego racjonalizmu
i oświecenia wybitnie nie sprzyjał uprawianiu tematu anielskiego w beletrystyce.
Odtąd wątki dobrych duchów zaczęły pojawiać się na zasadzie ornamentu, pisarze
uznali tradycyjną angelologię za zdecydowanie nieliteracką i niedramatyczną. Nikt
z czołowych przedstawicieli literatury XVIII i XIX wieku nie podjął wątku
dobrych duchów w sposób poważny. Przyjęło się u schyłku ubiegłego wieku
uważać ten temat za kompletnie wyeksploatowany, mógł więc odrodzić się tylko
w postaci groteskowej. Właśnie taki charakter posiada osobliwa powieść Anatola
France’a Bunt aniołów. Jest to błyskotliwa i napisana lekkim piórem historia
upadłych aniołów, którzy znienacka zjawili się w Paryżu i przybrali ludzkie ciała
(przeważnie artystów), by wieść żywoty wypełnione miłostkami, zdradami,
zabójstwami i czasem uniesieniami twórczymi. Aniołowie przygotowują coś na
kształt wszechświatowej rewolucji, dlatego wyposażeni zostali w bomby i inne
anarchistyczne utensylia. Cóż, dla France’a – tego zimnokrwistego racjonalisty
i empiryka – aniołowie to po prostu muzealny eksponat, który nie nadaje się do
innej ekspozycji, jak przez pryzmat ironii i groteski. Bunt aniołów nie jest
zapewne arcydziełem, jedynie koneserzy prozy France’a mogą z lubością roz-
koszować się wirtuozerią i elegancją stylu.

Nie zdezaktualizowała się natomiast późniejsza o kilka zaledwie lat powieść
Bułhakowa Mistrz i Małgorzata, chociaż łączy ją z Buntem aniołów groteskowa
konwencja oraz koncepcja anarchistycznego emploi świata duchowego. Bunt
aniołów jest dziś literackim bibelotem, podczas gdy w powieści Bułhakowa prze-
żywamy autentyczny dramat świata ludzkiego i duchowego, splątanych gordyjskim
węzłem. Bułhakow stworzył literacki traktat teologiczny, który przekazuje
potomnym pewną metafizykę i uniwersalia, a przyjęta poetyka „boskiej komedii”
była jedyną możliwą do zaakceptowania przez zlaicyzowaną i zdeprawowaną
rzeczywistość, w której artyście przyszło żyć i tworzyć.

Warto wspomnieć o niezbyt udanym dramacie Friedricha Dürrenmatta Anioł
zstąpił do Babilonu. Jest to komediowo potraktowana historyjka anioła wcielające-
go się w postać żebraka, który w towarzystwie powabnej dziewczyny zmierza do
Babilonu, wiedzie dysputy z królem Nabuchodonozorem. W Babilonie dzieją się
ważne rzeczy, tymczasem anioł przelatuje z palmy na palmę, rozmawia
z kolibrami, jednym słowem nie ma dlań miejsca w świecie bytów materialnych.

560



Utwór kończy się powrotem anioła do nieba. Świat duchowy okazuje się u Dür-
renmatta nie rozumieć świata ludzkiego i obydwa wymiary wydają się sobie
niepotrzebne. Aniołowie są natomiast wszechobecni i pełni mocy w Trylogii
kosmicznej C.S. Lewisa. To obszerne dzieło należące dziś do klasyki fantasy
odtwarza z epickim rozmachem historię upadku i zbawienia wszechświata, od
momentu stworzenia do Sądu Ostatecznego. Aniołowie (w powieści nazywani są
eldilami) uczestniczą obok ludzi i innych stworzeń w strasznej wojnie dobra ze
złem. Równie gorzkie, a zarazem pełne powagi, refleksje snuje Rainer Maria Rilke
w Elegiach Duinejskich. Niemym adresatem ludzkich skarg i marzeń jest tu
niewyrażalna i niedostępna zmysłom oraz rozumowi rzeczywistość świata ducho-
wego. Transcendentalnie zorientowany i boleśnie odczuwający paradoksy życia
człowiek XX wieku próbuje nawiązać dialog z aniołem, który bynajmniej nie jest
czułym przyjacielem: jawi się jako anioł śmierci – piękny w grozie i majestacie
posłaniec z tamtego świata, zapraszający duszę poety w ostatnią, tę jedynie istotną
w ludzkim życiu podróż. Rilke wyraża dramat człowieka pragnącego wieść dialog
ze światem duchowym i nie potrafiącym znaleźć doń odpowiedniego klucza. Ten
świat pociąga i przeraża zarazem, wzrasta świadomość, że jedyna doń droga
wiedzie przez bramę śmierci. Lęk przed nieznanym, świadomość ograniczeń po-
znania rozumu i zmysłów zostaje w końcu osłabiona odrobiną optymizmu: Rilke
odnajduje światło w morzu ciemności – tamtemu światu człowiek może zaofero-
wać rzeczy proste (z ludzkiego punktu widzenia). Ponownie pojawia się (wcześ-
niej u św. Pawła i Angelusa Silesiusa) koncepcja świata jako widowiska dla
aniołów.

W literaturze pięknej można wyodrębnić nurt tzw. literatury religijnej. Twór-
czość ta charakteryzuje się z reguły fundamentalizmem doktrynalnym i sprowadza
się do komentowania lub egzemplifikowania prawd wiary. Trudno byłoby znaleźć
tu wątki oryginalne, stawiające problematykę religijną w nowym świetle. Twórcy
ci podejmując wątek dobrych duchów ograniczają się z reguły do literackiego
konterfektu aniołów nie wykraczającego poza ramy Pisma Świętego, tzn. cała
literackość sprowadza się do przełożenia konkretnych fragmentów Biblii na język
literacki, dostosowania formy do powieściowej lub teatralnej, czasem przeniesienia
czasu akcji do współczesności. Przykładem takiego mało twórczego rozwijania
tematyki dobrych duchów może być Zwiastowanie Paula Claudela, w którym po-
jawiają się recytujące łacińskie modlitwy głosy anielskie – w tym konkretnym
utworze zbędne tło typowo ludzkiego dramatu. Claudel pisał o aniołach w Pre-
sence et Prophetie oraz wielokrotnie w Dziennikach, w których „objawiał” prawdy
powszechnie znane, np. istnienie chórów anielskich.

W Polsce jedynym artystą stricte religijnym, który podjął temat aniołów, był
Jerzy Liebert; jego Anioł pokoju oraz Dzwony to poważna refleksja o dobrych
duchach, o czym pisze w naszym tomie Anna Marta Szczepan. Niestety, aniołowie
pojawiający się w literaturze staropolskiej, potem w poezji romantycznej
(Słowacki, Mickiewicz, Norwid, Krasiński, Lenartowicz), nie posiadają godnej
duchom głębi, spełniają raczej funkcję ornamentacyjną. W powieściach Sienkiewi-

561



cza i Reymonta kilkakrotnie powtarza się motyw modlitwy Anioł Pański, służący
do oddania realiów historycznych. Podobnie zostali przedstawieni aniołowie
w strofach Asnyka, Konopnickiej, Ujejskiego, Sowińskiego. Modny w literaturze
modernistycznej motyw anielski oddaje nie tyle istotę anielskości, co meandry
duszy i wyobraźni artysty, czasem wynika on z fascynacji obrzędowością lub
folklorem, np. bardzo popularny Anioł Pański Tetmajera oraz Anioł Kasprowicza.

Dla literatury polskiej XX wieku temat anielski stał się pretekstem do
rozważań estetycznych (np. Anioł stróż K. Iłłakowiczówny), do traktowania go
jako amora (Modlitwa do anioła stróża K.I. Gałczyńskiego), do ujęć groteskowych
i ironicznych (Siódmy anioł Z. Herberta, Śmierć Andersena K.I. Gałczyńskiego,
Dwa duchy W. Zagórskiego). Motywem anioła stróża nasycona jest polska litera-
tura dziecięca: na uwagę zasługuje dziełko Stefanii Bańdo-Stopkowej Anioł stróż,
opowiadające o jednym dniu życia wiejskiego dziecka i jego anioła stróża.
Zarówno jednak ona, jak i inni autorzy literatury dziecięcej, nie wychodzą poza
stereotyp słodkich i delikatnych opiekunów ze skrzydełkami. Wśród współczes-
nych dzieł literackich – eksploatujących motyw anielski w sposób dewocjonalny
i skostniały, albo stosujących konwencję groteskową – odnajdujemy również kilka
utworów (głównie poetyckich) proponujących ujęcie inne: są one przepełnione
powagą i metafizyczną nutą, nawiązują do szczytów poezji Lieberta. Jako przykład
należy wymienić w tym miejscu Z szopką K.K. Baczyńskiego, Aniołowie A. Świr-
szczyńskiej, O aniołach Cz. Miłosza, Ścieżka B. Żurakowskiego, a przede wszyst-
kim piękne tomiki poetyckie poświęcone dobrym duchom: trudno obecnie do-
stępne Monologi anielskie W. Bąka (tomik pochodzi z roku 1938) oraz Poemat
o aniołach (1991) J. Skrzeczkowskiego.

Podsumowując to krótkie omówienie, konstatujemy regres (oby nie ostateczny)
tematu w większych formach epickich, szczególnie w powieści. Nawet jeżeli
w prozie współczesnej temat dobrych duchów bywa podejmowany, to z reguły
niebiescy posłańcy występują albo akcydentalnie, albo są przedstawiani w kon-
wencji groteskowej. Aniołowie przetrwali natomiast we współczesnej poezji,
w dodatku nie tylko w uciesznych fraszkach i figlikach, ale w poezji wysokiej –
penetrującej problematykę religijną i filozoficzną. Jeżeli literatura piękna potrafi
dziś jeszcze dostarczyć wzruszeń, duchowego oczyszczenia i rozpalić w ludzkim
sercu tęsknotę za światem dobrych duchów, to zawdzięczamy to w głównej mierze
właśnie poezji, tej potrafiącej podjąć poważną refleksję o sprawach transcendental-
nych.

562



ROMAN MAZURKIEWICZ

Aniołowie w piśmiennictwie staropolskim
(rekonesans bibliograficzny)

Temat staropolskiej angelologii nie doczekał się dotychczas ujęcia mono-
graficznego, a i studiów szczegółowych poruszających „kwestie anielskie”
w dawnym piśmiennictwie próżno by szukać w pracach poświęconych
dziejom naszej literatury. Dość wspomnieć, że sporządzona ostatnio przez
Herberta Oleschko bibliografia angelologiczna nie zawiera ani jednego
tytułu „staropolskiego”1. Hasła „Anioł w literaturze polskiej” nie znajdzie-
my nawet w niezawodnej w wielu innych dziedzinach Encyklopedii Kato-
lickiej; jedynie w haśle „Anioł stróż” odniesieniom literackim poświęcono
osobny akapit autorstwa Stefana Sawickiego2. Garść rozproszonych re-
fleksji na temat staropolskiej angelologii, najczęściej jednak o charakterze
interpretacyjnym, a nie systematycznym, znaleźć można w niektórych pra-
cach historycznoliterackich, jak np. studium Teresy Michałowskiej Świat
poetycki: granice wyobraźni. O poezji polskiej XV wieku3 czy książka
Jacka Sokolskiego na temat staropolskich wyobrażeń zaświatów4.

Uwzględnienia angelologicznego wątku w piśmiennictwie staropolskim
zabrakło również w pierwotnym programie sesji „Aniołowie – duchowa
osnowa świata”, jakkolwiek znalazły się w nim wystąpienia poświęcone

1 H. Oleschko, Aniołów dyskretny lot, Kalwaria Zebrzydowska 1996, s. 111-116.
2 S. Sawicki, Hasło Anioł stróż w literaturze polskiej [w:] Encyklopedia Katolicka,

Lublin 1984, t. 1, szp. 615.
3 W tomie Pogranicza i konteksty literatury polskiego średniowiecza, pod red. T. Mi-

chałowskiej, Wrocław 1989.
4 J. Sokolski, Staropolskie zaświaty. Obraz piekła, czyśćca i nieba w renesansowej

i barokowej literaturze polskiej wobec tradycji średniowiecznej, Wrocław 1994.

563



„tematom anielskim” w twórczości Mickiewicza, Słowackiego czy Lieber-
ta. Na prośbę organizatorów postanowiłem zatem „dopisać” do posesyj-
nego tomu szkic poświęcony owemu „brakującemu ogniwu”. Jest ono zbyt
ważne, by mogło zostać pominięte całkowitym milczeniem; nie tylko
z uwagi na „bazowy charakter” oraz długotrwałość epoki staropolskiej, ale
również ze względu na to, że była ona niewątpliwie, zwłaszcza w porów-
naniu z czasami późniejszymi, okresem największego uwrażliwienia na
fenomen świata anielskiego.

Ogromny zasięg czasowy, zróżnicowanie tematyczne, gatunkowe i prag-
matyczne staropolskiego piśmiennictwa uwzględniającego w rozmaitych
kontekstach i zakresach motywy angelologiczne sprawia, że nie może być
tutaj mowy o wyczerpującym opracowaniu czy choćby o przejrzystym
uporządkowaniu tematu. Ów wstępny, rozpoznawczy przegląd ma jedynie
unaocznić ogromną żywotność problematyki angelologicznej w naszym
dawnym piśmiennictwie, a zarazem zasugerować kierunki i możliwości
ewentualnych kwerend i badań w tym zakresie.

Przyjęcie chrześcijaństwa z jego doktryną, kalendarzem, teologią,
liturgią, hymnografią, ikonografią etc. sprawiło, że angelologia stała się
trwałym składnikiem nowego światopoglądu, może nie o pierwszorzędnym,
ale z pewnością istotnym znaczeniu. Jak zauważa Brygida Kürbis, doktry-
na chrześcijańska wniosła „potężną i uporządkowaną wizję świata z tro-
nującym Chrystusem Pantokratorem i Sędzią wszystkich ludzi, z hierarchią
aniołów, z Bogurodzicą, [...] z rzeszą świętych pośredników...”5. W świe-
tle elementarnej edukacji biblijnej oraz opartej jeszcze na programie
karolińskim średniowiecznej katechezy6, świat anielski uczestniczy we
wszystkich najważniejszych wydarzeniach historii zbawienia: od stworze-
nia świata aż po apokaliptyczną wizję końca dziejów. Prawdę tę uświada-
miały wiernym należące do kanonu katechetycznego formuły i modlitwy:
w Credo wyznanie wiary w stworzenie „nieba i ziemi, wszystkich rzeczy
widzialnych i niewidzialnych”, w Pozdrowieniu anielskim przypomnienie
udziału świata anielskiego w tajemnicy Wcielenia, w Confiteor podkreśle-
nie opiekuńczej i orędowniczej jego funkcji wobec grzeszników. Nie
mniejsze znaczenie dla kształtowania się wyobrażeń angelologicznych mia-

5 B. Kürbis, O życiu religijnym w Polsce X-XII wieku [w:] Pogranicza i konteksty
literatury..., s. 13.

6 W Admonitio generalis Karola Wielkiego znajdujemy m.in. zalecenie odnoszące się
do wzywania aniołów Michała, Gabriela i Rafała. Zob. J. Wolny, Z dziejów katechezy [w:]
Dzieje teologii katolickiej w Polsce, pod red. M. Rechowicza, t. 1. Średniowiecze, Lublin
1974, s. 152.

564



ła recepcja hierarchicznej wizji świata anielskiego w pismach Pseudo-Dio-
nizego oraz wizji dualistycznej, ugruntowanej w średniowieczu przez
Psychomachię Prudencjusza, a determinującej m.in. podstawowe dla każ-
dego chrześcijanina przeświadczenia eschatologiczne. Zaszczepione
i ugruntowane w pierwszych stuleciach naszego chrześcijaństwa wyobraże-
nia, obejmujące poglądy na temat natury i struktury świata anielskiego, roli
aniołów w dziejach zbawienia i w życiu człowieka, jak również podstawo-
we formy ich kultu, przetrwały w niezmienionej zasadniczo postaci do
schyłku epoki staropolskiej.

TERMINOLOGIA

Rozpocznijmy od kilku uwag na temat staropolskiej terminologii ange-
lologicznej, która, ograniczając się zrazu do terminów przejętych z łaciny
(lub za jej pośrednictwem z greki), z biegiem czasu dodawała do nich
także określenia rodzime, nie zawsze zresztą konsekwentnie trzymające się
pierwotnej etymologii. W oparciu o zachowane słowniki i mamotrekty
z epoki7, teksty przekładów biblijnych, glosowanych kazań i zabytków
literackich, jak również na podstawie dzisiejszych słowników językoznaw-
czych8 można zrekonstruować podstawowy repertuar staropolskiego na-
zewnictwa dziewięciu chórów anielskich:

1. Seraphini – serafinowie, serafy, mi ośnicy, gorejący, pa ający
2. Cherubini – cherubinowie, cherubowie, uczennicy, umiejętnicy
3. Throni – trony, tronowie, stolecznicy, stolcowie
4. Dominationes – panowania, panujący, paniczy, państwa
5. Virtutes – moce, mocarstwa, si y, zwycięstwa, księstwa
6. Potestates – w adze, potęgi, potestaci, mocarstwa, mocarze
7. Principati – zwierzchności, księstwa, książęta, dygnitarstwa, si y, męstwa, cnoty,
skromliwi
8. Archangeli – archanjeli
9. Angeli – anjeli, s użebnicy.

Jak widać, inwencja naszych tłumaczy i twórców była w odniesieniu
do ustalonej już przecież terminologii angelologicznej całkiem spora,
niekiedy może nawet nazbyt żywiołowa. Właściwie jedynie nazwy chórów

7 Słowniki Bartłomieja z Bydgoszczy, Jana z Kruchowa, Jana Murmeliusa, Franciszka
Mymera, Jana Mączyńskiego, mamotrekt lubiński.

8 Tu przede wszystkim Słownik łaciny średniowiecznej w Polsce, Słownik staropolski
oraz Słownik polszczyzny XVI wieku.

565



najwyższej triady anielskiej (serafini, cherubini, trony) oraz dwóch
najniższych chórów (aniołowie, archaniołowie) nie budzą wątpliwości co
do ich jednoznacznej identyfikacji; o wiele gorzej przedstawia się kwestia
terminologicznej przejrzystości w odniesieniu do nazw chórów triady
środkowej oraz chóru triady najniższej zwanego principati (zwierzchności).
Widać tu spore przemieszanie pojęć – określanie tymi samymi nazwami
różnych chórów anielskich, wprowadzanie określeń nowych, o niezbyt
jasnej motywacji9.

W jednym z inkunabułów Biblioteki Uniwersyteckiej w Poznaniu za-
chował się autograf łacińsko-polskiego słownika Bartłomieja z Bydgoszczy
(zm. 1548), którego fragment odzwierciedla stan polskiej terminologii
angelologicznej na przełomie średniowiecza i renesansu. Co istotne, autor
utrwalił nie tylko rodzime odpowiedniki łacińskich nazw poszczególnych
chórów anielskich, ale także określenia przypisywanych im w tradycji
funkcji i czynności, składających się na wyobrażenie anielskiego śpiewu
i tańca przed Bożym tronem:

De hierarchys angelorum hierarchia zgromadzenie, rozdzia , święte księstwa
Angeli gaudent radują się
Archangeli letantur weselą się
Principatus księstwa exultant skaczą
Potestates mocarstwa iubilant kochają się
Virtutes si y, zwycięstwa psallunt śpiewają
Dominationes państwa armonisant piszczą s odko
Throni stolecznicy symphonisant zgodnie śpiewają
Cherubini uczennicy abo umiejętnicy hymnisant wesele poją
Seraphin gorający citarisant gędą10.

Wspomniałem już, że kształtowanie się staropolskiego słownika
angelologicznego, a wraz z nim pojęć i wyobrażeń na temat świata aniel-
skiego dokonywało się m.in. w procesie powstawania kolejnych przekła-
dów biblijnych; dla katolików rolę szczególną spełniło w tym względzie
tłumaczenie Pisma Świętego autorstwa Jakuba Wujka (1599). Dokładna
analiza wszystkich staropolskich (katolickich i protestanckich) przekładów
biblijnych pod kątem występującej w nich terminologii angelologicznej
mogłaby przynieść interesujące rezultaty.

9 Ów terminologiczny zamęt utrwaliły m.in. przekłady biblijne Jakuba Wujka; zob.
H. Oleschko, Aniołów dyskretny..., s. 44.

10 Bartłomiej z Bydgoszczy, Słownik łacińsko-polski, cyt. za: W. Wydra, W.R. Rzepka,
Chrestomatia staropolska. Teksty do roku 1543, Wrocław 1984, s. 212.

566



MODLITWY I NABOŻEŃSTWA

O wczesnym istnieniu kultu aniołów w średniowiecznej Polsce świad-
czą nie tylko powszechnie używane księgi liturgiczne11, ale także zacho-
wane do naszych czasów rękopiśmienne modlitewniki łacińskie i polskie,
przeznaczone do użytku prywatnego, a zatem dające w jakiejś mierze
wyobrażenie o charakterze pobożności prywatnej ówczesnych elit kościel-
nych i świeckich.

Unikatowym świadectwem recepcji żywego na dworach ówczesnej
Europy kultu aniołów i archaniołów jest tzw. Modlitewnik Gertrudy
zachowany w rękopisie słynnego Psałterza Egberta z Cividale. Choć
wpisane do kodeksu łacińskie modlitwy nie są z pewnością dziełem samej
księżnej Gertrudy Mieszkówny (zm. 1108), to, jak zauważa Brygida
Kürbis,

te używane na dworze piastowskim teksty modlitewne są świadectwem akceptacji
w tym kręgu pe ni życia chrześcijańskiego: uczestnictwa w liturgii i sakramentach,
a także potrzeb osobistego nabożeństwa jednej z dostojnych niewiast stosującej się
do nauk opiekującego się jej życiem duchowym kap ana12.

Wątek angelologiczny snuje się tutaj poprzez cały cykl modlitewny:
m.in. już na jego wstępie (modlitwa nr 4) księżna zwraca się z prośbą
o wstawiennictwo u Boga oraz o obronę przed atakami złych mocy do
Michała archanioła, a zaraz potem do wszystkich aniołów (nr 5). W modli-
twie za kapłana sprawującego ofiarę Mszy św. (nr 22) wymienione zostały
nazwy dziewięciu chórów anielskich, a przedostatnia modlitwa zbioru
(nr 94) błaga ponownie o wstawiennictwo za wiernymi zmarłymi świętego
Michała.

Wzywanie chórów anielskich i archanio ów na początku modlitewnika – wynika
z wiary w niezawodność ich – mieszkańców nieba – wstawiania się za ludźmi
u Najwyższego. Tę wiarę żywili panujący, do których rodzin należy Gertruda –
aczkolwiek korzy się ona tu jako zwyczajna, niegodna grzesznica, to przecież i ona
jest tego orędownictwa pewna. I na początku i na końcu księgi wzywany jest
archanio Micha jako patron dobrej śmierci13.

11 Zob. np. przekład kanonu mszalnego z pocz. XV w.: „Nabożni, pokorni Ciebie
prosimy, Wszechmocny Boże, każy ty donieści przez ręce świętego anjoła twego na
wysokości ołtarza twego przed obliczym Bożej mocy twej i racz dać, aby jile kole jich
z tej ołtarzowej uczęstności naświętszego Syna twego ciało i krew przyjęlibychom”. Cyt.
za: W. Wydra, W.R. Rzepka, Chrestomatia..., s. 32.

12 Modlitwy księżnej Gertrudy z Psałterza Egberta w Cividale, przełożyła i opracowała
B. Kürbis, Kraków 1998, s. 7.

13 Modlitwy księżnej Gertrudy..., s. 56.

567



Dodajmy, że tradycja żywego kultu aniołów w modlitewnikach prze-
znaczonych dla panujących przetrwała do schyłku wieków średnich; wątki
angelologiczne występują w rozmaitym nasileniu we wszystkich „królew-
skich modlitewnikach” Jagiellonów: Władysława Warneńczyka, Władysła-
wa Jagiellończyka, królowej Bony, Zygmunta I14. Znajdujemy w nich
m.in. modlitwy do Michała archanioła jako wodza niebiańskich zastępów,
do archanioła Rafała jako opiekuna podróżujących, wreszcie do anioła
stróża. Na osobną uwagę zasługuje niezwykły (i wciąż czekający na swego
monografistę) tzw. Modlitewnik Władysława Warneńczyka15, łączący
treści modlitewne z średniowieczną krystalomancją, w której rolę szcze-
gólną odgrywa pośrednictwo niebiańskich duchów, a zwłaszcza czterech
„wielkich” archaniołów: Michała, Gabriela, Rafała i Uriela.

Polskojęzyczny wariant średniowiecznego nabożeństwa do anioła stróża
reprezentują piętnastowieczne Godziny o włosnym anjele z tzw. Godzinek
Wacława16. Prócz modlitw do anioła stróża mamy tu również suffragia
do archaniołów Michała, Gabriela i Rafała oraz wzmianki o poszczegól-
nych chórach anielskich. Oto dwie wybrane formuły modlitwy do anioła
stróża z Godzinek Wacława:

Święty anjele Boży, strożu cia a mego i duszy mej, odejmi mię i przyjmi w mirze
duch moj, i ofieruj Świętej Trojcy w korze anjelskim.
Święty anjele, strożu cia a mego i dusze mej, mi ościwym uwieselenim odejmi duszę
moje, kiedy się ubierze część z ych duchow aby ją wydarli17.

Szesnastowieczne polskie książki do nabożeństwa wzorowały się z re-
guły na łacińskich modlitewnikach typu Hortulus animae. Niezwykle
popularne u schyłku XV wieku hortulusy łacińskie zawierały m.in. modli-
twy De s. Michaele archangelo, Ad proprium angelum oraz De omnibus
angelis. W ich polskich odpowiednikach osobne modlitwy do aniołów po-
jawiły się później, wraz z wyodrębnieniem się działu „Modlitwy o roz-
maitych świętych: anjołach, apostolech, męczennikach...”. I tak w Hortulu-
sie wydanym w Krakowie u Mikołaja Scharffenbergera po roku 1585 (jak
również w edycjach późniejszych) występuje już „komplet” modlitw do

14 U. Borkowska, Królewskie modlitewniki. Studium z kultury religijnej epoki Jagiello-
nów (XV i początek XVI wieku), Lublin 1988, s. 197-199.

15 Oryginał modlitewnika znajduje się w Bodleian Library w Oksfordzie; zob. Modli-
tewnik Władysława Warneńczyka w zbiorach Biblioteki Bodlejańskiej z uwzględnieniem
zapisków Józefa Korzeniowskiego, oprac. L. Bernacki, R. Ganszyniec, W. Podlacha, Lwów
1928.

16 L. Malinowski, Modlitwy Wacława, zabytek języka polskiego z w. XV, Kraków 1887.
17 L. Malinowski, Modlitwy Wacława..., pag. 138, 140.

568



aniołów: Modlitwa ku świętemu Michałowi archanjołowi („Wielebny świę-
ty Michale, namocniejszy archanjele...”), Modlitwa ku własnemu anjołowi
(„Anjele Boży wybrany, mnie za stróża z nieba dany...”) oraz Modlitwa ku
wszystkim anjołom („Wszyscy święci anjołowie i archanjołowie, stolcowie,
panujący, księstwa, mocarstwa, cherubin i serafin...”)18.

Modlitwy do aniołów znalazły należne sobie miejsce także w Harfie
duchownej (1585) jezuickiego teologa i kaznodziei Marcina Laterny. Ta
pierwsza oryginalna książka do nabożeństwa w języku polskim miała
w ciągu XVI i XVII wieku aż 25 wydań. W modlitewniku przeznaczonym
dla kobiet pt. Gospodarstwo duchowne (Kraków 1601) Piotr Skarga za-
mieścił m.in. litanię do aniołów, którą zalecano odmawiać w każdy
poniedziałek.

Spośród licznych zbiorów modlitw i nabożeństw do aniołów wydawa-
nych u nas w ciągu XVII stulecia oraz w pierwszej połowie XVIII wieku
odnotujmy kilka wybranych tytułów:

De sancte Angelis libellus primum Neapoli studio Antonii Ducae impressus [...], Hymnus de
septem princibus Angelorum. Antiphona de sancto Michaele. [...] Litaniae de sanctis
Angelis, Nesvisii, apud Thomam Makowski, 1609.

Marian Postękalski (Podstękalski), Officium, albo Godzinki Michała świętego skrócone,
Kraków 1612 (?).

Marcin Boromiusz (Baroniusz), Officium albo Godzinki o Anjele Strożu zebrane z Brewiarza
rzymskiego i z Pisma świętego, Kraków, Andrzej Piotrkowczyk, 1614.

Officium albo Godzinki Michała św..., Kraków, Franciszek Cezary, 1618.
Officium s. Angelis Custodis in usum Confraternitatis Angelicae cum suis hymnis, collectis

et antiphonis ordinatum, Cracovie, in officina Andreae Petricovii, 1628.
Joannes Alandus, Devotio hebdomodaria ad s. Michaelem (Nabożeństwo tygodniowe do św.

Michała), Wilno 1630.
Modlitwa wielce nabożna do Pana Jezusa i do anioła stróża, b.m.r. (XVII w.).
Wawrzyniec Bartilius, Officia de s. Michaele et Angelo Custode et aliis angelicis (brak

zachowanego wydania).
Koronka Bractwa ŚŚ. Aniołów Stróżów od Ojca Świętego Urbana VIII Zakonowi Ojca Św.

Pawła, pierwszego pustelnika nadanego... (1626), Częstochowa 1722.
Nabożeństwo do Michała archanioła przeciwko nieprzyjaciołom widomym i niewidomym...,

Warszawa 1747.

W wymienionej na przedostatnim miejscu Koronce Bractwa ŚŚ. Anio-
łów Stróżów (bractwo to powstało w roku 1616 na Jasnej Górze; w roku
1626 zyskało status arcybractwa) znajdujemy kilka popularnych wówczas

18 Zob. L. Bernacki, Pierwsza książka polska. Studium bibliograficzne, Lwów 1918,
s. 304-308.

569



nabożeństw do aniołów stróżów: nowennę, koronkę, litanię oraz pieśni. Na
szczególną uwagę zasługuje koronka anielska, składająca się z trzech częś-
ci: radosnej, bolesnej i chwalebnej; każda z nich rozważa trzy tajemnice,
ukazujące rolę poszczególnych chórów anielskich w dziejach zbawienia:

1. Tajemnice radosne: Zwiastowanie (aniołowie), Boże Narodzenie
(archaniołowie), sen Józefa w Egipcie (księstwa);

2. Tajemnice bolesne: modlitwa w Ogrojcu (moce), Biczowanie (mocar-
stwa), Śmierć Chrystusa (państwa);

3. Tajemnice chwalebne: Zmartwychwstanie (trony), Wniebowstąpienie
(cherubini), Sąd Ostateczny (serafini).

Na marginesie dodajmy, że stulecia XVII i XVIII były okresem żywego
rozkwitu nabożeństwa do aniołów, zwłaszcza Michała archanioła jako
patrona rycerstwa chrześcijańskiego, co wiązało się nie tylko z ideologią
sarmatyzmu, ale także z powstawaniem nowych bractw i ośrodków kultu;
temat w każdym razie wart jest bliższego zbadania19. Oto kilka tytułów
mieszczących się w kręgu tego zagadnienia:

Joannes Alandus, O cudach śś. aniołów Bożych w kościele Ś. Michała archanioła blisko
Nieświeża w Litwie dziejących się, Wilno 1630.

Franciszek Ogiński, Kościół Ś. Michała i wszystkich chórów anielskich na Górze Nieświes-
kiej, w którym Bóg rozliczne dobrodziejstwa cudownie ludziom za przyczyną ś. aniołów
pokazuje; z przydatkiem nabożeństwa i cudów od swych początków do roku 1751
opisany, Wilno, w drukarni Akademii Wileńskiej, 1758.

Archanjelska Michała ś. Archikonfraternia od Ojca ś. niegdy Pawła V, stanowi rycerskiemu
pozwolona..., Kraków 1755.

Jan Kapistran Po aniecki, Archanielska Michała świętego Archikonfraternia [...] na górach
Kalwarii Zebrzydowskiej..., Kraków, druk M. Dyaszewskiego, 1755.

Różnorodne modlitwy i pieśni do aniołów znajdziemy także w prywat-
nych, spisywanych na własny użytek książkach do nabożeństwa z końca
doby staropolskiej. Tak np. Anna z Radomickich Działyńska wpisała do
swego modlitewnika m.in. litanię do anioła stróża oraz modlitwy do
poszczególnych chórów anielskich (aniołów, archaniołów, księstw,
zwierzchności, mocy, państw, tronów, cherubinów, serafinów)20.

19 Por. J. Kłoczowski, Kult św. Michała archanioła w Polsce średniowiecznej, „Zeszyty
Naukowe KUL”, nr 4 (14), 1971, s. 4.

20 Anna z Radomickich Działyńska, Summa duchowna ręką własną [...] zapisana R.
P. 1759, rkps Biblioteki Kórnickiej, sygn. BK 48.

570



KAZNODZIEJSTWO

W kaznodziejstwie staropolskim, zarówno w jego nurcie łacińskim, jak
polskojęzycznym wątki angelologiczne pojawiają się przede wszystkim
w cyklach de tempore i de sanctis (Zwiastowanie, Boże Narodzenie, Wnie-
bowzięcie etc.). Osobne kazania przeznaczone były na przypadające 29
września święto Michała archanioła; znajdziemy je m.in. w zbiorach
Peregryna z Opola (powst. 1297-1304), Mateusza z Krakowa (powst.
w końcu XIV w.) czy Pawła z Zatora (XV w.)21.

Również w polskich Kazaniach świętokrzyskich (powst. w pierwszej
połowie XIV w.) zachował się końcowy fragment kazania na dzień św.
Michała. Sięgając do przykładów biblijnych autor wymienia tu dziewięć
funkcji aniołów spełnianych z woli Boga wobec ludzi; w zachowanych
fragmentach kazania ocalały zaledwie cztery: [4] „anjeli święci dani są
nam na otwadzenie naszego ustraszenia”; [5] „dani są nam anjeli święci
na nauczenie naszego nieumienia”; [8] „anjeli święci dani nam są na
oświecenie naszego sąmnienia”; [9] „dani są święci anjeli w towarzystwo
wiecznego krolewania”22.

W polskojęzycznej części Kazań gnieźnieńskich (początek XV wieku)
aniołowie pojawiają się przede wszystkim w kazaniach na Boże Narodze-
nie, w których obwieszczają pasterzom cud Wcielenia, śpiewają Gloria in
excelsis..., zstępują na ziemię, by oddać cześć Boskiemu Dzieciątku, dzielą
się swoją radością z ludźmi. W kazaniu o św. Janie Ewangeliście archanioł
Gabriel sławi świętość życia apostoła, zaś w chwili jego śmierci zastępy
anielskie zstępują po duszę i prowadzą ją do królestwa niebieskiego.
Ponadto w zakończeniach kilku kazań pojawia się charakterystyczna dla
kaznodziejstwa średniowiecznego formuła wzywająca wiernych do odmó-
wienia Pozdrowienia anielskiego:

A przez to my ucieczmy się dzisia k nie zawitając ją tą to modlitwą, jakoć jest ją by
zawita z krolestwa niebieskiego Gabryjel anjo rzekąc tako: Zdrowa Maryja, mi ościś
pe na, Bog z tobą...23.

Ugruntowane w kaznodziejstwie średniowiecznym tematy i toposy
angelologiczne zachowały żywotność również w późniejszych zbiorach de

21 Zob. A. Brückner, Kazania średniowieczne, cz. 1-3, „Rozprawy Akademii Umiejęt-
ności. Wydział Filologiczny”, t. 24 (1895), t. 25 (1897).

22 Cyt. za W. Wydra, W.R. Rzepka, Chrestomatia..., s. 89-90.
23 Kazania gnieźnieńskie. Podobizna, transliteracja, transkrypcja, wyd. S. Vrtel-

Wierczyński, Poznań 1955, s. 2.

571



tempore et de sanctis; wystarczy przypomnieć dzieła Piotra Skargi (Żywoty
świętych, Wilno 1579; Kazania na niedziele i święta całego roku, Kraków
1595) czy Jakuba Wujka (Postilla catholica, cz. 1-2, Kraków 1573; cz. 3,
Kraków 1575). Interesującym przedsięwzięciem byłoby zapewne zbadanie
pod tym właśnie kątem ówczesnych postylli protestanckich. Tutaj, jedynie
w celu zasygnalizowania problemu, przytoczmy kilka refleksji angelolo-
gicznych z Postylli Mikołaja Reja24.

W Wykładzie Ewangelii na dzień Narodzenia Pańskiego Rej przywołuje
znane z tradycji motywy: zjawienia się w stajence zastępów anielskich
(„dworzanie a ono rycerstwo krolestwa niebieskiego”), służenia Jezusowi,
radosnego śpiewu i sławienia Boga. Natomiast ewangeliczna opowieść
o kuszeniu Chrystusa na pustyni (Ewanjelia niedziele pirwszej w post)
skłania kaznodzieję do sformułowania kilku ogólniejszych uwag na temat
opiekuńczej funkcji aniołów:

A acz to jest rzecz nieomylna, iż Anjeli Boży na to są sprawieni, iż są strożowie tu
narodu ludzkiego, a wszakoż jedno takiego, ktory statecznie a stale stoi przy Panu
swoim. Jako sie to okaza o na Abraamie, na Locie, na Tobiaszu, na Jakobie, gdy
go Anjeli prowadzili do brata jego i na wielu inych ludzi świętych. Ale tych zawżdy
odstępowali, ktorzy sie udawali za swowolnościami a za wymys y swemi. Abowiem
już Anjeli Boży przy takich wytrwać nie mogą, ktorzy odstępują od Pana swego,
gdyż i Duch Pański przy nich wytrwać nie może, jako o nich Pismo powieda (k. 71v).

Z kolei w kazaniu Na dzień rozpamiętywania Męki Pana naszego Rej
powraca do historii stworzenia świata, buntu Lucyfera i jego strącenia
w otchłań piekła (k. 100v-101). Jego niebiańskim przeciwnikiem jest
Michał archanioł, któremu poświęcona została homilia na perykopę Mt 18,
1-10 (Ewanjelia na dzień Michała świętego Archanjoła Pańskiego).

A dlatego dnia dzisiejszego Micha a św. wspominamy i ty święte stany Anjo ów
Pańskich, a tych nieomylnych opiekalników naszych, gdyż w każdym stanie chce
Pan mieć sprawy a porządki swoje, gdyż wiemy, iż oni ustawicznie i z tym
Hetmanem swoim, z tym to Micha em św. bojują za nami z czartem, sprzeciwnikiem
naszym... (k. 332).

Z łaski miłosiernego Boga aniołom została poruczona „straż Pańska
około człowieka”; jej skuteczność zależy wszakże od niego samego:

Także też i Anjo om swoim to poruczyć raczy , iż gdy obaczą jemu być cz owieka
wiernego, a wedle powinności swojej i wedle wolej jego chodzącego przed świętym

24 Mikołaj Rej, Postylla (Wydanie fototypiczne) [w:] M. Rej, Dzieła wszystkie, t. IV,
Wrocław-Warszawa-Kraków 1965. Wszystkie cytaty podaję w transkrypcji za tym
wydaniem.

572



majestatem jego, aby go jako źrzenice w oku pilnie strzegli i namniejszego
postąpienia jego. A gdzieby też obaczyli być niewiernego a zdradliwego jemu, aby
też mniejszą pieczą i mniejszą pracą mieli oko o niego; gdyż sie tak dobrowolnie
udawa za swowoleństwem żywota swojego w marne pos uszeństwo czartowi spros-
nemu (k. 330).

Aniołowie są dla Reja jakby emanacjami Bożej łaski, bez której czło-
wiek, słaby i grzeszny, nieustannie atakowany przez złe moce, nie może
osiągnąć zbawienia:

Raczże ty mi ościwe stroże, ty opiekalniki nasze przystawić do nas, aby nas
ustawicznie od tych srogich sprzeciwnikow naszych bronili, ktorym sie my
w krewkości naszego barzo md ego cia a obronić bez twej aski nie możemy
(k. 332v).

Zamknijmy tę bardzo wybiórczą charakterystykę tematyki angelologicz-
nej w staropolskim kaznodziejstwie kilkoma tytułami z XVII i XVIII
wieku, dającymi pewne wyobrażenie nie tylko o preferencjach tematycz-
nych ówczesnych kazań, ale także o coraz mocniej zmanierowanym ich
barokowym stylu:

Aleksander Obodziński, Poważna legacyja w konsystorzu Trojcy Przenajświętszej [...] przez
najwyższego hetmana hierarchiji niebieskich, anioła Gabryjela, w domku Przenajświęt-
szej Panny Maryi, przed Wcieleniem Syna Bożego odprawiona R. P. 1640, Kraków,
Walerian Piątkowski, 1640.

Marceli Dziewulski, Tytuł za godnością, książę anielski, hetman wojsk Boskich [...] Michał
św. przy dorocznej uroczystości swojej w kościele krakowskim OO. Karmelitów
Bosych..., Kraków, Fr. Cezary, 1717.

Jan Franciszek W ocki, Opieka niezawiedziona s. Michała archanioła dla wszystkich
uciekających się do niego, w kazaniu na to święto w Mogielanach mianym..., Kraków,
Drukarnia Akademicka, 1738.

Adorator anielskiego chleba, pierwszy Książę anielskiej hierarchiji w Kościele tryumfującym,
pierwszy hetman i strażnik w Kościele wojującym, św. Michał archanioł przez prawdziwą
pokorę nad wszystkiemi chórami anielskiemi przełożony i podwyższony, czyli kazanie
na honor św. Michała archanioła [...] w kościele OO. Bernardynów Zakonu Św.
Franciszka [...] we Lwowie roku 1757 miane, Lwów 1757.

HISTORIE BIBLIJNO-APOKRYFICZNE

Podobnie jak inne tematy historii świętej, również angelologia biblijna
stała się pożywką dla powstających w okresie przedtrydenckim niezliczo-
nych opracowań apokryficznych. Zarówno w apokryfach właściwych, juda-
istycznych i starochrześcijańskich, jak i w późnośredniowiecznych nar-
racjach apokryficznych biblijne wątki angelologiczne podlegały z jednej

573



strony procesowi „dookreślania”, konkretyzowania, uszczegółowiania,
z drugiej zaś różnorodnym zabiegom amplifikacyjnym i „beletryzacyj-
nym”. Nasza rodzima twórczość o charakterze biblijno-apokryficznym, któ-
rej rozkwit przypada na przełom XV i XVI stulecia, korzystała niemal
wyłącznie z wzorców łacińskich; występujące w niej obficie motywy ange-
lologiczne mają zatem rodowód ogólnochrześcijański, jakkolwiek ulega-
ły one niekiedy procesowi polonizacji (np. rodzime imiona, realia
obyczajowe).

Charakterystykę zachowanych źródeł rozpocznijmy ab ovo, a więc od
stworzenia świata, postępując dalej zgodnie z chronologią wydarzeń
biblijnych.

Historyja barzo cudna [...] o stworzeniu nieba i ziemie Krzysztofa
Pussmanna (Kraków 1551)25 w typowej dla apokryfów konwencji objaś-
nia zarzewie odwiecznego konfliktu pomiędzy Michałem a Lucyferem,
szatanem a człowiekiem. Oto po stworzeniu Adama archanioł Michał
prowadzi go przed oblicze Lucyfera i żąda, by ten oddał chwałę człowie-
kowi stworzonemu na Boży obraz i podobieństwo; odmowa i bunt Lucyfe-
ra prowadzą do strącenia go z nieba wraz z jego towarzyszami. Po
wygnaniu Adama i Ewy z raju archanioł Michał uczy pierwszych ludzi,
jak mają żyć w nowej sytuacji, zbliżającemu się do kresu życia Adamowi
zapowiada wskrzeszenie na Sądzie Ostatecznym, zaś po jego śmierci
w asyście „wszystkich mocy anielskich” grzebie ciało pierwszego czło-
wieka na górze Hebron.

Odwieczny spór pomiędzy Bogiem a szatanem – w tym wypadku
o władzę nad ludźmi – jest tematem dialogowego utworu pt. Postępek
prawa czartowskiego przeciw rodzajowi ludzkiemu (Brześć Litewski 1570).
„Stronę niebiańską” reprezentują tu m.in. trzej najważniejsi dostojnicy
Boskiego dworu: Michał – marszałek, Gabriel – referendarz oraz Rafał –
kanclerz.

O bezpośrednim i wielorakim zaangażowaniu świata anielskiego w hi-
storię zbawienia mówią także apokryficzne opowieści nowotestamentowe,
z polskich przede wszystkim Rozmyślanie przemyskie oraz Rozmyślania
dominikańskie26. Dziejom Świętej Rodziny przedstawionym w Rozmyśla-

25 Najważniejsze staropolskie teksty apokryficzne zbiera antologia Cały świat nie
pomieściłby ksiąg... Staropolskie opowieści i przekazy apokryficzne, wyd. W.R. Rzepka,
W. Wydra, wstęp M. Adamczyk, Warszawa-Poznań 1996. Tu również liczne objaśnienia
dotyczące dawnej terminologii i wyobrażeń angelologicznych.

26 Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa z rękopisu Grecko-Katolickiej Kapituły
przemyskiej, wyd. A. Brückner, Kraków 1907; Rozmyślania dominikańskie, wyd. i oprac.
K. Górski i W. Kuraszkiewicz, Wrocław 1965.

574



niu przemyskim (powst. około 1470 r.) nieustannie towarzyszy obecność
i działanie aniołów: archanioł Gabriel zwiastuje Joachimowi i Annie
narodziny córki, Maryja posługująca w świątyni częstokroć doznaje
„uciechy anielskiej”, „anioł z niebios” nakłania Józefa i Maryję do
zaślubin, Gabriel posłuje do Nazaretu z Dobrą Nowiną, zastępy anielskie
radują się w niebie z przyzwolenia Dziewicy, aniołowie przynoszą brze-
miennej Maryi południowy posiłek, obwieszczają światu cud narodzin
Chrystusa, skracają drogę ucieczki do Egiptu z dwudziestu trzech do
jednego dnia, archanioł Gabriel pokrzepia Jezusa modlącego się w Ogroj-
cu etc.

Nie mogło zabraknąć żywej obecności aniołów w momencie najważ-
niejszym dla losów ludzkości – w czasie męki i śmierci krzyżowej
Chrystusa. W przepojonych doloryzmem Rozmyślaniach dominikańskich
(powst. przed 1522 r.) aniołowie nie tylko towarzyszą Maryi w najtrudniej-
szych dla niej chwilach, ale wraz z nią – jako przedstawiciele świata
niebiańskiego – uczestniczą w kosmicznym misterium compassionis. Jako
posłańcy podtrzymują także nieustanną więź duchową pomiędzy Matką
a Synem. Kiedy Chrystus modlił się w Ogrojcu, anioł

przynios jej przed oczy duszne krzyż i koronę cirniową, s up przy ktorem mian być
ubiczowan, i miot y z biczmi i pęgami, i powiedzia jej anjo , iż sie już modli
w ogrodzie Syn twoj, aż krwawy pot s niego p ynie, i powieda pannie smętki
Jezusowy [...]. A mog oć to być, iże anjo Gabriel przystąpi ku Panu Jezusowi
uczliwie ale smętnie, przynios ręczniczek od Dziewice Mariej, aby otar oblicze
swoje ukrwawione od potu; i utar sie Jezus onem ręcznikiem i kaza nieść matce
powiedając smętek swoj, a matczyn nie by mniejszy [...]27.

Trwożącego się w Ogrojcu Jezusa pocieszają i umacniają posłane przez
Ojca „anjoły serafińskiego koru”, które następnie zanoszą do nieba Jego
skrwawioną szatę na znak całkowitego poddania się woli Ojca. Po śmierci
Jezusa „wielkość aniołów” towarzyszy Jego duszy w drodze do otchłani.
Inni aniołowie pomagają w zdejmowaniu ciała z krzyża oraz w przygoto-
waniach do pogrzebu: „jedni gwoździe trzymali, drudzy krew błogosławio-
ną z ziemie zbierali, drudzy prześciradło dzierżeli, w ktore ciało Boże
uwinąć mieli”28. W pogrzebie Jezusa uczestniczą nieprzeliczone zastępy
anielskie:

A anjeli z procesją szli przed cia em Bożem i oko o cia a Bożego w dalmatykach,
drudzy w albach, niosąc świece przed cia em Bożym; a drudzy niosą zbroję męki

27 Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa..., ss. 16, 25.
28 Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa..., s. 82.

575



Jezusowej; a niektorzy zwonią na cześć i chwa ę cia u Bożemu. A wszyscy anjeli
śpiewali barzo ża obnemi g osy29.

W Ewangelii Nikodema Michał archanioł prowadzi do nieba dusze
ojców wyzwolone przez Chrystusa z otchłani, zaś w apokryficznym tekście
dotyczącym święcenia niedzieli (Epistola manu Dei scripta, pocz. XVI w.)
przynosi z nieba list napisany przez Jezusa i składa go w sanktuarium „na
Gorze Świętego Michała w Brytanijej”30.

Średniowieczne wyobrażenia na temat świata anielskiego ujawniały się
w całej pełni w apokryfach typu transitus, opowiadających o zaśnięciu
i wniebowzięciu Matki Bożej. Wątek ten występuje m.in. w Żywocie
Pana Jezu Krysta (1522) Baltazara Opecia, wzorowanym na traktacie Pse-
udo-Bonawentury Meditationes vitae Christi. Szczególnie bogaty w obrazy
angelologiczne jest rozdział pt. O chwale, ktorą w każdym korze anjeli
i wszytcy święci Dziewicy Maryi czynili, gdy ją do nieba przez kory
anjelskie chwalebnie z weselim wielkim prowadzili. Bogarodzicę wiedzie
do nieba Chrystus wraz z zastępami anielskimi: „z każdego koru anjeli ją
prowadzili i rozkosznie przed nią śpiewając, dziwili sie jej chwalebności”.
Witając Maryję wszystkie chóry anielskie sławią jej cnoty: „pirwszy kor
anjelski” – pokorę, „kor archanjelski” – czystość, „kor Cnot” – nieporusze-
nie, „kor Mocarzow” – posłuszeństwo, „kor Księstwa” – cierpliwość, „Pań-
stwa” – mądrość, „Stołecznicy” – miłosierdzie, „Cherubinowie” – wiarę,
„Serafinowie” – łaskę. Z wywyższenia Bożej Matki w sposób szczególny
raduje się archanioł Gabriel. Całe zresztą niebo przyjmuje ją z wielkim
weselem: „Archanjołowie z śpiewanim, Książęta z gędzienim, Mocarze
z trąbienim, Chierubini, serafini z nowych piosnek śpiewanim”31.

PIEŚNI RELIGIJNE

Nie znamy żadnej średniowiecznej pieśni w języku polskim dedykowa-
nej św. Michałowi czy też innym aniołom; dopiero w roku 1599 Stanisław
Grochowski ogłosił własny przekład łacińskiego hymnu Tibi Christe
splendor Patris..., przeznaczonego na uroczystość Michała archanioła.
Rodzimą twórczość liturgiczną w języku łacińskim reprezentuje m.in.
anonimowa sekwencja De s. Michaele Archangelo zapisana w tzw. Gra-
duale tarnowskim (ok. 1526). Oto jej początkowy fragment:

29 Rozmyślanie o żywocie Pana Jezusa..., s. 86.
30 Zob. Cały świat nie pomieściłby ksiąg..., ss. 351, 355.
31 Cały świat nie pomieściłby ksiąg..., s. 281-282.

576



1. Paradisi primatis,
Michaelis, principis,
Dies venit celebris.

2a. Angelorum ordines 2b. Celebremus singuli
Dispositos novies Ecclesie filii
Triplicis hierarchie Corde, voce humili.

3a. Cherubin et Seraphin 3b. Angelos, archangelos,
Thronos quoque dominos Principatusque sanctos,
Potestates, virtutes, Regis celi nuncios32.

Poprzestając na tym jednym przykładzie twórczości łacińskiej, przyj-
rzyjmy się bliżej powstałym przed końcem wieku XVI polskim pieśniom
religijnym. Jakkolwiek, o czym była już mowa, nie ma wśród nich osob-
nych utworów poświęconych aniołom, one same pojawiają się w naszych
pieśniach bożonarodzeniowych, pasyjnych, wielkanocnych, maryjnych itd.,
z intensywnością stosowną do stopnia swego uczestnictwa w tajemnicach
świata i jego zbawienia.

Już w ciągu XIV wieku do pierwotnego, dwuzwrotkowego tekstu Bogu-
rodzicy dopisano dalsze strofy, przedstawiające „rajski przebyt” – uprag-
niony cel człowieczego wędrowania – jako miejsce „gdzie krolują anjeli”,
„gdzie sie nam radują szwe niebieskie siły”33.

Pieniem anielskich zastępów rozbrzmiewają przede wszystkim średnio-
wieczne pieśni bożonarodzeniowe. Nie przypadkiem najdawniejsza polska
kolęda (z początku XV w.) nazywa Nowonarodzonego „krolem anjelskim”.
Anioł „zjawia” pastuszkom radosną nowinę, a „rzysza anjelska” wyśpie-
wuje chwałę Bogu na niebie i pokój ludziom dobrej woli. W pieśniach
eucharystycznych Chrystus nazywany jest „anielskim chlebem”, zaś Jego
wniebowstąpieniu towarzyszy rozśpiewany orszak aniołów:

Anjeli s odko śpiewali,
Gdy do nieba prowadzili,
Syna Bożego chwalili,
Alleluja, alleluja.

[...]

32 Cyt. za H. Kowalewicz, Cantica medii aevi polono-latina. t. 1. Sequentiae,
Warszawa 1964.

33 Wszystkie cytaty z pieśni średniowiecznych podaję za wydaniem Średniowieczna
pieśń religijna polska, oprac. M. Korolko, Wrocław 1980.

577



Niektorzy w trąby trąbili,
Drudzy rozkosznie są grali,
Chwalebnie go prowadzili.
Alleluja, alleluja.

(Anjeli słodko śpiewali...)

Najbogatsze jednak w motywy angelologiczne są nasze średniowieczne
pieśni maryjne. Wiadomo wszak, jaką rolę odegrało w życiu Maryi
anielskie zwiastowanie, a ona sama nie bez głębszego uzasadnienia zwana
jest „Królową aniołów”. Szczególnie „angeloforyczne” są pieśni o zwiasto-
waniu Najświętszej Maryi Pannie (Posłał przez anjoły..., Radości wam
powiedam..., Mocne Boskie tajemności..., Zdrowaś od anjoła...), kreślące
opartą na przekazie ewangelicznym scenę poselstwa Gabriela do Nazaretu:

Anjo Gabryjel k niej pos a ,
By jej ty dary zwiastowa ,
Z tajemnice Świętej Trojce...

(Mocne Boskie tajemności...)

Do sceny zwiastowania nawiązuje także przejęty z tradycji średnio-
wiecznych planktów motyw wyrzutu kierowanego do Gabriela przez
zrozpaczoną Matkę na Golgocie:

O anjele Gabryjele,
Gdzie jest ono twe wesele,
Cożeś mi go obiecowa tako barzo wiele...

(Posłuchajcie, bracia miła...)

Najbardziej szczegółowe wyobrażenia świata anielskiego znajdziemy
w pieśniach o zaśnięciu i wniebowzięciu Maryi, w których z całą mocą
dochodzi do głosu żywioł apokryficzny. Należą tu m.in. anonimowa pieśń
Świebodność Boga żywego... oraz pieśń Władysława z Gielniowa Już się
anjeli wiesielą... W konwencji epickiej przedstawiają one m.in. zwiastowa-
nie przez anioła rychłego spotkania Matki z Synem, udział zastępów aniel-
skich w pogrzebie Maryi i w triumfalnym przeniesieniu jej duszy i ciała
do nieba, złożenie jej hołdu przez wszystkie hierarchie niebiańskie
i okrzyknięcie „Królową aniołów” tej, która „Przewyższyła płeć anjelską
/ Swoją czystotą panieńską”.

Anielski orszak prowadzi Bogarodzicę do królestwa niebieskiego z ra-
dosnym „nowym pieniem” (należnym „nowemu stworzeniu” jakim jest
Maryja), które zarazem odpędza pojawiające się przy śmierci każdego
człowieka złe duchy:

578



Anjeli s odko śpiewali,
A barzo się radowali,
Gdy Maryja w niebo wzięta,
Święcili anjeli święta.

Archanjeli i anjeli
Wzjawiali jej tajemności,
Gdy Maryją prowadzili,
A nowe pienie śpiewali.

Potestaci a skromliwi
Szatańskiej mocy ludzi bronili;
Ci szatany odpędzili,
Gdy Maryją prowadzili.

(Anjeli słodko śpiewali...)

W niebie Maryja zostaje „powyższona nad anjoły” i uznana za ich
królową:

O Maryja, Matuchno Boża,
Wielka jest dostojność twa,
Anjelska się nie przyrowna,
Boś nad ich kory powyszona.

(O Maryja, kwiatku panieński...)

Spośród twórców hymnografii humanistycznej wspomnijmy o Janie
Dantyszku, w którego łacińskich Hymnach kościelnych pojawia się kilka
wzmianek o aniołach, np. w hymnie Ad te nos et ob id pectore supplices:

I spraw, by dusza schorza ego cia a
Anio ów stróżów Twych przy sobie mia a34.

Jak już wspomnieliśmy, podstawowy zrąb kościelnej hymnografii łaciń-
skiej przyswoił polszczyźnie ks. Stanisław Grochowski w wydanych
w Krakowie w roku 1599 Hymnach, prozach i kantykach kościelnych. Zna-
lazł się tutaj przekład hymnu przeznaczonego na nieszpory i jutrznię święta
Michała archanioła: Tibi Christe splendor Patris... (Ciebie Chryste, nasz
żywocie...) oraz – w dziale „Hymny i pieśni nowe” – hymn Na dzień pa-
miątki św. archanioła Gabryjela, które święto obchodzą zakonnicy jedni
18 dnia marca, a drudzy 24 tegoż miesiąca. Na oba Nieszpory i Laudes35:

34 Jan Dantyszek, Hymni aliquot ecclesiastici, Kraków 1548; cyt za: Księga hymnów,
Lwów 1934, tłum. J.M. Harhala, s. 66.

35 Przekład hymnu Mentibus laetis jubilemus omnes cyt. za wyd. Poezyje Stanisława

579



Weso em sercem ku czci naświętszemu
Uderzmy w strony Imieniu Pańskiemu,
Bo dziś Gabryjel przyby z otopióry,

Z niebieskiej góry.

I mówi z świętą dziewos ąb Dziewicą,
By pozwoli a Bożą być Rodzicą;
Dziś tryumfują z tej miary anieli,

Wszyscy weseli.

Przeto dziś wszyscy cośmy tu przybyli,
S uszna rzecz, byśmy to książę wielbili,
Z siedmi stojących przed Bogiem jednego

Co przedniejszego.

Pośrednik to jest i pose , noszący
Przednie poselstwa; światu zwiastujący
Od majestatu skryte tajemnice

Bożej stolice.

Prześwietny duchu, zwiastuj nam, żądamy,
On pokój wieczny którego czekamy,
Byśmy za czasem tam byli przyjęci,

Gdzie żywią święci.

Zdarz nam tę askę, Bóstwo w szczęściu wieczne,
Ojcowi z Synem i z Duchem spo eczne,
Którego chwa ą brzmi na wieczne lata

Wielki krąg świata.

Motywy angelologiczne znajdziemy także w innych utworach Grochow-
skiego, jak np. Hymna albo pieśń niewysłowionej chwały... (parafraza Te
Deum laudamus...) czy Proza na poświęcenie kościoła (Psallat ecclesia,
mater illibata...):

Anieli mieszczan swych tu nawiedzają,
Tu stó Pański wierni mają36.

Grochowskiego, wyd. K.J. Turowski, t. 2, Kraków 1859, s. 148.
36 Poezyje Stanisława Grochowskiego..., s. 104.

580



POEZJA POLSKA XVI-XVIII WIEKU

Z uwagi na ogromne bogactwo materiału literackiego mieszczącego się
w ramach zakreślonych przez tytułowe sformułowanie, ograniczę się tutaj
do wskazania jedynie kilkunastu utworów poezji renesansowej i baroko-
wej, w których obrazy świata anielskiego posiadają rangę motywów co
najmniej drugoplanowych.

W literaturze renesansu angelologia nie należała z pewnością do
najczęściej eksploatowanych pokładów tradycji judeochrześcijańskiej.
Jednym z nielicznych przykładów obszerniejszego zreferowania problema-
tyki angelologicznej jest wierszowany poemat dydaktyczny Mikołaja Reja
pt. Wizerunk własny żywota człowieka poczciwego (1558). Znajdujemy tu
m.in. opracowania tematów, o których była już mowa przy okazji Rejowej
Postylli: „Jaśniejszy anjeli niż gwiazdy i o ich naturze”, „Jako nas anjoło-
wie wspomagają”, „Jako anjoły dobre przywabić mamy”, „Urząd anjelski
w sądny dzień”. Człowiek może sobie zapewnić opiekę aniołów własną
cnotą i „prawą wiarą”:

Acz sie z nimi nie możem porownać istnością,
Ale cnotą, a wiarą, a sprawiedliwością,
Abychmy spo u Panu z nimi wierni byli,
A jego święte imię na wieki chwalili37.

Niewiele napomknień o aniołach znajdziemy w twórczości Jana
Kochanowskiego, który – jak wiadomo – żywił programową niechęć do
spekulacji teologicznych. W zasadzie pojawiają się one jedynie w utworach
o rodowodzie biblijnym: w Zuzannie (Anioł Pański jako wykonawca Bo-
żych wyroków) oraz w Psałterzu. W Trenie IX poeta z sarkazmem wytyka
stoickim mędrcom mrzonki o przemianie człowieka w nie odczuwającego
bólu, bezcielesnego anioła, zaś w Trenie X, bezskutecznie poszukując
w zaświatach zmarłej córeczki, przywołuje m.in. obraz chrześcijańskiego
nieba:

Czyś ty nad wszytki nieba wysoko wniesiona
I tam w liczbę anio ków ma ych policzona?

W przypadku angelologii wyraźniejszy powrót ad fontes nastąpił
w polskiej poezji religijnej dopiero u schyłku XVI i na początku XVII
stulecia, a więc na przełomie epok renesansu i baroku. Zapoczątkował go

37 M. Rej, Wizerunk własny żywota człowieka poczciwego. Cz. I. Fototypia i transkryp-
cja tekstu, oprac. W. Kuraszkiewicz, Wrocław 1971, s. 669.

581



jednak już współczesny Kochanowskiemu przedstawiciel wczesnobaroko-
wej „poezji metafizycznej”, twórca nowej, potrydenckej formuły religijnej
wyobraźni i wrażliwości, Mikołaj Sęp Szarzyński. W wydanym dopiero
dwadzieścia lat po śmierci poety tomiku Rytmy abo wiersze polskie (1601)
znajdziemy kilka utworów nawiązujących w sferze wyobrażeń angelolo-
gicznych zarówno do dawnej tradycji biblijnej i średniowiecznej, jak i do
pism współczesnych poecie mistyków hiszpańskich. Rozważając w Sone-
cie II tajemnicę Bożego Miłosierdzia Szarzyński przywołuje utrwalone
w tradycji wyobrażenia dwóch najwyższych chórów anielskich:

Dziwne są twego mi osierdzia sprawy;
Tym sie Cherubim (przepaść zrozumności)
Dziwi zdumia y i stąd pa a prawy
P omień, Serafim, w szczęśliwej mi ości38.

Sonet III (Do Naświętszej Panny) ukazuje Bogarodzicę jako wyniesioną
„nad wysokie chory” anielskie, zaś w Pieśni VI (Na kształt psalmu CXXIII)
powracają obrazy sławiących Wszechmogącego cherubinów i serafinów.
O całkowitym podporządkowaniu aniołów woli Wiekuistej Mądrości mówi
pieśń O rządzie Bożym na świecie, natomiast w pieśni O Wielmożności
Bożej aniołowie – czyste inteligencje („szczyre rozumności”), będące
„źwierciadłami wiecznej mądrości”, spełniają rolę ogniwa pośredniego
pomiędzy „plemieniem Adama” a Stwórcą wszechrzeczy.

Mniej dyskursywne, a bardziej modlitewne tony rozbrzmiewają w wier-
szach Setnika rymów duchownych Sebastiana Grabowieckiego. Poeta prosi
Zbawiciela m.in. o opiekę i pośrednictwo aniołów:

Rozkaż swym anio om, niechaj ich straż czuję
Wszech czasów na mieścu, jak je kolwiek krzczono;
Niechaj o mię walczą jako wierni stróże,
Cia a, dusze broniąc od przeciwnych wielu.

Wzdychanie me z kaniem, rozkaż, Stworzycielu,
Niechaj Ci odnoszą (gdyż inak nie może
Przed majestat Twój przyść). Owa uważono
Będzie me wo anie, ja się uraduję39.

Anielskie „wojska przeraźliwe”, posłuszne Bożej woli „hufy anielskie”
toczą nieustanny bój ze złem tego świata, bój, którego finał nastąpi na

38 M. Sęp Szarzyński, Poezje, oprac. J.S. Gruchała, Kraków 1997, s. 70.
39 Sebastian Grabowiecki, Rymy duchowne, wyd. K. Mrowcewicz, Warszawa 1996,

s. 75.

582



Sądzie Ostatecznym. W aspekcie jednostkowym misję szczególną w zma-
ganiach człowieka z grzechem wypełnia z woli Bożej anioł stróż, któremu
Grabowiecki poświęcił Rym XCIX z Setnika wtórego:

Panu i Ojcu jako mam wiecznemu
Dziękować, że–ć mnie zleci , ostrożnemu,
Aniele święty, strożowi, chcąc wiecznie,
Bym w twej opiece ży wszędy bezpiecznie?

Przeto cię uczci dary rozlicznymi,
Byś w adną snadniej cz onki zleczonymi;
Bronić przystępu racz każdej godziny
Grzechom i wszelkiej do gniewu przyczyny.

Rządź mnie, g upszego – rozumem uczczony,
Niewiadomego wiedź – wodzu ćwiczony,
Zw aszcza, gdzie przygód niebezpiecznych tyle,
Że się strzec ludzkiej rzecz niemożna sile.

Jakoż i za to pokornie dziękuję,
Co z twej pilności każdy dzień najduję;
Nie racz w swej pieczy życzliwej ustawać,
W dobre wiedź, we z ym skutku nie chciej dawać.

Tak mnie do chwa y (gdzieś sam jest) wprowadzisz,
Tak mnie w rząd duchów wielebnych posadzisz,
Chwa ę odniesiesz, żeś tak pieczo owa ,
A od zginienia duszę mą zachowa 40.

Szereg tradycyjnych, acz przyodzianych w barokową szatę obrazów
świata anielskiego odnajdziemy w twórczości Kaspra Miaskowskiego:
w Jasłeczkach nowo narodzonego Dzieciątka... będą to motywy betlejems-
kie, zaś w Elegii pokutnej do Naświętszej Panny i Matki – asumpcjoni-
styczne41. Natomiast w charakterystycznym dla duchowości potrydenckiej
poemacie Kaspra Twardowskiego Pochodnia Miłości Bożej z piącią strzał
ognistych (1628) anioł posłany przez Maryję staje się przewodnikiem
bohatera w jego medytacyjnej wędrówce szlakiem zbawczych tajemnic42.

Postacie aniołów występują sporadycznie także w twórczości poetów
późniejszych: Wacława Potockiego, Wespazjana Kochowskiego czy Józefa

40 S. Grabowiecki, Rymy duchowne..., s. 191. O wstawiennictwie aniołów, zwłaszcza
anioła stróża, na Sądzie Ostatecznym mówi Rym C z Setnika wtórego.

41 Kasper Miaskowski, Zbiór rytmów, wyd. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 1995.
42 Kasper Twardowski, Pochodnia Miłości Bożej z piącią strzał ognistych, wyd.

K. Mrowcewicz, Warszawa 1995.

583



Baki. Na szczególną wszakże uwagę zasługuje w tym względzie jedno
z najwybitniejszych dzieł poezji epickiej polskiego baroku, Tobiasz
wyzwolony Stanisława Herakliusza Lubomirskiego. W opartej na biblijnej
Księdze Tobiasza historii ojca i syna rolę przewodnika młodego Tobiasza
spełnia anioł Rafał, przybierający postać pięknego młodzieńca:

Twarz ma wspania ą, od której wdzięk srogi
Wynika i blask wko o rosypany
Szerzy się, na kszta t wschodowej śrzeżogi
Oko o cia a nieznacznie rozsiany.
Sam zaś jakoby gotowy do drogi:
Sk adny, sudanny, adnie przepasany;
Taki, że oczom trudno zgadnąć zgo a,
Czy anio z cz eka, czy cz owiek z anio a43.

DRAMAT STAROPOLSKI

W przedstawiających najważniejsze momenty historii zbawienia drama-
tyzacjach liturgicznych, misteriach i właściwych dramatach liturgicznych,
jak również w obrazujących fundamentalne prawdy chrześcijańskiej moral-
ności moralitetach, postacie aniołów występują częstokroć w podsta-
wowym składzie dramatis personae. Z czasów średniowiecza przypomnij-
my choćby najstarszy, XIII-wieczny zapis Nawiedzenia grobu oraz udra-
matyzowany przekaz Skargi umierającego z XV wieku; w obu tekstach
aniołowie należą do postaci pierwszoplanowych. W późniejszych, XVII-
wiecznych utworach dialogowych i dramatycznych (wystawianych głównie
na scenach szkolnych) podejmowano przede wszystkim tematy Bożego
Narodzenia, Męki Chrystusa oraz wiążące się z nimi kwestie ludzkiego
zbawienia.

Tak np. w Dialogu na święto Narodzenia Chrystusa Pana z połowy
XVII w. anioł pociesza Ojców przebywających w otchłani i zapowiada im
rychłe wybawienie, udaje się z poselstwem do Nazaretu, we śnie zachęca
Józefa do opieki nad Maryją, budzi śpiewem śpiących pasterzy; w stajence
betlejemskiej trzej aniołowie oddają chwałę Dzieciątku, obdarowują Maryję
„trochą mirry” i zapowiadają przyszłą mękę Chrystusa, nakazują Józefowi
ucieczkę do Egiptu, a mędrców ze Wschodu ostrzegają przed Herodem.

43 Cyt. za wyd. Stanisław Herakliusz Lubomirski, Poezje zebrane, wyd. A. Karpiński,
t. 1, Warszawa 1995, s. 47.

584



W Dialogu na Wielki Piątek (ok. 1663) anioł pokrzepia Jezusa
w Ogrojcu, dwaj aniołowie asystują przy Jego śmierci, na prośbę Maryi
zdejmują ciało z krzyża, oddają je Matce i uczestniczą w pogrzebie Chry-
stusa. W misterium pasyjnym Żałosna tragedyja De Passione Christi (poł.
XVII w.) aniołowie opowiadają upersonifikowanej Naturze o Męce Chrys-
tusowej, nakłaniają duszę lamentującą na pustyni do udania się do Ukrzy-
żowanego. Aniołowie z narzędziami pasji towarzyszą męce Jezusa, a po
Jego śmierci zdejmują Go z krzyża i składają w grobie. W lamencie całego
stworzenia po śmierci Pana uczestniczą również poszczególne chóry
anielskie:

P aczcie dziś, Anio owie, wy, z chóru trzeciego,
Którzy od inszych bliżsi rodzaju ludzkiego,
Co strzeżecie wszech ludzi wed ug powinności,
Czyniąc dość wszechmogącej Boskiej Wielmożności.

I którzy to więc ludziom sprawy powiedacie
Boskich tajemnic i stąd imię macie.
P aczcie Archanio owie, którzy imię macie,
Z urzędu, nie z natury tak się nazywacie.

Pana waszego z nami wespó op akujcie,
I rany jego święte mile nam cukrujcie,
Co poselstwo w poważnych rzeczach zawsze macie,
W mniejszych zasię Anio ów z chóru wysy acie.

Miasta także miewacie w swojej opatrzności,
Wed ug Izaijasza Proroka sta ości.
P aczcie i Dygnitarstwa, Państwy dyrygując,
P aczcie śmierci Chrystusa serdecznie ża ując.

P aczcie takoż i Mocy, p aczcie Pana swego,
Zbawiciela dusz ludzkich srodze zabitego.
P aczcie wespó i Państwa króla nad królami,
Którym w adza jest dana i nad anio ami.

P aczcie Trony, co Pański majestat dźwigacie,
P aczcie rzewnie, gdyż wielką wzgardę teraz macie.
Zabity wam jedyny Monarcha świat ości
Dla ludzkiej, jak widzicie, prawie wszelkiej z ości.

P aczcie Cherubinowie, wy, mądrością żywi,
Już usta w si ach swoich Pan wasz mi ościwy.
P aczcie, Serafinowie, Stworzyciela swego,
Który was zwyk zapalać mi ością do wszego.

585



P aczcie i Cnoty, p aczcie Duchy Święte,
Radość nam dzisiaj i wesele wzięte.
P aczcie przy śmierci, p aczcie przy pogrzebie
Króla waszego i Boga na niebie44.

W kilku dramatach wielkopiątkowych oprócz aniołów prezentujących
arma passionis pojawia się również anioł stróż, nakłaniający grzesznika
(Viatora) do nawrócenia się i skorzystania z owoców Chrystusowej męki.
Wątek ten występuje m.in. w Dialogu o Drzewie Żywota (1609), w dra-
macie Marcina Paszkowskiego Dyjalog abo rozmowa grzesznego człowieka
z anioły i z inszemi osobami... (Kraków 1612) oraz w dramacie pt. Utarcz-
ka krwawie wojującego Boga (1663)45.

TRAKTATY I KWESTIE TEOLOGICZNE

W średniowiecznych zasobach naszych bibliotek zachowało się stosun-
kowo niewiele teologicznych rękopisów o treści angelologicznej; tytułem
przykładu wymieńmy Liber de angelis w piętnastowiecznym kodeksie po-
chodzącym z księgozbioru kolegiaty NMP w Wiślicy, a zawierającym po-
stylle Konrada Waldhausena, oraz traktat De angelis w kodeksie z r. 1451
z biblioteki katedralnej poznańskiej46.

Dopiero dwa ostatnie stulecia doby staropolskiej przyniosły cały szereg
rodzimych i obcych opracowań spekulatywnych z zakresu angelologii, na-
wiązujących z jednej strony do tradycji biblijnej i patrystycznej, z drugiej
zaś do poglądów pisarzy średniowiecznych, przede wszystkim Pseudo-Dio-
nizego, św. Tomasza i Dunsa Szkota. Warto przy tym zaznaczyć, że znacz-
na ich część wyszła spod piór pisarzy jezuickich. Oto kilkanaście tytułów
prac tego rodzaju, wynotowanych m.in. z bibliografii Estreichera:

Andreas Schoenus, Quaestio de angelis..., Cracoviae 1602.
De sanctis angelis libellus..., Nesvisii, apud Thomam Makowski, 1609.
Gaspar Biedrzychowski, Officia Angelorum erga homines et hominum erga angelos in

gratiam Sodaliti Angelici cuius propagationem S.D.N. Urbanus VIII..., Cracoviae, in
officina Andreae Petricovii, 1628.

44 Cyt. za: Dramaty staropolskie. Antologia, oprac. J. Lewański, t. 6. Warszawa 1963,
s. 130-131.

45 Dramaty staropolskie..., t. 4, Warszawa 1961; t. 6, Warszawa 1963.
46 M. Hornowska, H. Zdzitowiecka-Jasieńska, Zbiory rękopiśmienne w Polsce średnio-

wiecznej, Warszawa 1947, s. 282, 300.

586



Joannes Perovic, Quaestio theologica de natura angelorum ex prima parte Angelici Doctoris
praesidente..., Cracoviae 1632.

Franciscus Albertinus, De s. Angelo Custode, Cracoviae, Franciszek Cezary, 1663.
Ludwik Brychner, Tractatus de angelis..., (powst. 1662–1664), rkps Biblioteki Prowincji OO.

Bernardynów w Krakowie, sygn. 48/R.
Tomasz M odzianowski, Praelectiones theologicae de angelis et actibus humanis..., Gdańsk,

S. Reiniger, 1667.
Maciej Ignacy T uczyński, Anielska dobroczynność, którą święci aniołowie z woli Boskiej

całemu światu z wielką miłością wyrządzają..., Kraków, Franciszek Cezary, 1677.
Joannes Racki (Radzki), Quaestio theologica de angelis..., Cracoviae, Typis Universitatis,

1679.
Adam Kazimierz Banaszewic, Argus centoculus, a Deo ad custodiam salutis humanae

s. Michael Archangel deputatus..., Cracoviae, Typis Universitatis, 1686.
Samuel Teodor Schönwald, Meditatio de sanctis angelis..., Toruń 1687.
Elias a S. Alberto, Theologicum Salve triumphantis ad aras D. Michaelis classico

intonatum..., Cracoviae, Typis Universitatis, 1701.
Ernest Gierczyński, Colligatio angelica sive Quaestiones theologicae de angelis...,

Cracoviae, Jacobus Matyaszkiewicz, 1721.
Piotr Dominik oza, Scientia theologica in 2-dum Librum Sententiarum de Angelis [...]

Joannis Dunsi Scoti... (powst. 1744-1745), rkps Biblioteki Prowincji OO. Bernardynów
w Krakowie, sygn. 207/R.

Jan Józef Rusiecki, Tractatus theologicus in secundum Sententiarum Librum de Angelis [...]
Joannis Dunsi Scoti... (powst. 1748), rkps Biblioteki Prowincji OO. Bernardynów
w Krakowie, sygn. 250/R.

Joachimus a S. Francisco, Tractatus de angelis, Poznań 1760.

Spośród wymienionych tytułów na szczególną uwagę zasługuje Anielska
dobroczynność jezuickiego teologa i tłumacza Macieja Tłuczyńskiego
(ok. 1605-1684), popularna, adresowana do szerokiego grona czytelników
summa ówczesnej wiedzy o aniołach, będąca zarazem świadectwem żywej
wiary w ich istnienie i działanie w świecie stworzonym. Sam zresztą autor
zaznacza w przedmowie do czytelnika, iż pragnie podać Polakom sumę
wiedzy biblijnej i kościelnej o aniołach, których szczególną opieką cieszy
się wszak nasza ojczyzna. Wymienia również kilku autorów, z których
pism wybrał i przełożył obszerne fragmenty; są to m.in. Franciscus
Albertinus, Paulus Barry oraz Ludovicus de la Cerda. W liczącym 450
stron i składającym się z 55 rozdziałów dziele Tłuczyńskiego znajdziemy
omówienie wszystkich podstawowych kwestii dotyczących natury aniołów,
ich stworzenia, funkcji, hierarchicznego porządku, roli w dziejach zba-
wienia, opieki nad ludźmi, symboliki, kultu etc. Swoje wywody, odwołu-
jące się nieustannie do autorytetu Biblii, Ojców Kościoła i teologów
średniowiecznych, ilustruje autor fantastycznymi niekiedy opowieściami
i egzemplami. Oto kilka przykładowych zagadnień wynotowanych z dzieła

587



Tłuczyńskiego: „Czemu Pan Bóg stworzył aniołów?”, „Robota anielska
koło ludzi objawiona jest w Piśmie św.”, „Pan Bóg pewnych aniołów na-
znacza miastom i familijom”, „Pan Bóg żywiołom i wszytkim zwierzętom
naznacza aniołów”, „Do której hierarchii należą aniołowie stróżowie
ludzi?”, „Aniołowie dusze ludzkie zanoszą do nieba”, „O anielskiej
usłudze koło Naświętszego Sakramentu”, „Od aniołów wzięty jest sposób
śpiewania w chórze naprzemiany”, „Aniołowie święci piszą wszytkie
uczynki nasze”, „O miłości, którąmeśmy winni oddawać aniołom”,
„O aniołach złych, a naprzód jako każdy człowiek ma sobie naznaczonego,
który na duszę jego czuje”.

Kończąc nasz angelologiczny rekonesans raz jeszcze powtórzmy, że
zgromadzony w jego wyniku materiał daleki jest od kompletności, nawet
w zakresie szczególnie tutaj wyróżnionych działów staropolskiego piśmien-
nictwa. A przecież pominęliśmy całkowicie m.in. hagiografię, dziejopisar-
stwo, łacińską twórczość teologiczną, kaznodziejską i liturgiczną... Nawet
jednak ten pobieżny przegląd dowodzi, że angelologia, zwłaszcza w swym
wymiarze „praktycznym” (kult, nabożeństwa, pieśni, modlitwy) traktowana
była przez naszych przodków jako istotny składnik żywej wiary Kościoła
w „świętych obcowanie”. W większości przypomnianych tutaj tekstów
aniołowie postrzegani byli jako pośrednicy, czy wręcz swego rodzaju
„hipostazy” Bożej łaski; parafrazując katechizmową formułę można by
nawet zaryzykować stwierdzenie, iż w przeświadczeniu ówczesnym chrześ-
cijan byli oni – podobnie jak łaska sama – „do zbawienia koniecznie
potrzebni”.

588



PIOTR WIKTOR LORKOWSKI

Angelus Silesius na tle śląskiej
epigramatyki barokowej

Mistycyzm przede wszystkiem jest zaprzeczeniem wszelkiej osobowości dzia ającej
w sferze uczuć ziemskich i nawet wyobraźni – zaprzeczeniem wszelkich targań się
i wszelakich poszukiwań, zaprzeczeniem woli osobniczej. Mistyk nie ma swej woli,
lecz żyje wolą bożą, zjednany z nią i poddający jej w każdej chwili swą wolę
osobniczą. Mistyk nie szuka, mistyk odnalaz Boga w swem sercu. Jest to stano-
wisko najwyższe, najczulsze duchowo, na którem cz owiek umar już dla swych
zmys ów i świata zewnętrznego, odrodzony już w woli swej nadprzyrodzonej –
w s owie stwórczem Boga. Pozyska on nowe czucie, nowe zmys y duchowe i nowe
zgo a istnienie1.

Podejmując refleksję nad anielskością liryki Angelusa Silesiusa, powinniś-
my się skupić przede wszystkim na zbiorze jego „rymów duchownych”
w oryginale zatytułowanym Cherubinischer Wandersmann. Pamiętać jed-
nak należy, że dla ich właściwego odczytania ważne pozostaje również
rozpoznanie literackiego kontekstu2, z którego (i ponad który) poezje

1 Józef Jankowski, Wstęp [w:] Angelus Silesius, Pątnik anielski. Rymy w ducha bogate
stateczne i ostateczne, Księgarnia Kuncewicza i Hofmana, Warszawa 1924, s. 5.

2 Jeżeli nie podano inaczej – podstawowe dane bio- i bibliograficzne na temat
działalności i dorobku Silesiusa oraz jego poprzedników i współczesnych – na podstawie
fundamentalnego opracowania Mariana Szyrockiego, Die deutsche Literatur des Barock.
Eine Einführung, Stuttgart 1979, por. zwłaszcza s. 253 i nast. oraz artykułu Louise
Gnädinger, Angelus Silesius, zamieszczonego w kompendium Deutsche Dichter. Leben und
Werke deutschsprachigen Autoren vom Mittelalter bis zur Gegenwart, red. G.E. Grimm
i F.R. Max, Stuttgart 1989, t. 2, s. 107-111. Inne publikacje: A. Salzer i E. v. Tunk,
Illustrierte Geschichte der deutschen Literatur in sechs Bänden, Neuarbeitung und

589



Johannesa Schefflera wyrastają, a także funkcjonowanie jego szeroko poję-
tego dziedzictwa w utworach pisarzy dziewiętnastego i dwudziestego
wieku.

I

Wystarczy rzut oka na intelektualne, duchowe i artystyczne życie
Śląska pierwszej połowy siedemnastego stulecia, by zauważyć, że dla
kupiecko-rzemieślniczego Wrocławia i miast pomniejszych, dla niewielkich
państewek rządzonych przez ostatnich, luterańskich książąt z dynastii
Piastów, był to czas wyjątkowy3. Nie ustawała debata pomiędzy katolicyz-
mem, popieranym przez cesarski dom Habsburgów, a protestantyzmem,
którego ośrodkami bywały miasta i książęce dwory w Brzegu, Legnicy,
Oleśnicy. Oba nurty chrześcijaństwa miały już swych duchowych przy-
wódców, konwertytów, heretyków i ortodoksów, natchnionych kaznodzie-
jów oraz apologetów. Wielu zwolenników znalazła w tym regionie idea
chrześcijaństwa pozakonfesyjnego, zwalczana przez wszystkie rywalizujące
ze sobą wyznania. Mimo różnic wszystkie odłamy i kierunki łączył
wspólny cel: odrodzenie (lub odbudowa) „prawdziwego” chrześcijaństwa.
Często rozumiano przez to oczyszczenie religijności z tradycyjnych
praktyk odziedziczonych po rzymskim katolicyzmie czy pierwotnym prote-
stantyzmie, odrzucenie dogmatyki i zdecydowane przeciwstawienie się jej
politycznej instrumentalizacji4. Najsłabszą stroną tych projektów był
synkretyzm. Proponowana w ich obrębie mistyka łączyła ze sobą pier-

Aktualisierung C. Heinrich i J. Münster-Holzlar, Köln (b.r.w.), por. zwłaszcza t. 2, s. 80-
88; Jan Tomkowski, Mistyka i herezja, Wrocław 1993; Z. Ciechanowska, Hasło Angelus
Silesius [w:] Encyklopedia Katolicka, red. F. Gryglewicz, R. Łukaszyk, A. Stułowski,
Lublin 1979, t. I, s. 553. Cytaty z pism Schefflera, według: Angelus Silesius, Cherubini-
scher Wandersmann. Kritische Ausgabe, Herausgegeben von Louise Gnädinger, Stuttgart
1985. (Dalej jako: KA. Cyframi rzymskimi oznaczono numer księgi, cyframi arabskimi –
numer tekstu).

3 Wiele interesujących i syntetycznie zaprezentowanych informacji o znaczeniu Śląska
dla kultury niemieckojęzycznej zawiera witryna internetowa znajdująca się pod adresem:
http://www.lbp.bwue.de.aktuell/due3396/deueur33k/htm.

4 Przykładem owych dążeń mogą być tezy Johanna Arndta (1551-1621) zawarte w trak-
tacie Vier Bycher vom wahren Christentum (1605-1609), zalecającym stałe pogłębianie
osobistej wiary i autentyczną gorliwość religijną powiązaną z prawdziwie ewangeliczną
praktyką życia. Dzieło Arndta cieszyło się poważaniem zarówno protestantów, jak
i katolików.

590



wiastki oraz wyobrażenia wzajemnie sprzeczne i obce Ewangelii: astrolo-
gię, alchemię, magię z elementami kultów antycznych i orientalnych.

Pierwszeństwo wśród śląskich mistyków należy się bez wątpienia Jaku-
bowi Böhmemu (1575-1624). Philosophus Teutonicus, jak go nazywano,
pochodził ze Zgorzelca. Jego rodzinne miasto mogłoby posłużyć za przy-
kład skrajnego pluralizmu duchowo-religijnego. Obok luteran i katolików,
zaznaczyli tutaj swą obecność schwenkfeldianie, panzofowie i różokrzy-
żowcy. Wspólnota osób zainteresowanych mistyką i naukami tajemnymi
zapominała o różnicach pochodzenia, a nawet statusu społecznego, dlatego
stworzyła ona możliwości kształcenia nawet plebejuszom, których Jakub
Böhme należał. Najbardziej zaskakujące jednak, że Böhme, autor dzieł
publikowanych i dyskutowanych w środowiskach akademickich, więcej
niźli szkołom zawdzięczał indywidualnym lekturom. Czytał rozprawy
i traktaty alchemiczno-medyczne Teophrasta Paracelsusa (1493-1541), znał
teorię Kopernika, zapewne nieobca mu była metafizyka Mistrza Eckharta
(1260-1327) i Jana Taulera (1300-1361). Niewykluczone, iż miał pewną
orientację w ideach gnostyckich. Wiedzę na temat współczesnej mu
ezoteryki zdobywał podczas dysput prowadzonych w kręgu osób skupio-
nych wokół pastora i pisarza religijnego Martina Mollera.

Trudno w kilku zdaniach nakreślić całościowy obraz filozoficznych
poglądów Jakuba Böhmego. Pozostańmy zatem przy tych, które jego wizję
świata charakteryzują najpełniej. Już od roku 1600 próbował ustalić jakie
związki łączą mikrokosmos ludzkiej jednostki i kosmos (czyli porządek)
natury, bądź kosmos (ład) Boga5. W roku 1612 napisał swe najważniejsze
dzieło, traktat Morgenröte im Aufgang, znany potem jako Aurora. Próbo-
wał w nim rozstrzygnąć kwestię sensu ludzkiego życia i roli człowieka
w świecie, gdzie panuje nieustanny, dramatyczny spór pomiędzy dobrem
a złem. Ta dialektyka rzeczywistości znajduje swe rozwiązanie w idei unio
mystica (niem. Einswerdung der Seele mit Gott), pojednania wszystkich
rzeczy w transcendentnym Bogu. Böhme dopuszcza także istnienie chrześ-
cijaństwa pozakonfesyjnego, obywającego się bez pośrednictwa kapłanów,
gdyż jego zdaniem cząstka Boskiej istoty mieszka w każdym dobrym czło-
wieku, który swój „Kościół nosi w sobie”.

5 Takie dociekania można uznać za reakcję na odkrycia nauk przyrodniczych,
powiększające subiektywny dystans dzielący Stwórcę i Stworzenie. Człowiek renesansu,
zwłaszcza późnego, potrydenckiego, uświadamiał sobie, iż powiązania Boga i Natury nie
mają charakteru fizykalnego, organicznego, dlatego osiągnięciom nauki towarzyszyły
wzloty mistyczne. Na ścieżkach ducha, a nie pośród spierających się o prymat i władzę
instytucji kościelnych, poszukiwał śladów Boskiej obecności.

591



Inne rozprawy i traktaty zgorzeleckiego szewca-myśliciela (na przykład
Mysterium magnum) nawiązują do poglądów gnostyckich i teozoficznych
(O trojakim życiu człowieka). Zarówno kosmogonię, jak i historię ludz-
kości wyobrażono w nich jako proces nieustannej samorealizacji, samo-
wcielania się Stwórcy. Nie wiemy, czy autor Zorzy o poranku pisał wier-
sze, pewne jest jednak, że interesował się językiem poezji, a liczne
fragmenty jego tekstów można uważać za liryczno-wizjonerskie6.

Z tej przyczyny chętnie studiowali go poeci, w tym także Abraham von
Franckenberg (1593-1652), który gorliwie pełnił rolę apostoła poglądów
swego mistrza, a nawet – zainicjował wydanie jego utworów pozostających
w manuskryptach i odpisach. Franckenberg był gorącym rzecznikiem
odnowy moralnej w duchu biblijno-mistycznym. Wzorując się na ideach
Böhmego, głosił potrzebę roztopienia się ludzkiej jaźni w Bogu, wierzył
w możliwość poprawy ludzkości dzięki świadectwom bożych wybrańców.
Nie wystąpił z Kościoła luterańskiego, aczkolwiek problem identyfikacji
z określoną wspólnotą wyznaniową uważał za drugorzędny. Oto, jak postać
i poglądy Franckenberga, prezentuje Leszek Kołakowski:

Franckenberg by wzorowym okazem tej kategorii ludzi, którzy żyjąc wy ącznie
sprawami religijnymi, z żadnym wyznaniem nie byli związani. Znany jego akrostych
(„ego cum religionum COR, i. e. Catholicae, Ortodoxae, Reformatae”) wyraża ów
konfesjonalny indyferentyzm po ączony z sentymentalną religijnością. Ogólny
wizerunek świata zaczerpną Franckenberg zarówno z tradycji spirytualistycznego
panteizmu Taulera i Weigla, jak i z naturalizmu Bruna, jak wreszcie z alchemii
niemieckiej; jego moralistyka mistycznej Gelassenheit 7 opiera się również na
wzorach hiszpańskich – świętej Teresy i Jana od Krzyża. Zraża a go również do
luteranizmu, podobnie jak większość ówczesnych dysydentów reformacji, nauka
o usprawiedliwieniu przez wiarę, tj. w obiegowym sensie – przez prawowierność.
Ponowne zjednoczenie z Bogiem przez mi ość, porzucenie zupe ne świata stworzo-
nego, zaparcie się w asnej duszy i woli, dotarcie do wieczności w życiu doczesnym
– oto najpospolitsze tematy pisarstwa Franckenberga; zobojętnienie wobec
wszelkiego zorganizowanego, zbiorowego i kościelnego kultu jest tego programu
konsekwencją naturalną8.

Liczne kontynuacje i nawiązania do myśli Franckenberga znajdziemy
nawet w pierwszej wersji Cherubińskiego wędrowca, którą Scheffler opu-

6 Por. traktat ascetyczny Der Weg zu Christo.
7 Niem. opanowanie, spokój ducha.
8 Zob. Leszek Kołakowski, Świadomość religijna i więź kościelna. Studia nad

chrześcijaństwem bezwyznaniowym siedemnastego wieku, Warszawa 1965, s. 400-401.

592



blikował już po swym nawróceniu na katolicyzm. Można zaryzykować
stwierdzenie, że dla Schefflera był Franckenberg takim samym mistrzem
jak dla von Franckenberga – Jakub Böhme9. Opis jego dokonań nie byłby
wszak pełny, gdybyśmy zapomnieli o pieśniach religijnych i dystychach
filozoficznych, które wyszły spod jego pióra. Oto najbardziej znany:

Wer nicht stirbet/eh er stirbet
der verdirbet/eh er stirbet10.

Z Franckenbergiem blisko przyjaźnił się kolejny poeta: pochodzący
z okolic Kłodzka twórca pieśni religijnych oraz epigramatów Johann
Theodor von Tschech (1593-1649).

Poetycka twórczość Franckenberga, dziś mało znana, odbiła się echem
w utworach Daniela von Czepko (1605-1660). W odróżnieniu od omawia-
nych przed chwilą mistyków-myślicieli, Czepko mistykiem nie był. Z za-
wodu prawnik, miał raczej temperament publicysty, satyryka, aforysty.
Obficie czerpał z życia codziennego, ze sfery polityki i obyczajów,
z lektury Biblii. Pozostawił po sobie, powstały w latach 1640-1647, zbiór
sześciuset epigramów zatytułowany z łacińska Sexcenta Monodisticha
Sapientium pisanych rymowanym aleksandrynem. Niektóre monodystychy
można wziąć za dzieła Silesiusa, ale kierunek artystycznych wpływów jest
dokładnie odwrotny. To właśnie dystychy Czepki stały się wzorcem
Cherubińskiego wędrowca11. Przykładów tematycznych podobieństw oby-
dwu zbiorów dostarcza zarówno analiza stylistyczna, jak i porównanie
motywów, do których obaj poeci z upodobaniem sięgają.

Układając poczet śląskich pisarzy o zainteresowaniach metafizycznych
nie możemy pominąć miłośnika nauk tajemnych Christiana Knorra von
Rosenrotha (1636-1689) i reprezentanta ostatniej generacji barokowych
mistyków Quirinusa Kuhlmanna (1651-1689). Nie możemy wreszcie po-
minąć wielkiego reformatora nowożytnej liryki niemieckiej – Martina
Opitza (1597-1639)12 – skromnego pochodzeniem, lecz znakomitego

9 Abraham von Franckenberg, należał do uczniów twórcy Aurory od roku 1622, zaś na
rok przed swą śmiercią (1651) spisał pierwszą biografię zgorzeleckiego mistyka –
Gruntowną i prawdziwą relację o życiu i śmierci błogo w Bogu spoczywającego Jakuba
Böhmego.

10 Cyt. za: Marian Szyrocki, jak w przyp. 2, s. 245.
11 Z. Ciechanowska oraz L. Gnädinger, (por. przyp. 2), wspominają, że inną ważną

inspiracją literacko-mistyczną epigramów Schefflera było kompendium jezuity M. Sandeusa
Maximiliani Sandei SJ pro Theologia mystica clavis (wydanie z roku 1640).

12 Bliższe dane biograficzne, por. artykuł E. Grimma, Martin Opitz [w:] Deutsche
Dichter... (jak w przyp. 2), s. 74-79.

593



talentem poety, tłumacza, dyplomaty, sekretarza króla Polski i Szwecji
Władysława IV Wazy. W roku urodzin Silesiusa wyszła spod drukarskiej
prasy jego rozprawa zatytułowana Buch von der Deutschen Poeterey:

W Księdze o poezji niemieckiej – pisze o niej Edmund Kotarski – stworzy Opitz
podstawy nie tylko w asnej twórczości, tej jej części, którą uprawia w języku
ojczystym, lecz także ca ej poezji niemieckiej. Za wzór wciąż godny naśladowania
uznawa – obok antycznych – dzie a poetów renesansowych, oparte na zasadach
czystości, adu, jasności, harmonii i symetrii. Okaza się tradycjonalistą, a w wielu
kwestiach wręcz purystą. Jako purysta wykluczy z poezji dialektyzmy i wyrazy
obcego pochodzenia; jako tradycjonalista zaleca naśladowania mistrzów antycznych
i renesansowych. Przedmiotem imitacji stać się powinny – wed ug niego – zarówno
struktury gatunkowe (tragedia, komedia, satyra), jak i wersyfikacyjne (jamby,
trocheje)13.

Idąc śladem swych postulatów programowych, prócz od i pieśni pisał
Opitz także epigramaty. Wzorowane na nich utwory znajdujemy również
w dorobku jego ucznia i admiratora, Andreasa Gryphiusa (1616-1664)14.
Znajdują się wśród nich także, realizujące poetykę konceptu, epigramy
o tematyce religijnej. Twórczość Opitza i Gryphiusa bezpośrednio oddzia-
łała na rozwój poezji Czepki, a pośrednio – także na lirykę Angelusa
Silesiusa. Natomiast najobszerniejszy, liczący ponad trzy tysiące utworów,
zbiór epigramatów wydał w 1653 r. Fryderyk von Logau (1604/05-1655).
W większości dotyczą one problematyki politycznej, ale niekiedy odwołują
się do motywów zaczerpniętych z Biblii, poruszają tematykę religijną,
niejednokrotnie ujmując ją w sposób wobec katolicyzmu polemiczny15.

Pobieżny, przeprowadzony tutaj przegląd poprzedników i niektórych
współczesnych doktora Johannesa Schefflera, spośród których musimy
jeszcze wspomnieć poetę i polihistora, autora emblematów, Caspara von
Lohensteina (1635-1683)16 oraz Christiana Hoffmanna von Hoffmannswal-
daua (1617-1679) prowadzi do wniosku, że Cherubiński wędrowiec po-
wstawał w okresie dojrzałości myśli religijnej i rozkwitu poezji barokowe-
go Śląska. Nie ma wątpliwości, że daleko odbiegająca od ortodoksji tak

13 Zob. E. Kotarski, Martin Opitz 1597-1639 [w:] Martin Opitz, Eine Anthologie, oprac.
Bolesław Fac, Gdańsk 1994, s 9-61.

14 Bliższe dane biograficzne, por. E. Mannecke, Andreas Gryphius [w:] Deutsche
Dichter... (jak w przyp. 2), s. 74-79.

15 Por. Theodor Verweyen, Friedrich von Logau, [w:] Deutsche Dichter... (jak w przyp.
2), s. 163-173.

16 Por. G. Spellerberg, Daniel Casper von Lohenstein [w:] Deutsche Dichter... (jak
w przyp. 2), s. 341-360.

594



reformowanej, jak katolickiej duchowość Böhmego, Czepki, Franckenber-
ga, przygotowała grunt, na którym później bujnie krzewił się pietyzm
Philipa Jakoba Spenera (1635-1705) i jego naśladowców.

Spory religijne, z których poezja Schefflera wyrasta, sprawiły, że nie
wygasła w nich żarliwość, nie przeminęła pasja poszukiwań duchowych,
chociaż peregrynacje bohatera jego cherubińskich poezyj wiodą przez
strefy i sfery niepojęte.

II

Zachowana do naszych czasów i starannie opracowana przez Louise
Gnädinger oraz wcześniejszych badaczy dokumentacja pozwala na stosun-
kowo pełną rekonstrukcję biografii Schefflera. W księgach wrocławskiej
parafii św. Elżbiety odnotowano, że 25 grudnia 1624 udzielono chrztu
pierworodnemu synowi Stanisława Schefflera (1562-1637), zamożnego
szlachcica-protestanta, byłego właściciela podkrakowskiej wsi Borowicze,
który przed kilkunastu zaledwie laty przeniósł się na Śląsk, prawdopodob-
nie zmuszony względami wyznaniowymi. Matka, Maria Magdalena He-
nemann (ok. 1600-1639), pochodziła z zasobnej rodziny mieszczańskiej.
Ich potomstwo – córka i dwóch synów – już z racji urodzenia należało do
społecznej i ekonomicznej elity prowincji, pomnożyło rodzinny majątek,
a nawet wykorzystało go ku wspomożeniu najbardziej potrzebujących.

Młody Johannes Scheffler pobierał nauki we wrocławskim Gimnazjum
św. Elżbiety. Tam po raz pierwszy zajęła go poezja, poetyka i retoryka
stanowiące integralną część edukacji. W okresie nauki gimnazjalnej
podejmował pierwsze próby twórczości lirycznej, w języku greckim, łaciń-
skim, wreszcie – niemieckim. Te ostatnie wzorowane na poezjach Opitza,
uważanego – jak wspomnieliśmy wcześniej – za prawodawcę poezji nie-
mieckiej, wysoko cenionego przez jednego z nauczycieli Schefflera, wier-
szopisa Christopha Köhlera. Juwenilia te, aczkolwiek nieliczne, zachowały
się do naszych czasów. Można je odnaleźć w edycjach krytycznych poezji
Silesiusa17.

W roku 1643 Scheffler podjął studia medyczne18 i prawnicze w Stras-
burgu. Po roku przeniósł się do Lejdy. Tutaj po raz pierwszy spotkał się

17 Wykaz edycji krytycznych, por. L. Gnädinger, jak w przyp. 2..., s. 110.
18 Wybór kierunku studiów podyktowały względy praktyczne lub wpływ otoczenia.

Zawód lekarza wykonywali m.in. dziadek (ze strony matki), a potem także szwagier
J. Schefflera, Tobias Brückner.

595



ze zwolennikami ponadwyznaniowej mistyki Johanna Ruysbrocka19 i Ja-
kuba Böhmego, którego wybrane dzieła, zredagowane przez Franckenberga
ukazały się niedawno nakładem jednej z tamtejszych oficyn20. Należy
tutaj dodać, że niderlandzki ruch wydawniczy, praktycznie wolny od
cenzuralnych ograniczeń, cieszył się znacznie większą swobodą niż
w pozostałych krajach Europy.

Lektury i dyskusje nad wspomnianymi dziełami rozbudziły w studencie
zainteresowanie duchowością. Możemy przypuszczać, że właśnie wtedy
postawił pierwszy krok na cherubińskiej drodze ku konwersji. Droga ta
zawiodła go do Padwy, gdzie w lipcu 1648 r. zakończył studia egzaminem
doktorskim. W padewskich matrykułach będzie odtąd figurował jako
„doktor medycyny i filozofii”. We Włoszech zapoznał się bliżej z rzyms-
kim katolicyzmem. Możemy przypuszczać, że już odtąd będzie go po-
strzegał jako interesującą intelektualnie, alternatywną wobec zastygające-
go w ideologii i doktrynerstwie śląskiego luteranizmu, formę życia
religijnego.

Powróciwszy do rodzinnego miasta, przebywał w nim niedługo. W roku
1649 przyjął służbę u księcia Sylwiusza Nimroda von Württemberg w Öls
(Oleśnica). Prócz znacznych dochodów i prestiżu stanowisko książęcego
lekarza umożliwiało mu systematyczne, samodzielne studia (głównie
filozoficzno-przyrodoznawcze). Na oleśnickim dworze zaprzyjaźnił się
Scheffler z Abrahamem von Franckenbergem i Danielem Czepką. W latach
1651-1653 zaczęły powstawać pierwsze teksty, włączone później do
Cherubińskiego wędrowca. Niektóre Franckenberg znał zapewne z manu-
skryptów. Nie doczekał się ich wydania. Zmarł w roku 1652, zapisawszy
swą bibliotekę Schefflerowi, który uczcił jego zgon solennym epicedium.
Niedługo potem, wskutek konfliktu z protestanckim cenzorem Christophem
Freitagiem, wynikłym na tle przygotowywanej przez poetę-myśliciela
edycji kilku tekstów mistycznych, spowodowal, że Scheffler rozstał się
z Oleśnicą. Powróciwszy do Wrocławia, podjął starania o druk zbioru
swych dystychów, wtedy jeszcze zatytułowanego Geistreiche Sinn- und

19 Bł. Jan Ruysbrock (1292-1381), zwany „doktorem przedziwnym”, kapłan i poeta,
jeden z najwybitniejszych autorów dzieł ascetycznych i mistycznych, propagator devotio
moderna (więcej o nim: Ks. Wincenty Zaleski, Święci na każdy dzień, Warszawa 1989,
s. 745-747).

20 Niderlandzcy naśladowcy Filozofa Teutońskiego utworzyli nawet osobną szkołę
interpretacji jego pism. Pełna edycja pism zebranych Böhmego ukazała się w roku 1680
(Amsterdam), wydana staraniem kupca Beetsa.

596



Schlussreime21. Nawiązał kontakt ze środowiskami katolickimi i w czerw-
cu 1653 roku dokonał uroczystego aktu konwersji. Przy bierzmowaniu
przyjął imię anioła, natomiast przydomek „Silesius” miał go odróżniać od
teologa Johanna Angelusa22. Świadek tego wydarzenia, choć zgodnie
z duchem epoki nawykły do bogactwa form świeckich i religijnych rytua-
łów, wspomina je jako niezwykłe i wstrząsające23.

Ostatecznie pierwsze wydanie dystychów (pod pierwotnym tytułem),
zawierające pięć ksiąg, ukazało się drukiem w Wiedniu w roku 1657,
kiedy ich autor mógł się już poszczycić honorowym urzędem nadwornego
medyka Jego Cesarskiej Wysokości Ferdynanda III. W roku 1661 Scheffler
złożył profesję zakonną w zgromadzeniu franciszkanów-minorytów. Trzy
lata później książę-biskup wrocławski, Sebastian von Rostock, uczynił go
marszałkiem swego dworu i jednym z najbliższych współpracowników
w niełatwym dziele propagowania wiary katolickiej. Z tego okresu (1664-
1666) pochodzi najwięcej pism publicystycznych Schefflera24. Po roku
1666 zaczyna się najbardziej płodny poetycko okres jego twórczości. Rok
167525 przynosi nowe, rozszerzone o kolejną księgę, wydanie oraz zbiór
pieśni nabożnych pod tytułem Święta radość duszy albo duchowne pieśni
pasterskie w Jezusie rozmiłowanej Psyche. Rok później ukazuje się Zmy-
słowe opisanie czterech rzeczy ostatecznych. Schorowany, ostatnie
lata spędził w przytułku przy kościele św. Macieja, gdzie zmarł 9 lipca
1677 r., dokładnie w dwudziestą dziewiątą rocznicę swej promocji doktors-

21 Tytuł w tłumaczeniu M. Brykczyńskiego i J. Prokopiuka: „Przemyślne rymy pełne
znaczenia”, por. Angelus Silesius, Cherubowy wędrowiec, tłum. i opracowanie tychże,
Kraków 1990.

22 Imię Anioła nosiło kilku teologów, wśród nich franciszkanin Angelus Clarenus
(1247-1337); interesujące rozważania na temat tego imienia, por. L. Gnädinger, Angelus
Silesius..., s. 110; inne źródło podaje, że imię to nawiązuje do św. Jana ab Angelis. Por.
http://www.uni.karlsruhe.de/~za874/homepage/silesius.htm.

23 Więcej na ten temat: Henryk Waniek, Opis podróży mistycznej z Oświęcimia do
Zgorzelca 1257-1957, Kraków 1994.

24 L. Gnädinger odnotowuje aż 55 takich pism. Blisko czterdzieści wybranych tekstów
publicystyczych opublikował Ślązak w osobnym tomie Ecclesiologia oder Kirchen-
Beschreibung (1677). Prócz tego Scheffler pozostawił po sobie niemiecki przekład anoni-
mowego „traktatu budującego” Margarita Evangelica oraz zaginiony dla nas dziennik
duchowy.

25 Data wydania za L. Gnädinger, jak w przyp. 2. Tak samo edycję Wędrowca datuje
Marian Szyrocki. Natomiast czwarty tom obszernego kompendium historycznoliterackiego
Die deutsche Literatur. Ein Abriß in Text und Darstellung, red. R. Fischetti, Stuttgart 1980,
s. 107 oraz L. Kołakowski, Świadomość religijna..., umieszczają to wydanie w roku 1674.

597



kiej. Pochowano go w podziemiach tejże świątyni. Majątek osobisty
przeznaczył na cele dobroczynne. Znakiem pamięci o jego dokonaniach
jest epitafium umieszczone przez potomnych w miejscu jego pochówku,
a także wrocławski Dom Angelusa Silesiusa.

III

Schrift ohne Geist ist nichts.

Schrifft ist Schrifft, sonst nichts. Mein Trost ist Wesenheit/
Und daß GOtt in mir spricht das Wort der Ewigkeit26.

Cherubinischer Wandersmann wciąż wprawia w zakłopotanie tych, któ-
rzy doszukują się w nim wykładu jednolitego systemu religijno-mistyczne-
go. Wydaje się, że mamy w nim kilkanaście splecionych ze sobą, prze-
nikających się wątków. Przeto jesteśmy skazani albo na intuicyjny ogląd
całości, albo na analizę poszczególnych motywów wyjętych z szerszego
kontekstu.

Przywołany powyżej dystych świadczy o tym, że Ślązak dobrze wie-
dział, jaki dystans dzieli ducha i literę. Jego czytelnicy i interpretatorzy27,
zwłaszcza polscy, koncentrowali się głównie na mistycznym przesłaniu
Wędrowca, nieco rzadziej podejmowali analizę formy literackiej. Spróbuj-
my przerzucić most lub przynajmniej niewielką, nietrwałą kładkę
pomiędzy dwoma brzegami – słowem i rzeczywistością, której Silesiusowe
słowo chce świadczyć. Idąc konsekwentnie ścieżką wytyczoną przez tę
metaforę muszę zaznaczyć, że jakkolwiek „strona słów” wydaje się nieźle
przygotowana pod budowę owego mostu, przeciwległy brzeg jawi nam się
niepewny, grząski, spowity mgłą. Analizując kluczowe pojęcia: anioła,
człowieka i Boga, oprzemy się na stałym gruncie filologicznej dedukcji.

Na początek – dwa cytaty:

Was Menschheit ist?

Fragstu was Menschheit sey? Jch sage dir bereit:
Es ist / mit einem Wort / die ueber Engelheit28.

26 KA II, 137.
27 Por. Leszek Kołakowski, Angelus Silesius. Antynomia panteizmu..., s. 306 440;

J. Tomkowski, Księga życia Jana Schefflera, rozdział książki Mistyka i herezja..., s. 159-
176.

28 KA II, 44.

598



Wir haben besser als Engel.

Den Engel geht es wol; noch besser uns auff Erden:
Denn Keiner jhrs Geschlechts kan GOtts Gemahlin werden29.

Obydwa dystychy sugerują, że nie tylko anielskość, ale ponad-
anielskość jest przyrodzonym celem człowieczych pragnień i dążeń. Nie
wystarczy już anielska kontemplacja Boga, ogląd z perspektywy czystego
ducha, uwolnionego od ograniczeń przestrzeni i czasu. By stan taki
osiągnąć, należy połączyć się z Bogiem w doskonałej unii: zostać przez
Bóstwo wchłoniętym, wchłonąć Je w Siebie, zjednoczyć się z nim,
zaślubić cieleśnie i duchowo, a nawet – je urodzić. Siłą napędową tych
czynów ducha zmierzającego ku takiemu połączeniu jest miłość i wola
człowiecza spotykająca się z miłością i wolą Boga. Obok takiej unii
pozytywnej, zaślubiającej człowieka z Dobrem Najwyższym, możliwa jest
– zdaniem Silesiusa – komunia z diabłem, doskonałe przymierze z osobo-
wym złem:

Wie die Gesellschaft / so der gesellte.

Zu wem du dich gesellst / des wesen saufstu ein:
Bey Gotte wirstu Gott / beym Teuffel Teuffel seyn30.

Człowiek Schefflera nie jest, jak w Psalmie 8, niewiele mniejszym od
istot niebieskich31, ale z aniołami zrównany lub nawet ponad nie
wyniesiony.

Drugim, obok woli, ważnym atrybutem ponad-człowieczeństwa jest
zdolność do oczyszczania świadomości z ziemskich przywiązań i rozpro-
szeń. Dopiero taka pustka pozwala na przemianę istoty ludzkiej w ponad-
anielską. Pisze Ślązak:

Was fein ist das Besteht.

Rein wie das feniste Gold / steiff wie ein Felsenstein /
Gantz lauter wie Cristall / sol dein Gemuethe seyn32.

Mistyczna droga Ślązaka wiedzie poprzez ustawiczną ascezę, ogołaca-
nie, porzucanie siebie, wyrzeczenie się tożsamości, po to by poszerzać
w sobie „przestrzeń oczekującą”, wielkim głosem wołającą Boga, a ograni-
czyć pole działania sił nieczystych. Spójrzmy na taki oto dwuwers:

29 KA III, 121.
30 KA V, 76.
31 Cytat według przekładu Biblii Tysiąclecia.
32 KA I, 1.

599



Die Babel.

Du bist die Babel selbst: gehst du nicht auß dir auß /
So bleibstu ewiglich deß Teufels Polter-Hauß33.

W innym miejscu usłyszymy takie napomnienie:

Dein Kaerker bistu selbst.

Dein Kaerker halt dich nicht / du selber bist die Welt /
Die dich in dir mit dir so stark gefaengen haelt34.

i podobne:

Unvollkomne gestorbenheit.

Wo dich noch diß und das bekuemmert und bewegt /
So bistu noch nicht gantz mit GOtt ins Grab gelegt35.

Przeciwieństwo człowieka rozproszonego, światowego, stanowi dla
Ślązaka tzw. człowiek istotny. Oto jego definicja:

Der wesentliche Mensch.

Ein wesentlicher Mensch ist wie Ewigkeit,
Die unveraendert beleibt von aller Aeusserheit36.

Dopiero taka nieco abstrakcyjna duchowość zapewnia człowiekowi
ostateczne zaistnienie w „środowisku bożym”, zamieszkiwanym przez
świętych, w których i poprzez których Bóg objawia się na ziemi37.

Czego Scheffler nam nie mówi? Przede wszystkim pozostawia naszej
domyślności miejsca, poprzez które przebiega granica między dziecięcą
prostotą a złożonym (także intelektualnie) procesem oczyszczania świado-
mości. Nie do końca wyjaśnia, jak pogodzić niewiedzę wypływającą z po-
rzucenia mądrości doczesnej z uczonością pozwalającą odróżnić rzeczy
mniej i bardziej istotne. Tego powiedzieć nie może, przeto w układ
znaczeń, jaki Wędrowiec nam proponuje, musi się włączyć paradoks nie-
rozwiązywalności niektórych kwestii. Być może nieco światła rzuci nań
analiza pojęcia Boga.

33 KA I, 226.
34 KA II, 85.
35 KA I, 134.
36 KA II, 71.
37 KA V 174 por. także: III, 45-47, 62-64, 67.

600



Żaden teolog nie stworzył tylu definicji Boga, co poeta-Scheffler;
sięgnijmy do jednej z najbardziej obszernych:

Der unerkandte GOtt.

Was GOtt ist weiß man nicht: Er ist nicht Licht / nicht Geist /
Nicht Wonnigkeit / nicht Eins / nicht was man Gottheit heisst:
Nicht Weißheit / nicht Verstand / nicht Liebe / Wille / Guette:
Kein Ding / kein Unding auch / kein Wesen / kein Gemuette:
Er ist was ich / und du und keine Creatur /
Eh wir geworden sind was Er ist / nie erfuhr38.

Ta i podobne próby określania boskiej istoty rzucają na nią więcej
cienia niźli światła; sugerują, że Ślązak czerpie z tradycji teologii nega-
tywnej, umieszczającej pojęcie Boga w przestrzeniach Niewypowiedziane-
go. Czasem zmierza w zupełnie innym kierunku, definiuje Boga nie po-
przez negację czy prywację, a poprzez paradoks:

GOtt ist ueberall und nirgends

Daenkt / ueberall ist GOtt der grosse Iehova.
Und er ist doch weder hier / noch anderswo / noch da39.

I poprzez tautologię odwołującą się do Księgi Wyjścia:

Jch wie GOtt / GOtt wie ich

Gott ist was er ist: Jch was durch jhn bin:
Doch kenstu einen wol / so kenstu mich und Jhn40.

Stosunkowo często znajdujemy w Wędrowcu definicje metaforyczne,
poetyckie, nie zobowiązujące do logicznych analiz. Oto dwa przykłady:

Das Lebens Buch

GOtt ist des Lebens Buch / ich steh in ihm geschrieben
Mit seines Lammes Blutt: wie solt er mich nicht lieben?41.

Die geistliche Saeung

GOtt ist ein Ackersmann / das Korn sein ewges Wort /
Die Pflugschar ist sein Geist / mein Hertz der Saeungsort42.

38 KA IV, 21.
39 KA III, 217.
40 KA I, 212.
41 KA II, 20.
42 KA I, 64.

601



Wszystkie próby definiowania osiągają swój skraj w wizji Boga jako
nieporuszonej, niedosiężnej nicości:

GOtt ergreifft man nicht.

Gott ist ein lauter nichts / jhn ruehrt kein Nun noch Hier:
Je mehr du nach Jhm greifst / je mehr entwird Er dir43.

Ten tekst nasuwa przypuszczenie, iż mamy tu do czynienia nie tylko
z nieobecnością semantyki, ale wręcz – z wygaszeniem, z zanikiem
samego bytu. Przeczytawszy ten dystych, zaczynamy rozumieć przyczyny,
dla których Scheffler popadł w konflikt z ortodoksją luterańską i pomimo
konwersji na katolicyzm, także dla teologów Kościoła rzymskiego bywa
myślicielem dosyć kłopotliwym.

Podobnie problematyczny jest głoszony przez Ślązaka pogląd o istoto-
wym połączeniu Boga i człowieka, w myśl którego istnienie i życie Boga
zależy od woli i intencji człowieka:

GOtt lebt nicht ohne mich.

Jch weiß daß ohne mich GOtt nich ein Nun kan leben /
Werd' ich zu nicht Er muß non Noth den Geist auffgeben44.

Scheffler niemalże zrównuje tu Boga i człowieka. Jego Bóg jest ludzki,
człowiek – boski. Zapytać należy – co różni obie istoty? Wydaje się, że
podstawową cechą je różnicującą będzie tutaj bytowa jednorodność Boga,
jego pełnia, Jednia:

Das erkennende muß man das erkandte werden.

Jn GOtt wird nichts erkandt: Er ist ein Einig Ein.
Was man in Jhm erkennt / das muß man selber seyn45.

Zestawiony z Bóstwem człowiek wydaje się obrazem skrajnego zróżni-
cowania, wewnętrznej niezgodności, sceną ciągłej walki dobra i zła,
szatana i Boga, zmysłowości i uduchowienia. Sprzeczności życia rozwiąże
dopiero śmierć, tutaj pojmowana jako przebudzenie do nowej, doskonałej,
bliskiej absolutowi egzystencji.

Czy Silesius był panteistą? Na to pytanie nawet tak sumienny i subtelny
interpretator, jakim jest Leszek Kołakowski nie udziela jednoznacznej
odpowiedzi46. Bez wątpienia w Wędrowcu znajdziemy wcale liczne ślady

43 KA I, 25.
44 KA I, 8.
45 KA I, 285.
46 Por. L. Kołakowski, Świadomość religijna..., s. 440-448.

602



zainteresowania procesami i symbolami alchemicznymi dążącymi do
zgłębienia i wykorzystania potencjału natury. Wszelako zgłębiając ten
problem od strony ontologicznej, można zauważyć, że natura, będąc obra-
zem Boga, nie jest z Nim tożsama. Granicę między Stworzonym a Stwórcą
może przekroczyć jedynie człowiek. Stanowi to o jego wybraństwie,
wyjątkowości, wyróżnieniu.

Człowiek, Bóg, anioł. Trzy z wielu ważnych dla Schefflera pojęć.
Zapytajmy na koniec – czy Anioł Ślązak jest w swych dążeniach anielski?
Moim zdaniem – mniej niż należałoby się spodziewać, zwłaszcza w po-
równaniu z kryteriami katechizmowo-teologicznej poprawności. Bo pragnie
raczej mistycznej unii, nie anielskiej kontemplacji czy komunii. Chce
wprawdzie miłować jak serafini, kontemplować Boga na wzór cherubinów;
niemniej jego spiritus viator wyznacza sobie cel dalszy: przebóstwienie,
wszechwiedzącą, uwolnioną od uwarunkowań bytu, bliską nicości boskość,
której zadatkiem jest, jak już wiemy, ponadanielska natura człowieka. Chce
się bezpośrednio wpleść w duchową osnowę świata. Wielu było skłonnych
czytać go jako mistrza życia duchowego, odnoszę wszelako wrażenie, że
najbezpieczniej czytać go jako poetę lub aforystę. Ten ostatni modus
legendi nie byłby zresztą daleki od jego intencji. Znaczną część jego dzieła
zaliczono przecież do literatury umoralniającej, budującej, udzielającej
duchowego pokrzepienia (Erbauungsliteratur), do czego Cherubiński
wędrowiec nieźle się nadaje.

IV

Zarówno pisarze polscy, jak i niemieccy47 widzieli w Ślązaku wielkie-
go mistyka, natchnionego wizjonera, przed którym ustąpić musiał poeta.
Józef Jankowski, który w latach dwudziestych przygotował wybór z Wę-
drowca w taki oto lapidarny sposób opisał jego autora:

Pod względem ogólnej myśli filozoficznej wyprzedza on – z luźnością oczywiście
powinną natchnieniom poetyckim – za ożenia idealizmu wielkiej filozofii pokantow-
skiej48.

47 L. Gnädinger podaje, że inspiracje Schefflerowskie można zauważyć m.in. w utwo-
rach Anette v. Droste-Hülshoff i Gottfrieda Kellera. Por. L. Gnädinger, jak w przyp. 2,
s. 111.

48 J. Tomkowski, Mistyka i herezja..., s. 8.

603



Jednym z najwcześniejszych, może nawet pierwszym, tłumaczem
Ślązaka był Adam Mickiewicz. Parafrazy wybranych dystychów znajduje-
my w cyklu Zdania i uwagi. Tą drogą przyswojone, niektóre zasiliły
skarbiec polskich „skrzydlatych słów”. Spory a interesujący wybór
epigramatów z Cherubińskiego wędrowca opracowali przed dziesięciu laty
Marcin Brykczyński i Jerzy Prokopiuk. Znane są również tłumaczenia
Lucjana Siemieńskiego, Adama Szczerbowskiego49 i Bernarda Antoche-
wicza50. Parafrazy niektórych dystychów znaleźć można w tomie poetyc-
kim Jarosława Marka Rymkiewicza Znak niejasny, baśń półżywa (1999).
Wędrowiec stał się również tematem esejów literackich i prac nauko-
wych51.

W kulturze niemieckiej, której myśl i liryka Ślązaka jest integralną
częścią, zajmuje on poczesne miejsce. Wiadomo, że jego pisma studiowali
G. Leibniz i F.W. Schlegel52. Dwa stulecia później, na początku dwu-
dziestego wieku doczekały się one pierwszych prób interpretacji psycho-
logiczno-teologicznej53. W tym samym okresie Hans Haffenrichter, ma-
larz-ekspresjonista z grupy „Der Sturm” stworzył cykl obrazów inspirowa-
nych poezjami Ślązaka54. W latach międzywojennych ukazały się co
najmniej dwie edycje Wędrowca, a jak świadczą znajdowane ich ezgempla-
rze, często opatrywane pięczątkami prywatnych bibliotek i dopiskami na
marginesach, odbierano tę poezję w sposób bardzo żywy. Niektóre epigra-
maty weszły w szerszy obieg funkcjonując na prawach aforyzmu czy
maksymy. W Awanturniczym sercu Ernsta Jüngera55, jeden z dystychów
ilustruje dyskurs o „trójwymiarowej rozkoszy”. Dla Horsta Bienka stał się
Scheffler symbolem śląskiego genius loci i fragmentem Wędrowca zamk-
nął on swój Opis pewnej prowincji56. Z najmniejszą atencją potraktował
Silesiusa Günter Grass, czyniąc go nieco sentymentalnym, choć nie

49 Por. Angelus Silesius, Pątnik Anielski, Zamość 1937.
50 Por. Angelus Silesius, Wybór wierszy, Wrocław 1992.
51 Por. S. Kamila Janina Wiśniewska, Teologia Angelusa Silesiusa, Warszawa 1984;

zob. także przyp. 2 i 15.
52 L. Gnädinger, jak w przyp. 2 (s. 111) przywołuje także Hegla i Schopenhauera.
53 Zob. W. Ehrenstein, Posłowie [w:] Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann.

Die geistreiche Sinn-und Schlußreime in inhaltlicher Ordnung, Dresden-Leipzig 1924.
54 Tamże.
55 Pierwodruk: Stuttgart 1938; wydanie polskie w przekładzie W. Kunickiego, Warsza-

wa 1999, zob. s. 31-34.
56 Pierwodruk: München 1983, wydanie polskie w przekładzie B. Faca, Gdańsk 1994,

zob. ss. 44 i 181.

604



stroniącym od uciech, bohaterem Spotkania w Telgte57, gdzie przyszły
poeta-mistyk nie przypomina mędrca i duchowego mocarza, który prze-
mawia do nas w swych epigramach.

* * *

Zaledwie przez kilka chwil towarzyszyliśmy Cherubińskiemu wędrowcowi.
Nie wiemy nawet, na jakim etapie drogi zdarzyło nam się go spotkać.
Zapytajmy jeszcze: jaką jawi się osnowa świata, w której strukturę chcieli
wniknąć teozofowie, alchemicy, różokrzyżowcy, mistycy katoliccy, prote-
stanccy i bezwyznaniowi, kacerze i poeci? Wciąż nieuchwytna, wymyka
się próbom opisu. Duch unosi się nad literą, nawiedzając ją z rzadka,
tchnie bowiem, kędy chce.

Autor dziękuje Pani Krystynie Wierzbickiej za bardzo interesującą dyskusję nad
pierwszą wersją niniejszego szkicu i cenne wskazówki źródłowe.

57 Pierwodruk: Darmstadt und Neuwied 1979, wydanie polskie w przekładzie S. Błauta,
Warszawa 1992.

605



JOANNA WNUCZYŃSKA

Anioły w III części Dziadów
Adama Mickiewicza

Adam Mickiewicz w przedmowie do francuskiego wydania Dziadów pisał
o podstawowej idei – „idei matce”, która wyłania się z dramatu: „Wiara
we wpływ świata niewidzialnego, niematerialnego na sferę ludzkich myśli
i działań”1. Uzupełnienie jej stanowić mogą słowa zawarte w Lekcji XVI,
w której poeta porównując sztukę dramatyczną Greków i chrześcijan, przy-
wołuje pojęcie misterium, które nazywa formą pierwotną, zalążkową,
podstawową dla dramatu chrześcijańskiego:

U chrześcijan dramat poczyna się po epoce bohaterskiej, po wyprawach krzyżo-
wych; wspania e jego zarysy mamy w misteriach. Przedstawiono tu (...) ca y
wszechświat, tak jak go pojmowa o chrześcijaństwo. Teatr ukazywa nam niebo wraz
z duchami niebieskimi, ziemię to jest w aściwą scenę, krąg dzia ań ludzkich oraz
piek o, wyobrażone jako paszcza szatana, skąd wychodzili przedstawiciele z a, z a
wszelkiego rodzaju, poczynając od zdrady, a kończąc na b azeństwie2.

Misterium „jest zatem w rozumieniu Mickiewicza obrazem całości
wszechświata”3.

1 Adam Mickiewicz, Przedmowa do francuskiego wydania Dziadów [w:] A. Mickie-
wicz, Dzieła, t. 7, Warszawa 1955, s. 117.

2 A. Mickiewicz, Literatura słowiańska. Kurs trzeci i czwarty [w:] A. Mickiewicz,
Dzieła..., t. 11, s. 117-118. Tutaj także Mickiewicz zwraca uwagę na „żywioł cudowności”,
ideę przenikania światów w dziełach Homera. Podkreśla zależność jednostki od wpływu
świata niewidzialnego na jej działanie, choć ostateczna decyzja należy do niej samej.
Zakreślona jest więc rola człowieka jako bytu świadomego, samoistnego, samodzielnie
dokonującego wyboru.

3 Agnieszka Ziołowicz, „Misteria polskie”. Z problemów misteryjności w dramacie

606



Wobec tak przedstawionej idei wzajemnych relacji rzeczywistości nad-
przyrodzonej i rzeczywistości „ludzkiej myśli” – ziemskiej, trzeba zapytać
o koncepcję człowieka i świata, o kształt relacji człowiek – świat nadprzy-
rodzony, o sposób istnienia postaci nadprzyrodzonych w dramacie
Mickiewicza.

W Dziadach (część III) występuje ich wiele, a każdej z nich nadał autor
nie tylko różne nazwy, ale określił ich sposób istnienia:
Prolog – Anioł Stróż, Duchy nocne, Duch z lewej, Duch z prawej,
scena II – Głos z lewej, Głos z prawej, Głos diabła, Duchy z lewej,
scena III – Duch, Chór Aniołów (głosy dziecinne), Archanioł I, Archa-

nioł II, Chór Archaniołów,
scena IV – Anioł, Chór Aniołów, Róża,
scena V – Aniołowie,
scena VI – Diabeł I, Diabeł II, Belzebub, Diabły (zstępują widomie)4.

W jaki sposób są one w dramacie „dane”? Odpowiedzi na powyższe
pytanie udziela sam Mickiewicz – są one częścią kosmosu dramatu, współ-
uczestniczą w akcji teatralnej obok postaci realnych i na równi z nimi.

Takie ujęcie problemu otwiera zagadnienie na perspektywę teatralną.
Jak więc istnieją aniołowie i diabły w poszczególnych realizacjach teatral-
nych? Jaki jest ich statut jako bytów teatralnych lub inaczej – bytów na
teatralność otwartych? W Dziadach według Stanisława Wyspiańskiego, we-
dług Leona Schillera, według Konrada Swinarskiego?

Już w „Prologu” dochodzi do otwarcia na rzeczywistość nadprzyrodzo-
ną w jej różnych przejawach (kształtach). Pojawiają się: Anioł Stróż,
Anioł, Duchy z lewej strony, chór duchów nocnych, Duch. Do jakiej prze-
strzeni należą? Świata zewnętrznego? Czy też są emanacją ludzkiej psyche
Więźnia? Jakie są ich zadania wobec niego?

Anioł Stróż to jedna z kluczowych postaci „Prologu”. Zwraca się do
śpiącego, drzemiącego Więźnia. Jego oddziaływanie na bohatera wiąże się
z tradycyjnymi wyobrażeniami religijnymi z przełomu XVIII i XIX wieku
na temat roli anioła przydzielonego człowiekowi przez Boga. Ówczesne
duchowieństwo katolickie podjęło różnorodne działania zmierzające do
szerszego spopularyzowania i upowszechnienia, szczególnie w kręgach
środowisk wiejskich i małomiasteczkowych, kultu istot anielskich, zwłasz-

romantycznym i młodopolskim, Kraków 1996, s. 24.
4 Por. Jerzy Kreczmar, Problematyka sceniczna „Dziadów” [w:] J. Kreczmar, Stare –

nieprzestarzałe, Warszawa 1989, s. 231.

607



cza Aniołów Stróżów. „Każdemu człowiekowi – jak głosiła ówczesna
nauka kościelna – przypisany był przez Boga określony Anioł Stróż,
którego zadaniem było strzec swego podopiecznego przed grożącymi mu
wszelkiego rodzaju niebezpieczeństwami i pokusami mocy piekielnych”5.
Prawdopodobnie z takim rozumieniem roli tej duchowej istoty spotykał się
Mickiewicz w latach szkolnych i młodzieńczych.

Anioł ten czuwa – strzeże myśli bohatera: „w złych myśli nacisku
/ szukał dobrej”6. Przybył na wyraźną prośbę matki. Rola anioła opisana
została za pomocą szeregu metafor i porównań o charakterze roślinnym
(– kwiaty). Budują one cykl następujących po sobie obrazów. Postać
anielska porównywana jest do róży, nazwana „aniołem sadów”. Kwiaty
były ziemskim wyobrażeniem niebiańskiej szczęśliwości7. Róża to symbol
piękności, młodości, niewinności i rozkoszy8. Anioł w „Prologu” symboli-
zuje to, co czyste, a jednocześnie przybliża rzeczywistość nieba, podobne-
go do tego, które w jednym ze swych objawień widziała kartagińska mę-
czennica Perpetua. Oglądała przyszłe szczęście w postaci pełnego kwiecia
ogrodu, z różami tak wysokimi jak cyprysy9. Raj przedstawiony został
w tym obrazie jako ogród w szacie wiecznej wiosny. W dramacie Mickie-
wicza niebo anielskie to sad – ogród10. Zadaniem Anioła Stróża jest
ochronić bohatera przed zarazą, owadami – czyli złem, złymi myślami.
W języku symbolicznym robak i wąż są utożsamiane11. Wąż to synonim
szatana12 i grzechu.

5 Leonard J. Pełka, Polska demonologia ludowa, Warszawa 1987, s. 129. Encyklopedia
Katolicka w haśle: Anioł stróż uzupełnia tę definicję: To opiekun, którego „Bóg daje
człowiekowi za pomocnika w sprawach zbawienia jak i w innych dziedzinach jego życia”
(Encyklopedia Katolicka, t. 1, Lublin 1986, s. 615). Por. również: Nauka chrześcijańskiej
katolickiej religii we trzech częściach, staraniem i pracą Ks. Jana Kantego Chodaniego,
Wilno 1823 (tam: Przydatek, czyli nauka dwudziesta druga. O dobrych i złych aniołach),
s. 42-45; Encyklopedia Kościelna podług teologicznej encyklopedii Vetzera i Weltego,
Warszawa 1873 (hasło Anioł stróż, s. 245); Encyklopedia Orgelbranda, hasło: Anioł, t. 1,
Warszawa 1859, s. 851.

6 Adam Mickiewicz, Dziady, Kraków 1989, s. 32. Wszystkie cytaty pochodzą z tego
wydania.

7 Dorothea Frostner, Świat symboliki chrześcijańskiej, Warszawa 1990, s. 191.
8 Encyklopedia Orgelbranda, hasło: Róża, t. 22, s. 425.
9 Manfred Lurker, Słownik obrazów i symboli biblijnych, Poznań 1989, s. 106.
10 Słownik języka Adama Mickiewicza, hasło: Sad, t. 7, s. 5.
11 M. Lurker, Słownik obrazów..., s. 106.
12 Zgodnie ze Słownikiem języka Adama Mickiewicza kontekstem są słowa dystychu

ze Zdań i uwag: „Ilekroć złą myśl w duszy dobra przezwycięża, Tylekroć św. Michał strąca
z niebios węża”, tamże hasło: Wąż.

608



Anioł strzeże przed zgubą. Zstępuje do Więźnia „na promieniu” –
Aniołowie są uczestnikami światła wiekuistego. Sami mają stać się świa-
tłością – oświecani słowem – pisze św. Augustyn13. Z symboliką światła
nierozerwalnie łączy się znaczenie kwiatu lilii, do którego porównany
został anioł:

Sta em jak lilija bia a
Schylona nad źród em mętnym

Kwiaty lilii zamykają się w nocy i głęboko zanurzają w wodzie. O świ-
cie powoli zaczynają się z niej wynurzać, by otworzyć się na światło
słońca14. Chrystus to słońce chrześcijaństwa. Lilia jest również symbolem
niewinności, czystości i skromności15.

W „Prologu” czystość i niewinność mieszkańca niebios stanowi kontrast
dla tego, co dzieje się w duszy Więźnia porównanej do mętnego źródła.
Anioł pielęgnuje więc dobre myśli, otacza opieką tego, do którego został
posłany. Podobnie nie ustaje w swym powołaniu anioł Boży ze Świtezi.
Otacza opieką „żony i cory”:

dziś nad miastem we śnie,
Widzia am jego anio a.
Okrąży Świteź miecza b yskawicą
I nakry z otymi pióry
I rzek mi: Póki ze meże za granicą,
Ja bronię żony i cory16.

Anioł ten przypomina biblijnego anioła zagłady, który przeszedł nad
Egiptem niszcząc wszystko pierworodne, prócz potomków i dobytku Izrae-
litow. W Świtezi zaś chroni niewinne kobiety, niszczy carskich żołnierzy,
którzy napadli na gród. Mieszkanki miasta zamienione zostają w „car-
ziele” i przyczyniają się do zguby wojska. Dla kobiet jest ten anioł posłany
przez Boga aniołem ocalenia, dla żołnierzy – aniołem zagłady.

Obraz – metafora prowadzenia duszy za rękę (dorosłego lub dziecka)
przez anioła w Dziadach:

Zstępowa em do twej chatki,
Cichy, w cichej nocy cieniu:

13 Św. Augustyn, O państwie Bożym, Warszawa 1998, s. 439.
14 M. Lurker, Słownik obrazów...
15 Encyklopedia Orgelbranda, hasło: Lilia, t. 17, s. 57.
16 A. Mickiewicz, Ballady i romanse [w:] A. Mickiewicz, Dzieła, Warszawa 1956,

s. 21.

609



Zstępowa em na promieniu
I stawa em nad twym ożem

przypomina ikonografię ludową, liczne wyobrażenia z opowieści, podań,
legend17. Jednak ważniejszy kontekst stanowi Noc ciemna św. Jana od
Krzyża:18

On mnie prowadzi jasnością
Bezpieczniej niźli świat o po udniowe
Tam, gdzie mnie czeka z mi ością.

Dusza jest tu prowadzona przez Oblubieńca. Konsekwencją takiego
zjednoczenia jest wielkie szczęście i pomyślność duszy, ponieważ niewielu
wybranych mogło przejść tak wąska drogę.

Anioł Stróż w „Prologu” przyjmuje także postać larwy piekielnej,
straszydła, poczwary:19

Ja, syn chwa y nieśmiertelnej,
Przybiera em wtenczas postać
Obrzyd ej larwy piekielnej,
By cię straszyć, by cię ch ostać.

Zdaje się, że Bóg dopuszcza i zezwala na tego rodzaju próbę. Czy anioł
opiekun staje się aniołem niszczycielem? Wszakże niszczy zło, które rodzi
się w duszy bohatera? A przecież Więzień nie rozumie dźwięku niebios.
Nie docierają do niego żadne przejawy świata zewnętrznego. Nie rozumie
także tego, co anielskie, mimo że poddawany był chłoście i męczarniom
jak „dziki”. W bohaterze nie dokonała się przemiana. Czy jednak miała się
dokonać?

17 L.J. Pełka, Polska demonologia..., s. 130. W wieku XIX wyobrażenia postaci
anielskich znalazły liczne odzwierciedlenia w malowidłach i rzeźbach kultowych sprzeda-
wanych na odpustach i jarmarkach, jak i przez wędrownych obraźników. W niejednej
chacie można odnaleźć barwne oleodruki, których najczęstszym motywem jest postać
anioła strzegącego bezpiecznego przejścia dziecka przez kładkę nad bezdenną przepaścią.

18 Św. Jan od Krzyża, Noc ciemna [w:] Św. Jan od Krzyża, Dzieła, Kraków 1986,
s. 402.

19 Zagadnieniem postaci Anioła Stróża z Prologu zajął się Marian Kwaśny próbując
dać odpowiedź na pytanie, kim właściwie jest ta postać. Autor przypisuje jej związek z dia-
błami ze sceny 6, gdy dręczą one duszę Senatora. Zob. Marian Kwaśny, Bezradna angelo-
logia, czyli brakujący komentarz do w. 35-36 „Prologu” w „Dziadów” cz. III, „Pamiętnik
Literacki”, nr 4 (LXIII), 1972. Postać Anioła Stróża analizował także Jacek Łukaszewicz
w pracy Uwagi o „Prologu” w III części „Dziadów” [w:] Księga w 170 rocznicę wydania
„Ballad i romansów” Adama Mickiewicza, pod redakcją Jacka Kolbuszewskiego, Wrocław
1993, s. 222.

610



W Mickiewiczowskiej koncepcji postaci Anioła Stróża na plan pierwszy
wysuwa się niejednoznaczność i złożoność jego egzystencji. W opisie
sposobu istnienia dominują jasne, świetliste metafory, składające się na
obraz dobrego, czystego anioła, na które nakładają się metafory związane
z rzeczywistością piekielną. Opis ten jednak nie zmierza do całkowitego
wykreowania (także pełnego w sensie teatralnym) postaci. Wydobywa
z niej raczej – i tak jest ona postrzegana przez Więźnia – fragmentarycz-
ność, szczątkowość, niespójność.

Na scenie dramatu pojawiają się Duchy nocne, Duchy z lewej strony
oraz anioły („Prolog”). „Anioły to duchy, ale są aniołami, kiedy zostają
posłani. Bo imię anioł odnosi się do urzędu, a nie natury. Pytasz o nazwę
tej natury to duch, pytasz o urząd, to urząd anioła, który jest posłań-
cem”20. Nie wszystkie z tych postaci nadprzyrodzonych służą Bogu.
Anioł jest posłańcem od Boga. Występuje w imieniu grupy – „my uprosi-
liśmy Boga...”. Powiadamia Więźnia o jego przeznaczeniu. Bohater – na
wzór biblijnego Hioba, Tobiasza ojca, a nawet samego Chrystusa – ma
zostać wystawiony na pokuszenie, na prośbę aniołów i z przyzwoleniem
Boga. Aniołowie są niejako uprzywilejowani, mogą wpływać na losy
ludzkie, choć w stopniu ograniczonym. Ostateczna decyzja, wybór należy
do samego Więźnia. Musi wypełnić przeznaczenie – podobnie jak staro-
testamentowi prorocy.

W takiej przestrzeni pojawiają się Duchy nocne. Kuszą. Pokusa ma
odwoływać się do pamięci i wyobraźni bohatera. Stąd wizja „hucznych
zabaw”, śpiewający minstrele przy pełnych kielichach. Ceną takiego
marzenia sennego jest utrata życia. To obietnica – iluzja. „Istotą kuszenia
jest tedy poznanie samego siebie. (...) Bez tej próby człowiek nie dowie
się, kim jest naprawdę. Kuszenie przez złego przynosi mu rozpoznanie
własnej wartości w momencie, kiedy opuścił go Bóg i pozostawił samemu
sobie”21. Bóg jednak nie pozostawia go samemu sobie. Anioł oznajmia
mu wieść o jego przeznaczeniu:

Modlono się za tobą na ziemi i na niebie,
Wkrótce tyrani na świat puszczą ciebie.

Anioł prezentuje jeszcze jedną ważną myśl – mówi bowiem o niezwy-
kłej łączności świata niebieskiego i ziemskiego. Wspólnym łącznikiem
tych rzeczywistości jest modlitwa. Za jej sprawą realnym staje się

20 Słowa św. Augustyna cytuję za: David Connolly, W poszukiwaniu aniołów,
Bydgoszcz 1994, s. 18.

21 Ryszard Przybylski, Pustelnicy i demony, Kraków 1996, s. 147.

611



odpędzenie zjaw chóru zwielokrotnionej, a jednocześnie zhierarchizowanej
potęgi złego, a co z tym związane, obrazów swobody obyczajowej, hucz-
nych uczt, pieśni, które są być może projekcją wewnętrznych niespełnio-
nych pragnień Więźnia. Odrzucone natomiast zostają przez niego, jego
wrażliwość, w tym momencie jako obce, antyobrazy porannego nabożeń-
stwa w kościele oraz nabożne rozmyślania. Działanie Duchów nocnych
stanowi odbicie sposobu działania księcia ciemności, księcia kłamstwa.
Przedstawiają się jako „Sługi sług”, jak to czynią aniołowie, których istotą
jest rzeczywiście służba Bogu i ludziom. Noc to czas ich rozwoju. Noc –
pijawka, noc – porównana do węża.

Zrządzeniem Bożym, o którym Więzień nie pamięta lub też w nie
wątpi: „Czy we śnie, czy Bóg mi to objawił?”, będzie wolny. Aniołowie
przekazują mu tę wiadomość. Jednocześnie mają stać na straży myśli
bohatera. Wiadomo jednak, że ani szatan, ani aniołowie nie mają dostępu
do myśli człowieka: „Do tego zamkniętego ogrodu (duszy człowieka) nie
może wejść sam z siebie żaden duch stworzony, nie może nawet do niego
zajrzeć”22.

A jednak duchy z lewej strony i duchy z prawej mają dostęp do myśli
Więźnia. Duchy z prawej, a więc duchy dobre, zgodnie z misteryjnym lub
moralitetowym podziałem „podwajają straże”, by dokonało się przeznacze-
nie Więźnia. Już w spektaklu Stanisława Wyspiańskiego postacie nadprzy-
rodzone przedstawiono jako strażników – rycerzy w średniowiecznych
zbrojach. Również w spektaklu Konrada Swinarskiego postaci dwóch
aniołów – Anioła Białego i Anioła Srebrnego widzowie mogli zobaczyć
w zbrojach, hełmach i z mieczem lub kopią w dłoniach. Do tej symboliki
zbroi bożej nawiązuje przecież Pseudo-Dionizy Areopagita23.

Kopie i siekiery wyrażają zdolność (...) rozróżniania przeciwieństw oraz przebieg ość,
bystrość i si ę pojmowania. (...) Niektóre przedmioty emblematyczne, które noszą
święte inteligencje, obwieszczają sąd boży nad nami, już to oswobodzenie od
nieszczęścia, od niebezpieczeństwa i koniec kary24.

Postać Ducha pojawiająca się pod koniec „Prologu” jest jedną z naj-
bardziej kontrowersyjnych postaci świata nadprzyrodzonego Dziadów.

22 Edyta Stein, Wiedza Krzyża, Kraków 1994, s. 172.
23 A. Mickiewicz pragnął tłumaczyć dzieła Pseudo-Dionizego Areopagity i Ojców

Kościoła, por. A. Mickiewicz, Dzieła. Listy 1832-1844, t. 2, Warszawa 1955, s. 187. Rów-
nież w Encyklopedii Orgelbranda mowa o wizerunkach aniołów przedstawianych jako
młodzieńcy pełni wdzięku i piękności, wyposażeni w anielskie „atrybuty”: skrzydła, lekką
odzież, nogi bez obuwia, z harfami lub innymi instrumentami w dłoniach i pieśnią na
ustach (hasło: Anioł, t. 1, s. 615).

24 Pseudo-Dionizy Areopagita, O hierarchii niebiańskiej, Kraków 1932, s. 174.

612



Trudno jednoznacznie określić jej pochodzenie i naturę. W opisie sposobu
istnienia Ducha dominuje metafora głosu. To postać, którą można nazwać
jedynie przez kontekst jej wypowiedzi, a także sens wypowiadanych przez
nią słów. Duch podkreśla potęgę człowieka, jego władzę nad naturą, nad
całym światem, nad stworzeniem poprzez ukrytą w nim moc władania
myślą i wiarą. To do Konrada należy decyzja o otwarciu się na głos
i prawdy Ducha. Czy wyczyta w jego słowach nakaz dobrego, czy może
to doświadczenie spotkania zawiera w sobie pokusę? Nie do końca jest
jasne, czy duch ten należy do panteonu anielskiego, czy też diabelskie-
go. Zdecydowaną odpowiedź w tej kwestii dał Wiktor Weintraub. Stwier-
dził, że

Mickiewicz sta na stanowisku angelologii i demonologii chrześcijańskiej, ta zaś
w obrębie czystych duchów uznaje tylko dwie kategorie: duchy niebiańskie
i piekielne. Na duchy inne nie ma miejsca. Stąd Duch jest duchem z ym – to on
rozpęta w finale «Prologu» w Konradzie si ę pychy25.

W Dziadach Jana Englerta słowa Ducha mówi aktor z „offu”, już po
zakończeniu spektaklu. U Swinarskiego kwestie Ducha przejął Anioł
Srebrny. On wypowiadał również słowa II Archanioła ze sceny sądu nad
Konradem. Postać tę interpretowano jako bardziej bliską doświadczeniu
bohatera. Anioł Biały miał być aniołem dewocji. Schiller w ogóle zrezyg-
nował z osobnej kwestii Ducha.

Po dramatycznym monologu Konrada skierowanym do Boga, pełnym
oskarżeń o brak miłości i zainteresowania, słychać Głosy z lewej i z pra-
wej strony. Ujawnia się w nich ogromny ruch i siła ekspresji. Walka
o duszę jest bardzo dynamiczna: pogoń, cwał, pęd scharakteryzowane
przez prawą stronę jako „szał”. Głosy z prawej to skrzydlate anioły:
„Skrzydłem ochrońmy skroń”. „Skrzydła są obrazem prędkiego biegu, tego
pędu niebiańskiego, który ich niesie coraz wyżej i oswobadza od wszel-
kiego poziomego uczucia”26.

To one chronią bohatera przed napaścią. Dalej „gra” o duszę Konrada
odbywa się w ten sam sposób. Ze Złym łączy się rumak – symbol żądzy,
władzy i dumy, przemienia się w orła – ptaka potęgi, siły i wytrwania,
a ten w hydrę – mitologicznego potwora o kilku głowach. Działają dyna-
micznie, co oddaje symbolika ognia: „Ognia pal!”. Wypowiedzi są lapi-
darne, pełne mocy, siły. Drugi głos to głos żalu, zadziwienia. Zwraca się

25 Wiktor Weintraub, Poeta i prorok, Warszawa 1982, s. 79.
26 Pseudo-Dionizy Areopagita, O hierarchii...; M. Lurker, Słownik obrazów..., hasło:

Wąż, s. 256.

613



raczej do Konrada. Słowa i czyny bohatera widzi jako pęd ku udręce,
wyrażający się jako pęd nieskończony. Najważniejsze zaś słowo – „carem”
wypowiada głos diabła. Pojawiają się także Duchy z prawej strony. Mają
charakter zindywidualizowany. To już nie grupa, której siła tkwi we
wspólnym atakowaniu. Duch I i Duch II prowadzą dialog z Duchami
z prawej strony. Ujawnia on, jakie postaci mogą przybierać duchy: mają
rogi, depczą, chwytają. Materia ich działań określana jest przez kolokwia-
lizmy: słowo zostaje „wyrzygane”, czaszka ofiary stanie się trupia, a krew
– „chłeptana”. Wiedzą, co mają czynić, jak się zachować, lecz sobie
wzajemnie przeszkadzają. Ich królestwo charakteryzuje się wewnętrzną
niezgodą, jakąś sprzecznością dążeń, a przynajmniej różnym stosunkiem
do tych samych zadań. Podobnie w scenie nawiedzenia Senatora nie
potrafią dojść do porozumienia. Złe duchy pochodzą z ludowych wyobra-
żeń. Mak jest środkiem usypiającym Senatora, a piekło to miejsce pełne
węży, ognia, gdzie smażą się dusze zatwardziałych grzeszników. Polowa-
nie na duszę Senatora to atak jednego zwierzęcia na drugie – ptaka na
wróbla... Złe duchy porównane zostały do zwierząt. Taką metaforą
posługują się również fragmenty Zdań i uwag:

Szatan w ciemności owi; jest to nocne zwierzę;
Chowaj się przed nim w świat o; tam cię nie dostrzeże.
(Nocny ptak)

Podobnie opisane zostały diabły w Mickiewiczowskich Balladach
i romansach. Epatują brzydotą. W Pani Twardowskiej wysłannik piekła
ma:

nos jak haczyk, kurzą, nogę
I krogulcze (...) paznokcie.

W Tuhaju natomiast wygląda tak:

wypuk a g owa
Na kszta t ogromnego cebra.
Szyjka jak u osy wąska,
Nosik or a, bródka koz a,
A z jednej go strony końska,
Z drugiej kurza apka wioz a;

Pogląda okiem wo owem,
Skrzyd a na kszta t m yńskich wiose 27.

27 A. Mickiewicz, Ballady i romanse..., s. 23.

614



Obie te sceny w Dziadach pozwalają na poznanie różnorodności złych
duchów. Istnieją one we wzajemnych zależnościach. Podlegają władzy Bel-
zebuba. W społeczności piekielnej ma swe miejsce także szatan, który nie
objawia się w Dziadach poprzez obrazy. O nim się jedynie słyszy. Mówią
o nim odpustowe, groteskowe diabły28, przypomina jego moc ks. Piotr.

Bowiem to właśnie ten bernardyn prawdziwie poznaje Złego. Ks. Piotr
jest doświadczonym egzorcystą, wielokrotnie egzorcyzmował – „Znam cię
po twym jadzie” – mówi do szatana. Wie, że Konrad został opętany przez
jednego z najbardziej chytrych demonów. Ksiądz nadaje mu dodatkowe
nazwy: „brzydkiego gada”, „stujęzycznej żmii”, „tyrana, pochlebcy”, węża
„wleczącego się po piasku”. Dlaczego jednak obok metafor symbolizują-
cych zło i opisujących brzydotę, zmysłowość, pojawia się metafora
niewinnej duszy diabelskiej”? W scenie egzorcyzmów diabeł mówi: „nie-
winnej duszy mojej nie gub”. To kolejna niespójność czy raczej – nie-
jednoznaczność w opisie sposobu istnienia postaci nadprzyrodzonych
w dramacie Mickiewicza. Obraz niewinnego diabła odbiega od kreowanej
przez chrześcijaństwo roli złych duchów. Koresponduje zaś z obrazem
diabła, szatana w romantyzmie zachodnim. W Kainie Byrona pojawia się
piękny i silny Lucyfer, który ma „smętne oblicze duchów myślących”29.
Być może w metaforze „niewinnej duszy szatańskiej” pobrzmiewają
romantyczne sympatie dla „szatana pokonanego, cierpiącego, wzniosłego
w swej wytrwałości, bo poznał kondycję ludzką jako upadły anioł, jako
ten, który przeszedł przez klęskę, przez cierpienie...”30. Wobec takiej
perspektywy diabeł o niewinnej duszy przestaje być w swej istocie zły.
W kim więc tkwi wina za to, co dzieje się z Konradem? W nim samym,
bo chciał być równy Bogu, stanąć na czele wojsk anielskich? Czy może
w Aniele Stróżu – opiekunie, a jednocześnie kimś, kto otarł się o progi
piekielne? A może w samym porządku świata, kosmosu, w którym anio-
łowie zamieniają się rolami, a człowiekowi trudno opowiedzieć się po
jednej ze stron?

Ks. Piotr na jawie wchodzi w dialog z postaciami nadprzyrodzonymi.
Nie jest to sen, jak w przypadku Konrada, nie są to także stany widzeń
mistycznych, jak w przypadku Ewy, ani nawet nie śni ks. Piotr jak śni

28 O groteskowym obliczu diabła pisze Leszek Kołakowski w eseju Czy diabeł może
być zbawiony i 27 innych kazań. Cyt. za: Alina Kowalczykowa, Diabelskość w „Dantysz-
ku” [w:] Diabeł w literaturze polskiej, pod redakcją Tadeusza Błażejewskiego, Łódź 1998.

29 Maria Janion, Romantyzm. Rewolucja. Marksizm, Gdańsk 1972, s. 345.
30 M. Janion, Romantyzm...

615



Senator – półjawnie, półsennie. Spotyka się twarzą w twarz z realnie
uosobionym Złem. Jednakże szatan jest tu

osobą na sposób nie-osoby. Jego istota jest do gruntu rozdarta. Jeśli to jest istnienie
osobowe, to na sposób rozpadu tego, co osobowe. Szatan jest postępującym proce-
sem destrukcji samego siebie, a jednocześnie destrukcji panującego w kosmosie
porządku31.

Tę nieskończoność, tajemniczość istnienia tego diabła oddaje wielość
imion, jakimi przedstawia się ks. Piotrowi: Lukrecy, Lewiatan, Gubernator.
W rozmowie z braciszkiem staje się „mistrzem dopasowania się”32: głup-
cem, intrygantem, gruboskórnym funkcjonariuszem piekieł czy „nieszkodli-
wym dowcipnisiem”. Przyjmuje różne maski, bo w istocie nie o bernardyń-
ską duszę mu chodzi. To Konrada zło dotyka prawdziwie. Nie jest wytwo-
rem jaźni Konrada czy owocem jego stanów lękowych, Konrad dotykał
otchłani:

I ze mną tu leć w g ębie, w ciemność–lećmy na dó –
Otch ań-otch ań ta lepsza niżli ziemi padó ;
Tu nie ma braci, matek, narodów–tyranów–

Był tam, gdzie „spotykają się szatani”. Był w piekle33. Stąd jego moc:

Nie! – oka mi nie wydar ! – mam to silne oko
Widzę stąd, i stąd nawet, choć ciemno–g ęboko–
(...)
Oko mam silne, spojrzę, może cię zabiję –
Nie–ale ci pokażę okiem – śmierci drogę.

Stąd też jego nieogarniona rozpacz: „Bóg nie daje [ratunku]”.

Uczynił jeszcze więcej – uznał siebie za pierwszego spośród ludzi
i aniołów. Jego poznanie Boga zdawało się przewyższać anielskie i archa-
nielskie poznanie Stwórcy. Miał za sobą wojska, trony, moce. Być może
były to władze szatańskie. One to dawały mu nieskończone poczucie mocy
i bezgranicznej swobody. Jako poeta i jako najwyższy z czujących
porównuje się również z Bogiem – Panem świata anielskiego. Jednakże
jego misja to szatańska złuda. Nie może kochać ludzkości ten, kto gardził

31 Ignacy Bokwa, Szatan jako osoba, „Przegląd Powszechny”, nr 11, 1996, s. 157.
Artykuł ten dotyczy problemu szatana jako zagadnienia teologicznego. Autor nie analizuje
poetyckiego wyobrażenia tej postaci w literaturze pięknej.

32 I. Bokwa, Szatan jako osoba...
33 Słownik języka Adama Mickiewicza..., hasło: Otchłań, t. 5, s. 650.

616



ludźmi. Chciał narzucić swój własny porządek, uszczęśliwić innych, nie
znając ich naprawdę. Nie biorąc pod uwagę ich wolności. Taka postawa
przeniosła go w otchłań. Zgrzeszył – „największy z grzeszników”, lecz
ocalenie odnalazł w tych, którymi tak gardził: w dobrych ludziach
i aniołach. Ocaliły go modlitwy wstawiennicze matki w niebie oraz
modlitwa ks. Piotra i Ewy.

Dopełnieniem obrazu harmonijnego kosmosu – pojednania świata
nadprzyrodzonego z rzeczywistością ziemską poprzez krzyż Chrystusa
Odkupiciela, jest właśnie „widzenie Ewy”. Widzenie to jest przywołaniem
metafory światła. „Obrazem wszechświata jest róża błyszcząca, słoneczna.
Wiąże się z symboliką zmartwychwstania, początku nowego kosmosu (...).
Róża jako «imago mundi» to miejsce symbolicznego odpoczynku Konrada,
miejsce Bożej miłości”34. Ale Róża to być może także sam Chrystus pod
postacią anioła, przybywający, by dokonało się nadziemskie spotkanie
oblubieńców:

U św. Jana od Krzyża znajdujemy podobny obraz:

Na mojej piersi kwitnącej
Którą dla Niego ustrzeg am w ca ości,
Zasypia w ciszy kojącej,
Wśród moich pieszczot szczodrości (...)

Dalej czytamy:

Zosta am tak w zapomnieniu,
Twarz mą opar am o Ukochanego.
Usta o wszystko w ukojeniu,
Troski żywota mojego,
Skry y się wszystkie w lilij wonnym tchnieniu35.

W „Widzeniu Ewy” znajdujemy zaś taki obraz:

Róża
Ja będę ją bawi , nim b yśnie ranek
Na sennym jej sercu z ożę me skronie
Ja święty aposto , Pański kochanek,
Na boskim Chrystusa spoczywa onie.

Spotkanie Ewy z Różą ma coś z duchowych zaślubin Oblubieńca
i Oblubienicy u św. Jana od Krzyża. Obie pary łączy ścisłe zespolenie

34 Włodzimierz Szturc, Kosmos Adama Mickiewicza [w:] O obrotach sfer romantycz-
nych. Studia o ideach i wyobraźni, Kraków 1998, s. 100-101.

35 Św. Jan od Krzyża, Dzieła..., s. 402.

617



wynikające z kojącej obecności Chrystusa – Oblubieńca i Chrystusa –
Róży. Wszystko dostępuje ukojenia. Ustają troski życia doczesnego, trwa
wielka harmonia.

Jednakże czy Róża to Chrystus w postaci anielskiej? Czytamy:
„Odwijam me skrzydła”, przybywa w towarzystwie innych aniołów: zespo-
lonych w nadprzyrodzonym wianku. Św. Franciszek z Asyżu w swoich
wizjach mógł oglądać Chrystusa jako serafina. To Chrystus-serafin
obdarzył świętego stygmatami. Chrystus jako król aniołów i najwyższy
anioł. Być może analogiczna sytuacja ma miejsce w pismach Justyna,
gdzie jednym z określeń Syna Bożego jest słowo „anioł”. Autor ten pisze
również, że Anioł Pański z krzaka, który ujrzał Mojżesz, to ktoś, kto
równocześnie jest aniołem i Bogiem36.

Natomiast w jednym z apokryfów Nowego Testamentu, Epistula
Apostolarum, Chrystus upodabnia się do aniołów, kiedy przechodzi przez
kolejne niebiosa. Im samym wydaje się jednym z nich. W scenie zwiasto-
wania w tym apokryfie aniołem Gabrielem jest sam Chrystus:

Wtedy w postaci archanio a Gabriela ukaza em się Maryi Dziewicy i mówi em do
niej, a jej serce przyję o, uwierzy a, uśmiechnę a się, a ja, S owo wszed em do niej
i sta em się cia em, i ja sam by em wys annikiem siebie samego, w postaci anio a
tak czyni em, a potem poszed em do Ojca mego37.

U Ireneusza i Elkesaia, o których wspomina Jean Daniélou, „Syn Boży
jest aniołem ogromnej wysokości, a towarzyszący mu Duch Święty jest
aniołem równie wielkim, tylko rodzaju żeńskiego”38. Podobnie w innych
pismach judeochrześcijańskich. Hermas uznaje istnienie najwyższej,
najdoskonalszej pochodzącej od Boga duchowej istoty, która w otoczeniu
aniołów stoi na szczycie hierarchii duchów niebieskich. Ta tajemnicza
istota posiada aż trzy imiona: Michał anioł, Syn Boży i Duch Święty39.
Teofania poprzez angelofanię. Chrystus objawia się w postaci anielskiej.
Podobnie jak przedstawiony jest w postaci anioła (i pozostałe osoby Trójcy
– Bóg Ojciec i Duch Święty) na ikonie Rublowa Święta Trójca. W „Wi-
dzeniu Ewy” sfruwają aniołowie. Przyjmują taneczny krąg złożony z ży-
wych kwiatów: róż, lilii, fiołków, które wydają przepiękne wonie. Wianek
ten otacza skroń (rozum ochrania myśli), piersi dziewczyny (piersi –

36 Wykorzystuję tu rozważania Henryka Pietrasa SI, Aniołowie w teologii Ireneusza
z Lyonu na tle tradycji judeochrześcijańskiej. Referat przedstawiony został podczas
konferencji „Aniołowie – duchowa osnowa świata” w Krakowie, 9 października 1999.

37 Marek Starowieyski, Apokryfy Nowego Testamentu, t. 2, Lublin 1978, s. 524.
38 M. Starowieyski, Apokryfy...
39 M. Starowieyski, Apokryfy...

618



ośrodek serca). Takie wyobrażenie obecności anielskiej widać na nie-
których dziewiętnastowiecznych obrazach świętych. Św. Dorotę malowano
zazwyczaj trzymającą różę, bo „jej się aniołowie przed śmiercią, którą za
przejście do swego oblubieńca uważała, z kwietnymi wieńcmi ukazali”.
U Izraelitów lilia była przedmiotem kultu – Mojżesz otaczał kwiatami
święte tabernakulum40. W nauce Pseudo-Dionizego hierarchia I kojarzona
jest z kołem. „Ustawiona kołem wokół Boga, otacza Go bezpośrednio
i wśród radości stałego poznania”41. Koła niebieskie uczestniczą i współ-
działają w łaskach Boga. Odbijają nieskończoność i otwierają doświad-
czenie Ewy na nieskończoność. Wizja Ewy to obraz harmonii świata
ziemskiego i nadprzyrodzonego. To uczestnictwo w harmonijnym kosmo-
sie pogodzonych ze sobą ludzi i aniołów, którego centrum stanowi
Chrystus. To jakby dalsza część, konsekwencja sądu anielskiego i powo-
łanie Konrada do spełnienia misji, którą przepowiedział ks. Piotr. Tak jak
w ikonie Andrieja Rublowa, gdzie odbija się nieskończoność i harmonia
wszystkich stworzeń, wszystkich światów – wspólnota świętych skupiona
wokół eucharystycznej uczty. Komunia z Bogiem, jaką zapewnia sprawcza
energia emanująca ze Świętej Trójcy, kóra – według Bazylego – „wszystko
sobą ogarniając, wszystko pragnie uczynić uczestnikiem swego życia”42.
Tak tutaj ma miejsce komunia, zespolenie wszystkich bytów wokół Chry-
stusa anielskiego.

Ostatnim etapem próby, jakiej jest poddawany Konrad, a w której mają
swój udział niebieskie duchy, jest sąd anielski. Na scenie dramatu poja-
wiają się chóry aniołów oraz postawione wyżej w hierarchii Pseudo-Dio-
nizego Areopagity – archanioły43.

To chyba najwymowniejsza dla całego dramatu scena.

Jeśli (inscenizując) się wytnie z Dziadów tę scenę – jak to zrobi Leon Schiller –
wygna archanio ów, to przecież sprężyny i kó ka nie mogą zacząć dobrze zgrzytać.
Scena inkryminowana ca e dzie o trzyma, jest zwornikiem budowy, kluczem, który
pozwala zrozumieć, że tu by o okropne zabójstwo44

– pisał Mieczysław Limanowski. Konrad, który porównywał się z anioła-
mi, najwyższy z czujących, stał się największym grzesznikiem. Ciąży nad

40 Encyklopedia Orgelbranda..., hasło: Róża.
41 Pseudo-Dionizy Areopagita, O hierarchii...
42 Jan Witold Suliga, Krocząc drogami aniołów. Materiały z wystawy poświęconej

aniołom, która odbyła się w Muzeum Etnograficznym w Warszawie (kwiecień-grudzień
1998).

43 Pseudo-Dionizy Areopagita, O hierarchii..., s. 175.
44 Mieczysław Limanowski, Duchowość i maestria, Warszawa 1932, s. 528.

619



nim próba nakłonienia Rollisona do samobójstwa. Rozpoczyna się sąd nad
duszą bohatera. Chór aniołów o dziecinnych głosach przynosi nowinę
o oczyszczeniu duszy Konrada (na nutę radosnej kolędy Anioł pasterzom
mówił...). Natomiast między archaniołami toczy się dysputa. Archanioły
należą do III hierarchii niebieskiej w nauce Pseudo-Dionizego Areopagity.
Ich zadaniem jest spełnianie posłannictwa Bożej opieki nad światem. To
anioły Opatrzności Bożej, duchy niebieskie specjalnego posłannictwa.
Archanioł I przedstawia wszystkie winy tego świata, wielkich tego świata
i winy Konrada: wielki grzech bohatera, odrzucenie praw Boskich, które
mają kierować światem, ciekawość, pychę i chytrość. Przypomniana
zostaje historia upadku zbuntowanych aniołów. Jako koronny, najważniej-
szy argument przeciwko Konradowi stawia Archanioł I brak czci, a przede
wszystkim miłości i ufności do Boga. Na te zarzuty anioła oskarżyciela
odpowiada Archanioł II obrońca. Przedstawia Konrada jako tego, który nie
zrozumiał planów boskich. Nie dla własnej mądrości, ani z innych powo-
dów tak postępował. Kierował się jednak pobudkami szlachetnymi –
kochał naród, kochał ludzi, kochał całe stworzenie. Miłość i szacunek dla
Maryi są ostatecznymi argumentami. Konradowi zostaje wybaczone. Kon-
rad musiał oczyścić swoją duszę i myśl. Myśl bohatera „w brudne oble-
czona słowa odstoi czas pokuty”.

Pokuta jest wyznaniem winy, wzięciem odpowiedzialności za z o. (...) Pokutnik
wierzy, że jego cierpienie ma zbawczą, oczyszczająca moc... Pokutnik wierzy, że
swoją ofiarą k adzie tamę przep ywowi z a. Jest tym, co naprawia naruszony
porządek świata, zmazuje winy45.

Konrad zna łaskę, której dostąpił. Dostąpił łaski i miłosierdzia Boga.
Prócz archaniołów, do których właściwie należało orzeczenie o niewin-

ności, raczej przebaczeniu dla Konrada, w scenie sądu pojawiają się rów-
nież anioły. Metafory, które opisują sposób ich istnienia, nawiązują do
ludowych wyobrażeń o aniołach jako o dobrych opiekunach człowieka46.
Istotach, które zawsze mu sprzyjają, w przeciwieństwie do archaniołów
spełniających wolę Boga bezwzględnie, nawet jeśli chodzi o ukaranie
grzesznika, przywrócenie go do normalnego stanu. W scenie sądu Anioł,

45 Marian Grabowski, Obrzeża sacrum, Kraków 1999, s. 93-94.
46 Por. L.J. Pełka, Polska demonologia...; Sam Mickiewicz w „Kole Towiańskiego

pozostawał wymagającym od siebie religijnym człowiekiem-mistykiem, a więc wybranym,
nie odrzucał jednak konsekwentnego kroczenia drogą ewangelicznej prostoty. Wzorem do
naśladowania dla niego stało się czucie i prostota chłopa polskiego, „który jest od nas
większy przed Bogiem, jemu jest więcej wiadomych tajemnic”. Por. Jeśliś urodził Boga...
– dyskusja [w:] Nasze spory o romantyzm, pod red. Marii Janion, Warszawa 1998, s. 133.

620



potem chór cały podkreślają w swoich pieśniach, a właściwie nakreślają
obraz człowieka wiernego Bogu prawdziwie. Kogoś, dla kogo źródłem
poznania stanie się sam Bóg. To prostaczek podobny pastuszkom w Betle-
jem – biedny, prosty. Człowiek, który w swoje życie wpisze krzyż i do
niego przylgnie wiarą gorącą i prostą. Czy właśnie taki ma stać się
Konrad? Jaką postawę ma przyjąć: drogę samotnego, strasznego wysiłku
i zmagania o prawdę, czy też drogę prostaczków? Czy Konrad winien
należeć do grona prostych, biednych, ale kochanych i wybranych przez
Boga i aniołów? Czy tylko w ten sposób zapewni sobie dalszą opiekę
niebieskich duchów? Wszakże to od człowieka zależy, czy „przyjmie
pomoc i rady bóstwa”, czy je odrzuci...

Konrad był kuszony, przeszedł drogę trudnego zmagania o własne
jestestwo, o to jak się odrodzić. Podobnie i u Saint Martina, tak cenionego
przez Mickiewicza, odrodzenie człowieka może dojść do skutku, kiedy
przejdzie on czas cierpienia, kary i pokuty; z przepaści, w jaką pogrążył
go pierwszy upadek, musi się podnosić stopniowo, z wielkim trudem. Aż
zwycięży dążenie człowieka do połączenia się, reintegracji z bóstwem, od
którego odpadł47.

W przeprowadzeniu tej akcji moralnej dramatu Mickiewicz trzyma się ściśle schema-
tu moralitetu oraz jego środków artystycznych, choć przetwarza je na sposób roman-
tyczny48.

W scenie sądu anielskiego dokonuje się ostateczne pojednanie bohatera
z samym Bogiem. Aniołowie dokonują rozprawy nad Konradem, na wzór
moralitetu, choć tam wyraźny podział istniał między prawą i lewą stroną
sceny – między dobrymi i złymi duchami. Tutaj nie dochodzą do głosu
szatani, ani ich pomocnicy-diabły. Wymiana myśli następuje pomiędzy
aniołami „surowymi” (Archanioł I), bardziej wymagającymi a aniołami
miłosierdzia i archaniołami pokoju (Archanioł II, Chór Archaniołów i Chór
Aniołów).

Jednakże elementy psychomachii nie muszą być interpretowane jako
oznaka dominacji struktur moralitetowych49. Mickiewicz w przywoływa-
nej już Lekcji XVI odwołał się do średniowiecznego obrazu świata miste-
ryjnego, ukazał jego harmonię, a jednocześnie zwrócił uwagę na kwestię

47 Anna Dziembowska, Zagadnienie zła u Słowackiego. Na tle historycznego zarysu
problemu, Poznań 1929, s. 38.

48 Zofia Niemojewska-Gruszczyńska, Walka szatana z Bogiem w polskim dramacie
romantycznym, Kraków 1935, s. 18. Autorka podaje cechy, jakimi charakteryzuje się
moralitet, por. s. 20-21.

49 A. Ziołowicz, „Misteria polskie”..., s. 41, przypis 53.

621



teatralności tego gatunku. Dla widza średniowiecznego, jak charakteryzuje
konwencję misteryjną Lewański, „obecność złych i dobrych istot była tak
oczywista, że nie było w tym nic nadprzyrodzonego”. „(...) wierzył on, że
towarzyszyli mu (dobrzy i źli aniołowie) przez całe życie, towarzyszą
osobom na scenie”50. Wykorzystanie sceny symultanicznej było konse-
kwencją w przedstawianiu sceny obejmującej całe stworzenie, wszystkie
sfery nieba i ziemi. Na placu lub podium-terenie gry, jedna ze stron czy
jedno z ramion podium kierowano ku północy, było „złe”, kończyło się
piekłem. Drugie – zakończone niebem – skierowane było na południe.
Stosowano również zasadę liturgiczną: lewa strona to miejsce dobrych
duchów, prawa zaś złych.

W Mickiewiczowskich Dziadach istnieje podział na prawą i lewą stronę
dramatu. Jeżeli mowa o duchach, to także o dobrych i złych. Aniołowie
są wysłannikami Stwórcy, otaczają Jego tron (podobnie jak w misterium,
gdzie pokazywano anioły wokół tronu Boga). Diabły to uczniowie szatana,
Belzebuba, dla których – choć naznaczeni są przecież „diabelskością” –
straszną wydaje się groźba wrzucenia w „paszczę szatańską” – w scenie
egzorcyzmów (w średniowiecznych przedstawieniach otchłań pokazywano
jako paszczę szatańską). Jednakże ten ustalony przez tradycję teatralną,
właściwy konwencji scenicznej podział, w Dziadach Adama Mickiewicza
zostaje zachwiany, a przynajmniej podważony. Istnienie i zakres działania
postaci nadprzyrodzonych w dramacie nie jest tak oczywiste jak w dzie-
łach średniowiecznych: Anioł Stróż poznaje rzeczywistość piekielną
(„Prolog”), diabeł przybiera tragiczne oblicze złego ducha, który cierpi,
a który być może z prawdziwym złem nie ma nic wspólnego... (scena
egzorcyzmów). Same zaś niebieskie duchy w scenie sądu nad Konradem
przyjmują niejednoznaczne postawy: od karzącej i surowej po kojącą
i łagodną. Porządek misteryjny związany z układem dobra i zła jest więc
zachwiany. Bohater w dramacie sam dokonuje wyboru, pod wpływem tych
sił, decyzja o podjęciu drogi człowieka przemienionego należy do niego.
I oczyścić się ze zła, jeśli zdoła, musi chcieć sam.

Cały opis sposobu istnienia postaci nadprzyrodzonych w Dziadach –
w porządku teologicznym, estetycznym i teatralnym (tu jedynie sygnalizo-
wany) – pozwala na wydobycie niejednoznaczności i niejednorodności
świata nadprzyrodzonego w dramacie Mickiewicza. Byty nadprzyrodzone
ukazują swe niejednorodne kształty: fragmenty skrzydeł, rogi, kwieciste

50 Julian Lewański, Misterium [w:] Średniowieczne gatunki dramatyczno-teatralne, z. 3,
Wrocław-Warszawa-Kraków 1969, s. 226. Na temat Dziadów jako misterium istnieje bo-
gata literatura przedmiotu, zob. Agnieszka Ziołowicz, „Misteria polskie”..., s. 20-23 oraz
bibliografia w pozycji tej autorki, s. 155-163.

622



otoczenie. Zespajają się w ulotny uduchowiony obraz, ale równocześnie
wskazują na ambiwalentny charakter swego istnienia.

Wyobrażenia, do których się przybliżają to obrazy duchów zaczerpnięte
z tradycji chrześcijańskiej – choćby z pism Ojców Kościoła, to także wize-
runki zaczerpnięte z wyobraźni ludowej, z którą Mickiewicz się stykał.
Korespondują z wyobrażeniami znamiennymi dla średniowiecznych miste-
riów. Do opisania ich istnienia poeta korzysta z „łagodnych” środków
poetyckich. Jego anioły są uduchowione, łagodne51. Jednocześnie zaś się
od tego typu wyobrażeń oddalają, kiedy widać ich dynamizm, zmysłowość
i nieokreśloność egzystencjalną, (Anioł Stróż – larwa piekielna, szatan –
diablik o niewinnej duszy).

Ta fragmentaryczność, niejednorodność postaci nadprzyrodzonych
otwiera drogę dla bogactwa teatralnych realizacji. Stawia przed twórcami
teatralnymi pytanie o wyobrażenie teatralne postaci nadprzyrodzonych –
czy przedstawiać aniołów i diabły w postaci ludzkiej, jak miało to miejsce
w misteriach? Wykorzystać tylko głosy aktorskie, czy też posłużyć się
tylko rekwizytami-marionetami, lalkami, rzeźbami? Swoista, scharakteryzo-
wana powyżej niepełność istnienia postaci nadprzyrodzonych w dramacie
Mickiewicza daje inscenizatorom możliwość wykorzystania różnorodnych
wyobrażeń, które w samym tekście mają śladowe formy. Na scenie zaś
muszą przyjąć konkretne kształty.

Każda inscenizacja Dziadów wychodziła z innych założeń. Odmiennie
też projektowała odczytanie sposobu istnienia postaci nadprzyrodzonych
na scenie. Stanisław Wyspiański w przedstawieniu z 1901 roku w Krako-
wie ograniczył postaci nadprzyrodzone do dwóch: Złego Ducha i Archa-
nioła. Zły Duch występował w zbroi z Zawiszy Czarnego, natomiast
Archanioł w stroju Kirkora z Balladyny – ciemna i jasna zbroja rycerzy
średniowiecznych. „Walki dobrych duchów ze złymi można traktować jako
alegoryczne przedstawienie wewnętrznych rozterek bohaterów”52 – pisał
Edward Csató. Duch-potęga nawiązujący do modernistycznej wyobraźni,
stereotypowy anioł walczący o duszę Konrada, to figury jego myśli.
W tym być może istnieje nawiązanie do konwencji moralitetu. Leon
Schiller w trzech inscenizacjach dramatu (Lwów 1932, Wilno 1933, War-
szawa 1934) wszystkie postaci nadprzyrodzone uczynił niewidzialnymi dla
widzów. Chciał ten nadprzyrodzony świat pokazać nie iluzjonistycznie,
kiedy realizował choćby sceny z duchami w kaplicy. Rozwiązał to tak, że
obecność widm zdradzały oczy i gesty tłumu. Chciał pokazać Dziady

51 A. Mickiewicz, O nowoczesnym malarstwie religijnym niemieckim [w:] A. Mickie-
wicz, Dzieła..., t. 5, s. 287.

52 Cyt. za Michał Masłowski, Dzieje bohatera, Wrocław-Warszawa 1978, s. 95.

623



mistycznie. Pozostawił fragment tekstu Anioła Stróża i Ducha z lewej
strony oraz cały tekst Ducha z „Prologu”. Nie było walki o myśli Konrada.
W lwowskiej wersji scenariusza odbył się sąd aniołów (– widzowie sły-
szeli głosy aktorów). Potem z niego zrezygnowano. W warszawskiej zaś
chciał wprowadzić wielkie sześciometrowe postaci aniołów o złotych
twarzach (płaskorzeźby, „które należały do rzeczywistości wyobrażeń,
rzeczywistości wiary i fantazji religijnej”53). Za nimi stali aktorzy i poda-
wali tekst. Prócz tego obecność świata nadprzyrodzonego zaznaczały białe
i fioletowe refleksy. Dziady te nazywane są misterium narodowym54,
obrazem martyrologii narodu. Ze średniowiecznym misterium nie miały nic
wspólnego.

Dziady Swinarskiego powstały w 1973 roku. Na scenie pojawiły się
dwa anioły: Anioł Biały, biały jak gips, rycersko-anielski jak z barokowe-
go kościoła. Hełm, łuskowaty pancerz i długi, biały miecz. Anioł Szary
dzierżył kopię. Obaj mieli pierzaste skrzydła. Anioł Szary mówił teksty
Ducha i Archanioła II. Podniosłym słowom Anioła Białego towarzyszyło
murmurando chłopców w komżach ze skrzydełkami. Diabły występowały
w czarnych trykotach z czerwonymi rogami, uczernionymi twarzami
i kudłami na udach. Jeden z nich (Belzebub) wyróżniał się – ubrany we
frak, mundur, białą koszulę i rękawiczki. Podczas sądu Aniołów Biały
Anioł rzeczowo oskarżał, natomiast Szary bronił55. Anielska Ewa w białej
sukni i złotymi włosami „odgrywała” niewidzialną Różę.

Każda z inscenizacji związana była z historycznym tu i teraz reżysera
oraz teatru polskiego, każda prezentowała wyobrażenia innego artysty na
temat postaci nadprzyrodzonych w dramacie, czemu innemu służyła. Wys-
piański pokazał je realistycznie, stanowiły alegorie dobra i zła. Schiller
nawiązał do idei teatru ogromnego, teatru monumentalnego, teatru narodo-
wego. U Swinarskiego postaci miały wymiar egzystencjalny, tak jak egzy-
stencjalny był Konrad w Wielkiej Improwizacji. Żadna jednak z wymie-
nionych realizacji nie ukazała w pełni bogactwa świata nadprzyrodzonego
Dziadów. Zaznaczyła ich obecność, ale nie wypełniła.

53 Leon Schiller, Tymon Terlecki, Przed warszawską inscenizacją „Dziadów” [w:] Od
Wyspiańskiego do Grzegorzewskiego, pod red. Grzegorza Niziołka i Tadeusza Kornasia,
Kraków 1999, s. 61.

54 Por. Jerzy Timoszewicz, „Dziady” w inscenizacji Leona Schillera. Partytura i jej
wykonanie, Warszawa 1970.

55 Elżbieta Wysińska, „Dziady” w teatrze Swinarskiego, „Dialog”, nr 10, 1973; Natełła
Baszindzagian, O czym są krakowskie „Dziady”?, „Dialog”, nr 10, 1973; Por. Jerzy Timo-
szewicz, „Dziady” w inscenizacji Leona Schillera, Warszawa 1970.

624



ELŻBIETA KIŚLAK

Anielskie metamorfozy Juliusza Słowackiego

W twórczości młodego Słowackiego nic nie zapowiada znaczenia, jakiego
postacie i „treści anielskie” nabiorą z czasem dla poety. Niedawny student
zakładów naukowych, w których kształcił się pod kierunkiem preceptorów
należących przecież do oświeceniowej formacji, skłonny był widzieć
w religii walor przede wszystkim estetyczny. Toteż anioły w jego poezji
zjawiają się najpierw na witrażach. Bohater bajronizującej powieści
poetyckiej Mnich z roku 1830 nawraca się z islamu na chrześcijaństwo
ujrzawszy obraz anioła rozpościerającego złote skrzydła na szkle prześwie-
tlonym słońcem. Jednak w Janie Bieleckim, utworze z tego samego
gatunku, napisanym kilka miesięcy później, anioł – i religia – ukazane są
już w innym świetle, nocnym, niepokojącym, melancholijnym, by nie rzec
dekadenckim:

Lecz szklisty obraz przejęty księżycem,
Teraz do lekkiej widm podobny larwy;
Ciemniejszym patrzy i niepewnem licem,
Smutną ma postać, obumar e barwy...
(I 69)1.

W młodzieńczych pierwocinach anielskie postacie bywają również
figurami li tylko retorycznymi, jak anioł z ody opublikowanej w grudniu
1830 roku, w drugim tygodniu powstania: „Witaj, wolności aniele! Nad
martwym wzniesiony światem” (V 177). To wezwanie znamionuje też
kryzys wiary romantycznej egzystencji, która wyznaje jedynie religię

1 Cytaty z utworów Słowackiego według Dzieł wszystkich, red. J. Kleiner i W. Floryan,
Wrocław 1952-1975.

625



wolności, czy nawet – jak powiedziałby Czesław Miłosz – herezję
ojczyzny.

Przez długi czas anioły Słowackiego pochodzą z objawień wyłącznie
literackich, świadcząc przede wszystkim o rozległości lektur młodego
adepta poezji. Znalazły się w tym skrzydlatym zastępie anioły muzułmań-
skie, wprowadzone do Szanfarego oraz Mnicha, przejaw powszechnego
ówcześnie zainteresowania Orientem. Nie zabrakło też licznych wariantów
toposu kobiety-anioła, w który Słowacki wpisał młodzieńcze zafascynowa-
nie Swedenborgiem i jego wizją zaświatów. Rozbudowany wykład
angelologii daje Kordian w pierwszym akcie dramatu:

Bóg, promień duszy wcieli w nieskończone twory,
Dusza się rozprysnę a na uczuć kolory,
Z których pięć, wzię o zmys y cielesne za s ugi,
Inne zagas y w nicość... ale jest świat drugi!
Tam z uczuć razem zlanych wstanie anio bia y,
Mniejszy może niż cz owiek, atom, środek ko a
Rozpryśnionych promieni; ale jasny ca y,
I plam ludzkich nie będzie na sercu anio a.
(II 126-127).

Świetlista kondycja anielska została tutaj wyraźnie przeciwstawiona
kondycji człowieczej jako jej radykalne przekształcenie. Zarazem jednak
człowiek stanowi swoiste „tworzywo” anioła, ponieważ, ku rozpaczy nie-
szczęśliwie zakochanego młodzieńca: „Na jednego anioła dwóch dusz
ziemskich trzeba!...” (II 127). Romantyczna mitologia miłości zdaje się bez
reszty zawłaszczać swedenborgiańską naukę o aniołach; interesujące
jednak, że angelologia Kordiana nosi widoczny rys dualizmu, zapowiadają-
cy dramatyczne zróżnicowanie anielskich sfer w późniejszej twórczości
Słowackiego. Natomiast w Godzinie myśli podkreślony został swoisty
anielski potencjał natury ludzkiej, jej boski pierwiastek, którym zafascyno-
wani są dwaj młodzi bohaterowie poematu, czytelnicy Swedenborga, wy-
mienionego przedtem z nazwiska:

Cz owiek się silną myślą w anio a rozwinie,
Ten anio zachwyceniem w świat o się rozleje,
I będzie częścią Boga na żywio ów tronie.
Lecz męty ziemskie w świat a osiadają onie;
Jak o spad ych anio ach święte uczą dzieje...
(II 82).

Najbardziej wyraziste są wszakże u młodego Słowackiego właśnie owe
anioły upadłe, anioły zła. Poeta doskonalił modny wówczas język angielski
nie tylko czytając Byrona, także Miltonowski Raj utracony, gdzie mógł

626



znaleźć całą listę grzeszących pychą anielskich buntowników przeciwko
Stwórcy. W Przygotowaniu do Kordiana, nim rozlegnie się przed obliczem
Boga w kosmicznej przestrzeni chór aniołów, na ziemię spada „dziesięć
tysięcy szatanów” (II 98), a mimo tego tłoku głosy diabelskie są w przeci-
wieństwie do anielskich zindywidualizowane. W powieści poetyckiej
Lambro, powstańca grecki pojawiają się „anieli piekieł” (II 41), „anieli
przeklęci”, „ciemni anieli” (II 45), demoniczni, szyderczy, nie różniący się
od „ciemnych szatanów” (II 46). Jeszcze bardziej tajemnicza jest tożsa-
mość aniołów zemsty i zatraty, bo nie zostało wyraźnie dopowiedziane, że
rozsiewają zniszczenie na mocy wyższej sankcji, z boskiego przyzwolenia;
podobne etyczne wątpliwości budzą czyny samego Lambra, greckiego pa-
trioty, prowadzącego z Turkami podstępną walkę.

Światem anielskim rządzą więc jaskrawe, dramatyczne podziały.
Anielstwo odsłania groźną stronę, ale oznacza również dziecięcą niewin-
ność, a także zdolność do kontaktu z wyższymi siłami, o czym przypomina
retoryczna zresztą figura anioła przeczucia w Kordianie. Uwięziony
w szpitalu wariatów niedoszły zabójca cara rozmawiając z Doktorem
odwołuje się do jeszcze innego motywu – anielstwa, czyli świętości,
człowieka, który naśladuje ofiarę Chrystusa:

Czy nie widzia eś nigdy cz owieka? Anio a?
Co swe cierpienia ludom przynosi w ofierze,
I gromom spadającym wystawia cel czo a,
I śmierć za Zbawiciela ponosi przyk adem
Za lud cierpiąc...
(II 189).

Niektóre z tych wątków, noszących wciąż jeszcze retoryczne piętno,
znaleźć można w Anhellim. Utwór ten, powstały podczas podróży Słowac-
kiego na Wschód (a ściślej w drodze powrotnej z Ziemi Świętej do Włoch,
w klasztorze niedaleko Bejrutu), wyznaczył nie tyle trwały przełom
religijny, ile początek intensywnych religijnych poszukiwań poety.
Tytułowy bohater, wyróżniony imieniem sugerującym anielskość, jest
„opętany przez anioła”. Anioł staje się tu rdzeniem, sakralną istotą
człowieczej egzystencji. Sam Słowacki żywił wyjątkowe przywiązanie do
owego melancholijnego syberyjskiego zesłańca, a nawet się z nim
utożsamiał, choćby w opisie pustynnej burzy ze wstępu Ojca zadżumio-
nych, gdzie relacjonował własne przeżycia: „Anhelli myślał, że już
przyszedł wicher, który go z ziemi zwieje i zaniesie w krainę cichą” (III
132). Obok tego anielskiego bohatera występuje malownicza postać jeszcze
jednego anioła o literackiej proweniencji – anielicy wziętej od Alfreda de
Vigny, który w poemacie Eloe wywiódł jej rodowód ze łzy Chrystusa

627



wylanej na krzyżu2. Jednak w Anhellim, którego poetycka proza imituje
wersety Pisma Świętego, pojawiają się także aniołowie przedstawieni
w duchu tradycji biblijnej jako posłańcy Boga:

Zawo a Jehowa dwa odwieczne cherubiny przed tron Swój, i rzek : Idźcie na
równinę Syberyi. A patrząc w świat o Boże, zrozumieli anio owie, jaka by a wola
Pana, i zeszli w krainę mglistą ukrywszy w sobie świat ość (III 50).

Kontrapunktem tego obrazu boskich wysłanników, mimo kamuflażu
promieniujących biblijnym majestatem, są groteskowe i pełne karykatural-
nego komizmu wyobrażenia anielskich posłańców z utworu napisanego już
po powrocie z podróży na Wschód do Florencji, Poema Piasta Dantyszka
herbu Leliwa o piekle. Zanim Dantyszek, nieszczęsny ojciec-Polak (w po-
wstaniu stracił czterech synów, piąty zaś okazał się zdrajcą), rozpocznie
wędrówkę przez inferno, dwaj anieli, a ściślej aniołki skoczne i zwinne,
„Niosą szlachcica w niebo, z dzbanem w ręku”; ta podróż, zakończona na
księżycu, zrelacjonowana została z bogactwem trywialnych, cielesnych
szczegółów – jednemu z aniołów Dantyszek siedzi na głowie, drugi, „anie-
lik mały, jak różyczka młody” (III 79), podtrzymuje jego ciężkie nogi.
Cała grupa tworzy w istocie komiczny, ale i sielankowy obrazek z niemal
rafaelowskim puttem. Idyllę równoważy niebawem mrocznie groteskowa,
tym razem w stylu Boscha, postać innego anioła, „czarnego cherubina”,
który już w piekle będzie nosił szlachcica „w skrzydłach”, a nawet ugasi
pragnienie wędrowca: „Oko swe własne znad dzioba wyłupił, \ I dał mi
z oka pić – a jam się upił” (III 89). Dwoistość poetyckiej ikonografii
aniołów Słowackiego ilustruje wciąż niejednoznaczny stosunek poety-
ironisty do religii. Malarskie konotacje są tym bardziej usprawiedliwione,
że to przeżycie estetyczne prowadzi autora Beniowskiego3 do religijnego
doświadczenia, o czym świadczy opis watykańskiej galerii:

O! Tęczowa
Kopu o myśli, tyś moim kościo em! -
Wymalowana, jasna, księżycowa,
Nad srebrnym duszy wisząca anio em.
(V 85).

2 Zob. rozprawę W. Folkierskiego Eloe w jego książce Od Chateaubrianda do
Anhellego. Rzecz o związkach między przedmistycznym okresem Słowackiego a romantyz-
mem francuskim, Kraków 1934. O malowniczości Eloe por. E. Kiślak, Melancholia
sybirska. Motywy anhelliczne w obrazach Jacka Malczewskiego, „Przegląd Wschodni”, nr
2, 1991.

3 W tym poemacie także znaleźć można anielską groteskę – galopująca na koniu
starucha „leci w srebrnej koronie, jak anioł straszliwy” (V 65).

628



Jednak coraz częściej w dziełach Słowackiego tego czasu – końca lat
trzydziestych – wspomina się o anielstwie jako o ideale etycznym
człowieka; niekiedy, na przykład w poemacie Wacław, to ideał utracony,
„wypędzony z duszy” (III 184). W Lilii Wenedzie stanowi on moralne
residuum wśród krwawych walk; okrutny król Lech uważa wszak: „W lu-
dziach anielstwa tyle, że nie można \ Traktować jak psów” (IV 360).

Jak wiadomo, rozmowa z Andrzejem Towiańskim zapoczątkowała
w lipcu 1842 roku nowy etap życia i twórczości poety. Prorok z Litwy
w swojej nauce tłumaczył rzeczywistość posługując się obrazowym
pojęciem „kolumn” grupujących różnorakie duchy, pod których wpływem
wszyscy się znajdują. Odtąd w twórczości Słowackiego sfera aniołów,
a właściwie „aniołów-duchów”, będzie stale współistnieć ze sferą człowie-
ka: „Często bywało, że ktoś włos mi ruszy \ I we śnie do mnie jak anioł
zagada” (Król-Duch VII 149). Może stanowić jego natchnienie, ale sam
Król-Duch otrzymuje przestrogę: „Biada ci, jeśli nie aniołowemi \ Ducha-
mi będziesz jak harfa natchnięty” (XVII 89). Stworzenie bowiem pełne jest
także „Niższych aniołów... niż są ciała czasze!” (XVI 533), umieszczonych
w duchowej hierarchii niżej od człowieka, lecz – zgodnie z towianistyczną
wykładnią – zdolnych ściągać go, zresztą nie bez jego udziału, na niższy
szczebel rozwoju.

Napisany po przełomowym spotkaniu z mistrzem Andrzejem wiersz
Tak mi dopomóż Bóg przypieczętowuje religijne odrodzenie poety. Anioł
oznacza w tym utworze kulminację duchowej potęgi, wyższą formę ducha:

Z pokorą teraz padam na kolana,
Abym wsta silnym Boga robotnikiem.
Gdy wstanę, mój g os – będzie g osem Pana,
Mój krzyk – ojczyzny ca ej będzie krzykiem,
Mój duch – anio em, co wszystko przemoże.
(VI 12).

Co prawda sztuka nadal, przynajmniej częściowo, inspiruje religijne
przeżycia poety; chociaż w Królu-Duchu prasłowiańskie chaty mają nawet
barwione szyby z aniołami, Słowacki w mistycznej twórczości szczególne
znaczenie przypisuje muzyce:

Już nie dźwięk – nie szmer – lecz g osu ruczaje -
J a ducha – anio j a z rozdźwięków wstaje...
(XVI 419).

Powstający anioł jest centrum owego ja, prawdziwej, bo duchowej
egzystencji, nadaje jej harmonię i spójność, wyzwala twórcze siły i potę-
guje ich oddziaływanie. Słowacki posługując się często zaczerpniętym od

629



świętego Pawła trójpodziałem antropologicznym na ciało, ducha i duszę,
bierze poprawkę na obecne w człowieku anielstwo. Pojawiają się więc
obok aniołów-duchów i duchów-aniołów także „anioły naszych dusz” (VII
75), jak w Księciu niezłomnym, gdzie zresztą akcentowana jest jeszcze
odrębność anielskiego pierwiastka od śmiertelnego ciała. Don Fernand,
męczeński książę, zaznacza:

I to wiem, żem jest śmiertelny,
Jak ty, Panie, robak drobny,
Nie żadna anielskość dumna.
(VII 94).

Jednak anielskość człowieka okazuje się nieodwołalnie związana
z materią i cielesnością, jak w Królu-Duchu: „Twój anioł wstaje – oddycha
i chodzi” (XVII 124). W mistycznej epopei anioł wskazuje kierunek
genezyjskiej pracy stworzenia, polegającej na nieprzerwanym przełamywa-
niu starej formy – czyli ciała, na wypracowywaniu form nowych, coraz
doskonalszych, na bezwzględnej walce ducha z ciałem:

Bo ducha z cia a niższego wyprosić,
Jest to obdarzyć go anielską chwa ą,
A zabić ziemi – niepotrzebne cia o...
(XVI 522).

Ciało to główny przeciwnik anioła, czy też raczej ów anioł-duch to
zdeklarowany nieprzyjaciel ciała. Wprawdzie jest ono wrogiem duchowych
– najrzadszych – cnót, pokory i cichości, ale burzliwa walka, jaką dumny
anioł wydaje ciału, wyraża tych cnót zaprzeczenie. Nierozwiązywalny
węzeł gordyjski antropologicznego konfliktu między sferą ducha a sferą
cielesności w mistycznych pismach Słowackiego barwnie ilustruje nie-
zwykły obraz poetycki anioła zmieniającego się w szarżującego żubra:

A więc na cia o... jak żubr rogoz oty
Rzuci się anio , nastawiony rogiem

Jak żubr, gdy burza czyni zamieszanie.
A on przeciwko piorunowi – stanie....

Jak żubr, gdy w piorun rogiem się zapędzi,
W tumany liści zawichrzonych kole,

Takem ja chcia być wraz anio abędzi
I dostać ognia świętego na czole.

(XVI 402).

Dwoista natura tego anioła jest niezwykła, bo kojarzy dwie przeciw-
stawności – materię i ducha, masywnego żubra i uskrzydlonego łabędzia.
Nota bene Aniołowie Pańscy są często porównywani do łabędzi, także

630



zresztą i do innych ptaków, kilkakrotnie do bociana przynoszącego
błogosławieństwo piastowskim chatom. I vice versa: ptaki porównywane
bywają do anielskich chórów, choćby w Genezis z Ducha – co stanowi
wyrazistą wskazówkę boskości duchowego pierwiastka przenikającego
przyrodę.

Całą mistyczną twórczość, a zwłaszcza Króla-Ducha, cechuje wręcz
natłok anielskich postaci, także tych posiadających transcendentną sankcję.
Są stale obecne, zwłaszcza w chwili śmierci człowieka; przemierzają
ziemię, spełniając misję dobroczynną lub też złowieszczą, rozmaite
zadania, których sens nie zawsze jest dostępny ludzkiemu poznaniu. Łatwo
jednak odróżnić ich od zwykłych śmiertelników. Boscy wysłannicy, przy-
chodzący wprost z przesłaniem Pana, jak „Pański w promieniach młodzie-
niec”, „błyszczący duch”, który objawia się synowi Piasta, Ziemowitowi,
przedstawiani są zwykle w całym swoim splendorze, tęczach, błękitach
i złocie, mają inną, szlachetniejszą, bo niezniszczalną, „złotą naturę”.
Jednakże często ich nieziemski, nieprzenikalny dla człowieka byt pokry-
wają mgliste opary, stąd też rodzi się poetyckie porównanie anioła do
jeszcze jednego ptaka, do zimorodka – halcyjona, którego kolorowe
skrzydło znika we mgle.

Z pism mistycznych Słowackiego, które w dużej mierze stanowią
poetycką hermeneutykę Biblii, zwłaszcza listów św. Pawła i Księgi
Rodzaju, wyłania się oryginalna hierarchia aniołów. Szczególną rolę
w dziejach stworzenia odgrywa swoista anielska trójca, występująca
w Genezis z Ducha jako „trzej aniołowie, słoneczny, miesięczny i globo-
wy” (XIV 48). Sam Król-Duch stwierdza, że jego „tworzące berło” dzierżą
trzy anioły, łączące go zarazem z elementarnymi siłami kosmosu. Roza
Weneda, znana skądinąd siostra Lilii Wenedy, a zarazem matka króla
Popiela, zapowiada synowi:

Sam jeden jesteś... ale cię przymioty
Ojców nape nią... a ja dam dwa duchy:

Na prawo stanie-ć jeden Anio z oty,
Na lewo jeden z krwi i zawieruchy;

Ci dwaj... ty trzeci...
(VII 149).

Ta anielska konfiguracja zarysowywała się już w Lambrze, gdzie
w wizji bohatera dwa anioły, ognisty – ten zawsze z lewej strony4 –

4 Por. hasło: Prawo i lewo [w:] Manfred Lurker, Słownik obrazów i symboli biblijnych,
tłum. K. Romaniuk, Poznań 1989 oraz Droite (gauche) [w:] J. Chevalier, A. Gheerbrant,
Dictionnaire des symboles, Paris 1982.

631



i księżycowy, śpiewają straszny hymn. Układ ten powtarza się w kilku
mistycznych utworach Słowackiego, między innymi w wierszu anioł
ognisty, mój anioł lewy. Obok światła i ognia zaistniał tu wszakże trzeci,
ważny element; trójcę aniołów dopełnia anioł miesięczny, związany
z wodą i księżycem, w istocie stanowiący modyfikację znanego już
motywu kobiety-anioła. Jego funkcja, jak też tożsamość, nie zawsze jest
jasna. Z pewnością uczestniczy w zmaganiach anioła promienistego
z aniołem globowym, który może najłatwiej poddaje się identyfikacji. Ów
anioł ognisty, „powietrzny – rumiany” przejmuje rolę wiecznego opozycjo-
nisty i buntownika – szatana. Puszczając pod niebo czarny dym i płomień,
to „okropne ognisko”, „straszny Duch elementarny” (XVII 82), żąda
w Królu-Duchu czci od Popiela i składa mu w zamian obietnice zbawienia.
Na szatańskie filiacje wskazuje też podobieństwo do węża, dowodzące
jednak twórczej roli, jaką anioł globowy odgrywa w planie stworzenia, bo
to wąż uszlachetniony, przeanielony, „król węży i anioł” (XVII 125)
w jednej postaci. Nieustanne transformacje znamionują tego ducha wiecz-
nego buntu, poruszenia, rozwoju, ruchu:

w gadzie tym i w dziwnym krzaku
Różnych form... jakaś twarz b ysnę a święta,
Bo ludzka... z ota... mimo resztę cielska
Skrzyd y do nieba lecąca – anielska...
(XVI 424).

Słowacki poddaje genezyjskiemu prawu rozwoju nawet wizję zaświa-
tów, piekło oznacza u niego nie męczarnię, lecz „zaleniwienie” ducha,
zatrzymanie się w rozwoju, nie może więc być domeną groźnego anioła
globowego, którego trudno utożsamiać z tradycyjnymi wizerunkami sza-
tana. Co prawda na wzór władcy piekieł dysponuje on w świecie duchów
własnym legionem. Podlegli mu „aniołowie źli z ogniami w oku” (XVII
125) prawdopodobnie biorą udział w tajemniczych walkach, toczących się
ciągle w anielskim świecie, na ziemi i w niebie; pojawiają się inne
„Szwadrony jakieś aniołów w zbroicach \ I w ustawicznych chmury
poruszeniach” (XVI 364). Aniołom przystoi najwyraźniej zawód rycerza;
w istotę anielskości Słowacki wpisuje ethos rycerskiej walki, którym był
zafascynowany od czasu dziecinnych lektur Iliady:

ąki świetnia y, a na koniach biali
W opalnych zbrojach z p omiennemi szpady

Jacyś anieli na harc wyjeżdżali,
A po nich narcys by i z ote ślady.
(XVII 118).

632



Rycerskie starcia anielskich oddziałów łączą się z ludzką historią,
wpływają na nią bezpośrednio zmagania trzech elementarnych duchów,
lecz właściwie wszyscy aniołowie czują się związani z ludźmi, są ich
spraw „miłośnie ciekawi” lub „drżą o człeka jak o sztandar wieczny”(XVI
442). Nic dziwnego, że bardzo interesują się dziejami powszechnymi, bo
w nich przejawia się Boży zamysł. Rozprawiają o tym także cudowni
goście u Piasta:

Oni też świat ość utaiwszy w sobie
Opowiadali wielkie Boże sprawy

O różnych ludach chodzących po globie,
Walki, podboje, zamorskie wyprawy.

(XVI 359).

Według ich słów każdy naród ma swojego anioła przewodnika,
a właściwie aż dwa anioły, ogarniające pełnię narodowej rzeczywistości,
wspomagające zbiorowość w jej szczególnym powołaniu, w spełnianiu
wyznaczonej dla niej historycznej roli:

Mówili, jako każdemu z narodów
Stawa na czele pan myśli – i miecza,

Po dwoch – a jedne sz y z krainy lodów,
A inne od s ońc – lub Istru zarzecza.

(XVI 360).

W jednym z „anhellicznych snów” Króla-Ducha pojawia się zresztą
pochód dwunastu aniołów symbolizujących narodowe wspólnoty5. Pisząc
memoriał Do księcia A.C. Słowacki podkreśli, nawiązując zapewne do
1. rozdziału Listu do Galatów, że

N a r o d y bowiem – pod ug s ów Paw a S. – mają Ducha..., a Duch niewymow-
nemi wzdychaniami modli się za nie... (VII 310).

Król-Duch sam jest właściwie takim przewodnikiem, aniołem Polski.
Jej los zależny jest od tego anioła, będącego „przepaścią i słońcem Pola-
ków” (XVI 467), błogosławieństwem i nieszczęściem dla nich. Słowacki
ukazując ten ścisły związek starał się ustanowić równowagę między nie-

5 Geneza tego ustępu Króla-Ducha związana jest być może z wielkim widowiskiem
zorganizowanym na Polu Marsowym 24 maja 1848 roku, tzw. Świętem Zgody, które opisał
w swych Wspomnieniach Alexis de Tocqueville: „W pierwszej kolejności przedefilowały
przed nami alegorie różnych narodów, co zajęło mnóstwo czasu...” (przeł. A.W. Labuda,
Wrocław 1987, s. 153). Słowacki przebywał co prawda wówczas we Wrocławiu, ale mógł
śledzić w prasie opisy wypadków paryskich.

633



poskromionym indywidualizmem romantycznej egzystencji a jej obowiąz-
kami wobec narodowej zbiorowości.

Dramatyczne zmagania trójcy anielskiej i działania anioła-przewodnika
narodu mają swoje reperkusje w ludzkiej historii. Szczególną wagę w sfe-
rze ducha przypisuje dziejom Polski, to „kraj aniołom miły” (XVI 511),
„Kraina pełna zamków i kościołów, / Z niebem związana – wstęgami anio-
łów...” (XVI 442), tutaj „Anioły stoją na rodzinnych polach” (VIII 436).
Sam lud polski, „lud śpiewający – z anielską prostotą” (XVII 299) zmienia
się w „anielskie zjawienie”, cała zbiorowość jako taka staje się aniołem,
podniesiona do godności anielskiej, do świętości. Przemianę ojczyzny
w postać anioła – tęsknotą ludu – Słowacki wprost opisuje w swych przy-
powieściach, które imitując ewangeliczną prostotę, głoszą patriotyczną
Dobrą Nowinę.

W istocie naród to dla romantyka anioł, ponieważ jest sacrum, bytem
transcendentnym, a także swoistą agregacją aniołów. Mieczysław, jeden
z kolejnych królów-duchów, opowiada o swoich pośmiertnych losach:

Wita em dawne i śpiewne gromady,
Z których ja by em dawniej, anio święty,
Jak jeden abędź od girlandy wzięty...
(XVI 527).

Anioła-przewodnika narodu także i za ziemskiego życia otaczają bratnie
anioły. O swojej konnicy opowiada Król-Duch, tym razem we wcieleniu
Bolesława Śmiałego; aniołowie zmieniali się już w rycerzy, tu wojsko
królewskie przechodzi cudowną metamorfozę w anielski szwadron:

Wszyscy mojego typu anio owie
W zbrojach schowani – myśli moich bliscy,
A w jednym duchu krola byli wszyscy.
(XVI 457).

Bardzo płynnie rysuje się granica między światem człowieka i anioła;
ciało, choć wyznacza ostry podział między nimi, stanowi dla anielskości
ciężką próbę, lecz jej nie przekreśla. Anielskiego pierwiastka nie traci
nawet pierwsze wcielenie Króla-Ducha, krwawy Popiel, popełniający
z premedytacją liczne zbrodnie, by sprowokować odzew niebios. Sam
przedstawia się: „A ja co? – anioł na dnie mgieł czerwonych, \ Pan
niewidzialnych duchów – brat szalonych...” (XVI 348). Wciąż, według
jego własnych słów, „twórczy – jak aniołowie” (XVII 87), tyran rozpoz-
naje swoją nie-ludzką, anielską wielkość:

Lecz co dziwniejsza, że tak próchniejący!
Taki upad y! i taki zużyty!

634



Czasem się czu em jak anio gorący
Gotów ukochać świat i nieść w b ękity

Tę ziemię jako anio wzlatujący
Z pieśnią...

(VII 172-3).

Zbrodnicze tortury, na których opierał rządy Popiel – posługujący się
tłumem siepaczy – „jakby archaniołów” (VII 180), spełniały swoistą funk-
cję soteriologiczną; czynione gwałty okazują się zbawienne, bo rany uwal-
niają anioły z więzienia cielesnej materialności, zmierzają do wyprucia
z ciał ducha, do wykształcenia nowej formy, do wypalenia jej „na jasność
białą” (XVII 97), anielską, przybliżają ostateczną przemianę świata.

Późna twórczość Słowackiego obfituje w figury upragnionej eschatolo-
gicznej przemiany – między najważniejszymi znajdują się apokaliptyczna
Jeruzalem słoneczna i Saturn, który w jednym z opisów przypomina rów-
nież anioła:

skrzyd y z otemi
Lecący.... wszystkie form – męki i dziwy

Z siebie wydane – po knie usty swemi
I z pożartemi w sobie się przemieni
W miasto – anio ów pe ne i promieni...
(XVII 133).

Konwencjonalna złocistość aniołów z przedmistycznej poezji odsłania
w okresie mistycznym swoją duchową istotę. Złoto jest atrybutem aniel-
skiej natury, niezniszczalnej, nieśmiertelnej. „I wstanie nieśmiertelność,
jako anioł, z człowieka” (Odpowiedź na „Psalmy...” VII 266). Taka właś-
nie anielskość stanowi finalny cel świata. Słowacki, który odkrył w sobie
anioła, zostawił Testament mój: „zjadaczy chleba, w aniołów przerobić”.
Jednak nie chodziło mu tylko o przesłanie moralne. Ziarno gnozy obecne
jest w pismach największego herezjarchy wśród polskich poetów, prze-
świadczonego, że każdy powinien – i może – stać się aniołem. Mistyczna
antropologia Słowackiego zawiera imperatyw: rozpoznać i uwolnić uwię-
zione w ciele własne anielstwo, poważyć się na bolesną metamorfozę.

635



ANNA MARTA SZCZEPAN

Anioły i demony w poezji Jerzego Lieberta

Uczyniwszy na wieki wybór,
W każdej chwili wybierać muszę1.

Te, nomen omen, skrzydlate słowa z wiersza Jeździec stały się wizy-
tówką, znakiem rozpoznawczym na ogół mało znanej poezji Jerzego Lie-
berta, którego nazwać można poetą doświadczenia metafizycznego.

Żył w latach 1904-1931. Studiował polonistykę na Uniwersytecie
Warszawskim, brał udział w zebraniach „Kółka” ks. Wł. Korniłowicza,
które stanowiło zalążek późniejszego środowiska skupionego wokół
czasopisma „Verbum”. Poznał wówczas myśl św. Tomasza z Akwinu
i J. Maritaine’a. Był to czas odnowy jego życia religijnego.

Pierwsze utwory opublikował w 1922 r. w „Kurierze Polskim”
i w „Skamandrze”, współpracował z „Wiadomościami Literackimi”.
W 1925 r. wydał tom wierszy Druga ojczyzna, w 1930 Gusła. Pośmiertnie
– w 1932 r. – ukazała się Kołysanka jodłowa, przygotowana i ułożona
jeszcze przez samego poetę. Liebert tłumaczył poezję rosyjską, między
innymi utwory Błoka i Achmatowej. Pisał opowiadania i zajmował się
krytyką literacką. Pozostawił również bogatą spuściznę epistolarną: pisane
między 1924 a 1927 r. listy do Agnieszki, będące nieocenionym świadec-
twem jego wewnętrznych przemian2.

Agnieszka, a właściwie Bronisława Wajngold, przeszła w tym czasie
z judaizmu na katolicyzm, porzuciła swe sympatie dla idei socjalistycz-

1 Por. Jerzy Liebert, Pisma zebrane, t. 1, Warszawa 1976, s. 157.
2 Por. B. Mamoń, Poeta wzruszeń religijnych, „Tygodnik Powszechny”, nr 15, 1977,

s. 6.

636



nych, w końcu wstąpiła do Zakonu Sióstr Franciszkanek Służebnic Krzyża
w Laskach. Więź, która łączyła tych dwoje ludzi, była prawdziwie piękna
i jednocześnie wymykająca się wszelkim próbom klasyfikacji.

Życiorys Lieberta, choć zamykający się w tak krótkim czasie, mógłby
stanowić kanwę przejmującego psychologicznego dramatu. Obfitował bo-
wiem w sytuacje trudnych wyborów, w sytuacje graniczne w Jaspersow-
skim rozumieniu. Ślady wewnętrznych zmagań twórcy odnaleźć można
w jego poezji. Te poszukiwania są uprawomocnione tym bardziej, że
Liebert dążył do osiągnięcia integralności życia i słowa w sposób świa-
domy, by nie powiedzieć – programowy, czego wyrazem są nie tylko wier-
sze, ale również listy i wypowiedzi krytyczne.

Postacie aniołów i demonów pojawiają się najczęściej w tomiku pt.
Gusła i stanowią one integralny element świata poetyckiego i świata
religijnego. Tytułowe gusła, zamawiania, zaklęcia stanowią próbę nawią-
zania kontaktu z Bogiem. J. Iwaszkiewicz w recenzji tego tomiku3 stwier-
dził, że są to jednak próby daremne, że Bóg wymyka się z sieci słów,
gdyż nie można identyfikować modlitwy i poezji. Nie podejmując rozwa-
żań nad tą kwestią, pragnę jednak zwrócić uwagę, że nie ma również
podstaw, by określić te próby jako daremne, gdyż określenie ich skutecz-
ności nie podlega weryfikacji historycznoliterackiej.

Dla poety anioł był rzeczywistością duchową, nie tylko ornamentem,
reliktem w skarbcu metafor poprzednich epok. Niemożliwe jest już dziś
ustalenie, czy znał naukę o aniołach św. Tomasza, czy anioły były
przedmiotem rozważań na zebraniach „Kółka”. Istnieje takie prawdopodo-
bieństwo, gdyż kaplica sióstr franciszkanek w Laskach otrzymała wez-
wanie Matki Boskiej Anielskiej, a z relacji sióstr wiadomo, że wielką
czcicielką i admiratorką aniołów była siostra Katarzyna Steinberg, z którą
poeta pozostawał w przyjaźni. Nie zachowały się jednak żadne materiały
potwierdzające te przypuszczenia.

Na uwagę zasługuje fakt, że duchy te nie przypominają w niczym
aniołów gnostycznych. Nigdy też czytelnik nie poznaje bliższych szczegó-
łów dotyczących wyglądu tych postaci. Są one przedstawione w działaniu,
w pełnieniu swej misji, obojętne czy jest to wypędzanie z raju, jak
w wierszu Colas Breugnon:

Wypędzili z raju anio owie
Ludzi, ptaki i strwożone sarny,

3 Por. Jarosław Iwaszkiewicz, Gusła J. Lieberta, „Wiadomości Literackie”, nr 24, 1931,
s. 4.

637



Zamiast ambrozji s odkiej i z otej
Krowie mleko nam dali i chleb czarny4,

czy fantastyczne wciąganie do piekieł wraz z wychylaniem kolejnych
kieliszków w rytmie pogodnego walczyka, jak w wierszu Jurgowska
karczma.

Przez tę oszczędność wyrazu odwołującą się jedynie niekiedy do
utrwalonych w kulturze symboli, Liebert buduje atmosferę wiarygodności
swych duchowych doświadczeń. W jego spuściźnie poetyckiej odnajdzie-
my dwa wiersze całkowicie i bezdyskusyjnie poświęcone spotkaniu z anio-
łem: Anioł pokoju i Anioł żalu. Jak istotne i ważne były to spotkania, niech
udowodni próba interpretacji jednego z utworów.

Jeżeli spojrzymy na wiersz Anioł pokoju w perspektywie biografii
duchowej, to z pewnością jest on świadectwem wewnętrznych zmagań,
wahań, poszukiwania sensu swego powołania poetyckiego i sensu życia5.
W przeddzień powstania utworu tak pisał do Agnieszki:

(...) Znów mi smutno i biję się z rozmaitymi myślami, które przychodzą. To się
nazywa może: gryzę się. W dzień nie mam czasu, ale nocą zupe nie sypiać nie
mogę. Moja najdroższa, wszystko się we mnie prze amuje, pewnych rzeczy nie
zastaję na starym miejscu, a Pan Jezus nie da mi jeszcze nowymi ich zastąpić.
Przy tym wiara moja tak ma o ma ufności i mi ości. Wyrwawszy z siebie rzeczy
stare, gdy upadam, zostaję raptem bez niczego, bez żadnej podpory, lękam się, że
zb ądzi em, wracam, szukam. (...)
W sercu moim jest dziś tyle dźwięków, że żadnego s yszeć nie mogę. Pokój, który
przychodzi, sprawia wojnę i niepokój. Módl się za mnie, poproś Pana Jezusa, żebym
w Nim rozpląta to wszystko, moje węz y, moje grzechy6 (9 I 1926 r.).

Zakończenie tego listu wyraźnie koresponduje ze słowami wiersza
ilustrującymi stan wnętrza podmiotu lirycznego:

– Tyle g osów przeze mnie biegnie,
Jak w ga ęziach w piersiach wiatr dzwoni.

Liebert przez pewien czas zastanawiał się, czy nie powinien radykalnie
zmienić swego życia, np. oddając się pracy z niewidomymi w Laskach,

4 Por. J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 202.
5 Interesującym kontekstem interpretacyjnym jest artykuł E. Wolickiej, Komunikacja

literacka jako źródło samowiedzy, zamieszczony w zbiorze studiów Problematyka
aksjologiczna w nauce o literaturze, pod red. S. Sawickiego i A. Tyszczyka, Lublin 1992,
s. 173-197.

6 Por. J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 235.

638



a porzucając pisarstwo7. Pomimo, że poświadczona w listach propozycja
Matki Elżbiety Róży Czackiej8 datuje się na okres późniejszy niż powsta-
nie tego utworu, nie oznacza to, że Liebert nie zastanawiał się nad tym
wcześniej, gdyż zastanawiali się wszyscy niemal „kółkowicze”9, ludzie,
którzy spotkali na swej drodze ks. Wł. Korniłowicza.

Podmiot liryczny Anioła pokoju spragniony jest „przymierza ręki ze
słowem”, a jest to trudność tym większa, że jak pisze J. Maritain „trudno
jest być artystą i bardzo trudno chrześcijaninem; dlatego, iż całkowita
trudność nie jest po prostu sumą, lecz wynikiem tych dwóch trudności,
pomnożonych jedna przez drugą, ponieważ chodzi o uzgodnienie dwóch
absolutów”10. Maritainowska koncepcja humanizmu integralnego znalazła
swoje odbicie również w modlitwie rzeźbiarki Zofii Sokołowskiej. Modli-
twa ta zamiast artykułu wstępnego otwierała pierwszy numer „Verbum”:

Panie, jeśli taka będzie wola Twoja, to użyj mnie jako narzędzia Twej sztuki. Niech
w sztuce tej będzie jak najmniej mnie, a jak najwięcej Ciebie (...). Nie proszę Cię,
Panie, o wielkie zrozumienie, o wielkie umiejętności, bo nie w tym leży Twoja
sztuka. Dużo artystów ma te umiejętności i poczucie, i subtelności i wysilają się
niezmiernie, a nie czynią tego, co najważniejsze, nie chwalą Ciebie11.

W tym kontekście polecenie anielskie „kiedy słowo dotkniesz rękami”
nabiera pełnego sensu. Warunkiem przymierza ręki ze słowem staje się
„przebóstwienie” konkretnej swej codzienności, wymiaru czynów, całko-
wite i harmonijne istnienie człowieka jako bytu cielesno-duchowego.

Trzeba dotknąć słowo – a to dla Lieberta znaczy w materii, w świecie
stworzonym doświadczać „słowa przez które wszystko się stało” – jak
mówi św. Jan w prologu Ewangelii. Trzeba uwierzyć w realny kształt sło-
wa, w jego moc sprawczą. Konsekwencją tej wiary jest pełne szacunku
i odpowiedzialności podejście do słowa.

Kontynuując rozmowę podmiot liryczny zwierza się aniołowi ze swoich
rozczarowań, ze swoich wobec niego oczekiwań. Liebert ukazuje w ten
sposób z wielką szczerością człowieczą małość, demaskuje ciasnotę
mentalności, zafałszowanie, które polega na zamknięciu się wobec spraw
Bożych mimo manifestowanej zewnętrznej, pozornej otwartości. „Otwar-
tość” ta bowiem nie uznaje elementu zaskoczenia, innego rozwiązania niż
przewidywane na drodze spekulacji intelektu. Otwartość ta – to raczej

7 R. Bluth, Wspomnienie, „Wiadomości Literackie”, nr 40, 1931.
8 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 311.
9 T. Landy, R. Wosiek, Ksiądz Wł. Korniłowicz, Warszawa 1978, passim.
10 J. Maritain, Sztuka i mądrość, Poznań 1936, s. 16.
11 Z. Sokołowska, Modlitwa, „Verbum”, nr 1, 1934.

639



repertuar własnych wyobrażeń o Bogu niż gotowość na rzeczywiste
spotkanie. Czy jest to winą? Człowiek pozbawiony konwencji zdaje się
być bezradny i bezbronny, zbyt nieufny nawet wobec własnych zmysłów.
Podmiot liryczny oczekiwał od anioła ciepła, czułego objęcia, orzeźwienia,
a on zjawiał się w najmniej spodziewany sposób, zawsze jednak bolesny.

Jeśli spojrzeć na biografię Lieberta nasuwa się uogólnienie, że znale-
zienie własnej drogi, własnego miejsca i zadania życiowego, to zwykle
dopiero początek zmagań. Odkrywanie wartości wiary chrześcijańskiej
stało się źródłem szczęścia, ale i zarazem „początkiem wojny”. Dobra
Nowina nie przyniosła mu ani łatwych rozwiązań, ani dobrych wieści
o sobie samym.

W imię miłości do Boga złożył ofiarę z miłości do Agnieszki, która
przecież przyczyniła się do ożywienia jego wiary, zdecydował się na bycie
poetą chrześcijańskim, co okupił brakiem zrozumienia ze strony niedaw-
nych towarzyszy literatów. Miłość, jakiej dane mu było doświadczyć
w ostatnich latach życia, pozostawała w konflikcie z nauczaniem Kościoła.
Nie odrzucił jej jednak, mimo że nie mógł związać się z wybranką –
M. Leszczyńską – sakramentem małżeństwa. Ta decyzja przekreślała jego
życie sakramentalne i spowodowała oddalenie się poety od środowiska
„Kółka” i Lasek.

W końcu wiara nie ocaliła go od bólu fizycznego, od zmagań z gruź-
licą, która ostatecznie zaatakowała nawet mózg. Nie wydarzył się cud.
Liebert doświadczył cierpienia w różnych jego wymiarach, by oczyścić się
jako osoba, jako twórca. Zmarł pojednany z Bogiem, opatrzony sakramen-
tami przez ks. Korniłowicza.

Autokomentarz do Anioła pokoju pozostawił ubogi, lecz niezwykle
wymowny

11 stycznia 1926 (...) Wczoraj w nocy napisa em d uższy wiersz, Anioł pokoju,
w formie dialogu. Nie poprawi em go jednak dzisiaj, więc otrzymasz go dopiero
w następnym liście. Pewno znów się nikomu nie będzie podoba . Trochę mi jest
przykro, bo czasami ze s ów twych listów widzę, że wola abyś, abym wróci do starej
formy i dobrze wykończonych wierszy. Niestety, jest to dzisiaj niemożliwe (...)12.

Z niecierpliwością jednak czekał na reakcję najbardziej cenionego przez
siebie krytyka – Agnieszki: „26, 27 stycznia 1926 (...) Więc Anioł pokoju
podoba Ci się! To dobrze, bo jest to jeden z wierszy, które najbardziej
lubię”13.

12 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 236.
13 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 248.

640



To stwierdzenie pozwala przypuszczać, że zawarł w nim swe najbar-
dziej osobiste, intymne doświadczenie walki, najgłębiej przeżyty paradoks
wiary. W wierszu tym znaleźć można echa lektur Lieberta, zwłaszcza
książeczki, z którą praktycznie się nie rozstawał, echa Naśladowania
Chrystusa Tomasza à Kempis:

„Nie sądź, żeś znalazł prawdziwy pokój, jeśli nie czujesz żadnego
ucisku, albo że wtedy już jest wszystko dobrze, jeśli nie masz żadnego
przeciwnika, albo że to szczyt doskonałości, jeśli się wszystko dzieje
według twego życzenia”14.

Interesującym kontekstem pozostaje również fragment jednego z listów
do Agnieszki, świadczący o zinterioryzowaniu powyższego przesłania,
a także o integralności życia i twórczości Jerzego Lieberta:

27, 28 grudnia (1925) (...) Otóż, siostrzyczko, to «serce, które do śmierci boli» musi
tak czynić, gdyż inaczej przesta oby żyć, albo – co jest to samo – bi o jak dawniej.
Ale jego bolesne uderzenia stają się adem i harmonią, a ta jest czymże innym, jak
pogodą, mi ością, naszym codziennym życiem, które wtedy dopiero będzie pe ne
i wykończone, gdy odróżniać przestaniemy pojęcia szczęścia i cierpienia15.

Do takiego stanu rozeznania podmiot liryczny, człowiek, którego
utożsamić możemy z autorem, zostaje doprowadzony przez anioła pokoju.
Misją jego jest nauczanie człowieka miłości, otwartości na Boże prowadze-
nie. Oto jak wypełnia swoją misję. Sam zdradza swoje imię, zwraca się do
człowieka z jasnymi, konkretnymi poleceniami, udziela krótkich, rzeczo-
wych, niepodważalnych wyjaśnień. Anioł odbiera z rąk człowieka oręż,
czyniąc go bezbronnym, przenosi go z rąk na serce. Ten gest jest symbo-
licznym gestem przesunięcia pola walki z zewnątrz do wnętrza. Anioł
prowadzi człowieka przez ciemność, pozwalając jednocześnie, by doznał
on uczucia zagubienia i samotności. Uczy w ten sposób pokory, prowadzo-
ny musi zaakceptować swą bezbronność i poznać swą słabość w czasie
próby. Anioł zachęca jedynie do wytrwałości, sygnalizuje swą obecność
i swoją wiedzę.

Podmiot liryczny usiłuje zrekonstruować na podstawie własnych
doświadczeń pojęcie pokoju i harmonii. Wysiłek ten pozostaje jednak
daremny, gdyż ani wspomnienie dzieciństwa, ani domu nie jest adekwatne
wobec Dzieciątka, które „urosło w Boga”. Anioł wprowadza człowieka
w inne wymiary, ukazuje inne aspekty rzeczywistości, przekazuje polece-
nie: „Niebo w słowie czekać kazało”.

14 Por. Tomasz à Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, Lublin 1986, s. 192.
15 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 219.

641



Człowiek miota się między pokusą bierności, a pokusą aktywizmu, nie
potrafi przyjąć tego, że:

S owa z serca i k osy z ziemi
Jednakowo Bogu są mi e.

Zarówno słowo, jak i kłos jest owocem. Serce, by wydać słowo, musi
zostać przeorane tak, jak ziemia, by wydała plon. Zarówno to, co wypływa
z serca – słowo, symbolizujące życie wewnętrzne, jak i to, co jest owocem
pracy rąk – kłos, symbolizujący życie zewnętrzne, musi się spotkać,
odzwierciedlić pierwotną, utraconą przez grzech pierworodny jedność
człowieka, Pokój, Harmonię.

Wydawać by się mogło, że anioł spełnił swoją misję, wyjaśnił Boże
przesłanie i powinien odejść. Podmiot liryczny zatrzymuje go jednak,
zwierzając się z rozczarowań, jakich doznał. Boski posłaniec ze spokojem
dobitnie potwierdza, że robił rzeczy sprzeczne z oczekiwaniami swego
podopiecznego. Zapytany o przyczynę swej władzy nad człowiekiem
i powody, dla których tak boleśnie człowieka doświadcza, odpowiada
lapidarnie: „– Bo Cię kocham i do jutra prowadzę”.

Miłość i perspektywa wieczności sankcjonują wszystkie anielskie
działania. To wyznanie prowokuje człowieka do dalszych pytań o przysz-
łość, o miłość, o najwyższy ład i pokój serca. Odpowiedzi są proste,
radykalne.

Interesujące jest to, że człowiek nie jest świadomy tego, że kocha.

– Więc ukochać jest w mojej mocy?
– Ukocha eś, bom Ciebie zrani .

Anioł zwraca uwagę na to, że zdolność miłowania ściśle wiąże się ze
zdolnością do ponoszenia ofiary. Cisza serca rodzi się z poznania, czym
jest miłość, tylko ona może uświęcić ból. Człowiek nie ucieknie przed
ofiarą, cierpieniem, oczyszczeniem. W jego sercu rodzi się jednak
wątpliwość: A jeśli anioł zdradzi, jeśli jego przesłanie jest fałszywe, skoro
nie znajdzie pokoju bez bólu? Daleki jest zatem od wiary Hioba, który
gotów jest wszystko przyjąć z ręki Boga. Anioł reaguje na tę podejrzliwość
z opanowaniem. On jest posłańcem, nie może ograniczyć wolności
człowieka i zmusić go do wypełniania przesłania.

Czy anioł spełnił swoją misję? Można by sądzić, że właściwie nie, gdyż
pozostawia człowieka pogrążonego w wątpliwościach, podejrzeniach,
oczekującego dowodów – najlepiej namacalnych, fizycznych – anielskiej
obecności. Paradoks polega na tym, że człowiek w gruncie rzeczy nie
wierzy samemu sobie. Anioł wyartykułował przesłanie Nieba. Towarzyszył

642



człowiekowi w ciemności, ale nie uchroni go przed cierpieniem, z którego
rodzi się miłość. Nie zaprzeczy temu, co głosi, dlatego odchodzi. Podmiot
liryczny musi sam dotknąć rękami słowa.

Ani interpretacja biograficzna, ukazująca relację autor-dzieło, ani
interpretacja opierająca się na analizie stanów doświadczenia wewnętrzne-
go nie wyczerpują bogactwa tego utworu, który dzięki swej głębokiej
prawdziwości, dramatycznemu napięciu – wciąż powinien być na nowo
odczytywany. Z pewnością nie jest to tekst tylko do deklamacji, to jest
tekst do medytacji.

Anioły dobre w poezji Lieberta to niejednokrotnie postacie wydawałoby
się bezlitosne i okrutne, „bez litości – miłosierne” tak jak np. anioł żalu,
który zagniewany i spłakany upatrzył sobie człowieka jak myśliwy ofiarę
i przystąpił do niego z mieczem i ogniem16. Jedynie taka surowość może
dopomóc człowiekowi zapanować nad samym sobą. Rzeczywistość aniel-
ska i ludzka istnieją symultanicznie, oddziałują na siebie. Nawet w samym
doświadczeniu żalu człowiek nie jest wolny od pokus, nie tylko od pokusy
rozpamiętywania win, ale i od pokusy rozpaczy. Zastanawia fakt, że
w całym utworze (anioł żalu) nie znajdziemy żadnego werbalnego przesła-
nia. Posłaniec nic nie mówi do człowieka, wszedł w niego „niby w sidło
grzeszne”, jest więc aniołem zinterioryzowanym.

Ofiarą zdaje się być jednak podmiot, a nie anioł. To człowiek miotany
jest przez anioła do tego stopnia, że z jego ust wyrywa się dramatyczne
wołanie przypominające niejako Bogu, że to przecież On stworzył
człowieka. To zwrócenie się do Boga jest spełnieniem misji anioła.

O wiele przyjemniejsze (pozornie) są spotkania z demonami. Szatani
z wierszy Lieberta to istoty niezwykle sprytne, o fantastycznych zdolnoś-
ciach, prowadzące błyskotliwe rozmowy np. w cyklu Próby czy zwodzące
zmysły jak w Jurgowskiej karczmie. Nawet kiedy dramatyczne napięcie
utworu oddaje grozę i potęgę szatana, on sam jawi się jako agresor pełen
finezji i subtelności. On – ojciec wszelkich trudności zna tajniki duszy
ludzkiej, zna każdą słabość i niedoskonałość, ironizuje i zarazem parodiuje
troskliwość Boga. Świadczyć może o tym choćby wiersz Kuszenie. Diabeł
zwraca się do swego interlokutora w sposób familiarny, zakładający jakieś

16 Podobne określenia możemy odnaleźć w Biblii, pismach mistyków, u F. Nietzschego
oraz w poezji C.K. Norwida, np.: Hi 16, 3-5; Św. Teresa, Dzieła, tłum. L. Siemieński, t. 9:
Poezje, Warszawa 1822, s. 281-284; Św. Teresa, Pisma, t. 1. Księga zmiłowań Pańskich,
Warszawa 1898, s. 252-253; E. Hello, Z nauk i objawień bł. Anieli z Foligno, Wąbrzeżno
1923; F. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra, Kraków 1971, s. 296-299.

643



pozasłowne porozumienie, doskonałą i dawną znajomość – by nie powie-
dzieć zażyłość. Kusiciel nie obawia się aluzji do obszaru wiary i religij-
ności posługując się nawet porównaniem:

– Jednak grzech ciemny
Podzielisz ze mną,
Jak chleb powszedni.

Jest to aluzja zarówno do modlitwy Ojcze nasz, jak i do Ostatniej
Wieczerzy.

Wiersz ten można interpretować zgodnie z regułami rozeznawania
duchów św. Ignacego Loyoli. Szatan to także „bezgwiezdny szpieg boży”.
Żywioł, który pojawia się w wierszu Boża noc ma wymiar kosmiczny,
niepokojący, najbardziej tajemniczy, gdyż jednocześnie jest on wpisany
w egzystencję człowieka w niewytłumaczalny sposób. Sytuacja ta przy-
wodzi na myśl słowa Mefistofelesa z Fausta Goethego: „Jestem częścią tej
siły, która pragnie zawsze zła, a tworzy zawsze dobro”, ponieważ szatan
jest zarazem „szafarzem cnót”. Jeszcze dobitniej ukazuje ten dramat
zmagań z szatanem wiersz Próby:

Z gotyckich sklepień
Spoglądasz ku mnie
Skrzydlaty, drwiący –
O, nieodstępny
Cieniu z owieszczy,
Ze mnie rosnący17.

Zło wyrasta z człowieka, co intensyfikuje dramatyzm „próby doskona-
łości”. Jako kontekst ewangeliczny tych rozważań przywołać można słowa
z Ewangelii według św. Marka: „Bo wszystko złe z wnętrza człowieka
pochodzi” (Mk 7, 20).

Natomiast w utworze Lisy biesy atakują gromadą jak zwierzęta i odwo-
łują się do zwierzęcych, prymitywnych instynktów człowieka, stanowią-
cych dla nich dogodną płaszczyznę porozumienia.

Świat poetycki Jerzego Lieberta to świat rzeczywistości duchowych.
Świadczą o tym zarówno podejmowane próby interpretacji biograficznej,
opierającej się na spuściźnie epistolarnej Lieberta, jak i zgodność
przesłania tych wierszy z nauką takich mistrzów życia wewnętrznego, jak
św. Jan od Krzyża, św. Teresa Wielka, czy św. Ignacy Loyola. Aniołowie
i demony nie stanowią w tych wierszach żadnego zaskoczenia, z wirtuoze-

17 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 1, s. 161.

644



rią wydobywa poeta dramatyczne napięcie każdego z nimi spotkania, gdyż
każde jest inne, niepowtarzalne, demaskujące jakąś prawdę o człowieku
i jego egzystencji.

Po lekturze Guseł pozostaje tylko wyrazić pragnienie doświadczenia
takiego spotkania z aniołem, jakie opisał J. Liebert w jednym z ostatnich
swoich wierszy:

A tako nam się świat dziś wyprostowa ,
Jakby nas anio dotkną i zawo a –
W uśmiechu zbroja18.

18 J. Liebert, Pisma zebrane..., t. 2, s. 211.

645



DARIUSZ KULIK

Anioł Bölla

Anioł z powieści Heinricha Bölla1 ukazuje się w kilku odsłonach: postać
uzbrojona w kij, ukryta w ciemności, oglądana z bliska przemienia się
w kamienną rzeźbę anioła trzymającego lilię, aby w końcu – po usunięciu
pokrywającego ją kurzu – okazać się jedynie seryjnie produkowaną kopią,
gipsowym odlewem.

Brud nadawa rysom godność orygina u, na podstawie którego sporządzono odlew
– mimo to dmucha dalej, czyści okaza e loki, pierś, falistą szatę, delikatnymi,
krótkimi dmuchnięciami oczyści także gipsową lilię – radość, jaką odczu na widok
uśmiechniętego kamiennego oblicza, gas a w miarę, jak ods ania y się jaskrawe
malunki, okrutne lakiery przemys u dewocyjnego, z ocone brzegi szaty – nawet
uśmiech na twarzy nagle wyda mu się równie martwy jak owe przesadnie falujące
w osy2.

Nie potrzeba znajomości wcześniejszych powieści niemieckiego pisarza,
autora głośnych niegdyś Zwierzeń klowna, niepokojącego studium zintele-
ktualizowanej religijności – aby wyczuć, że przywołanie motywu angelo-
logicznego kieruje się tutaj przeciw angelologii. O ile, zaznaczmy od razu,
ta ostatnia miałaby dociekać jakiegoś „świata duchów dobrych i złych”
jako „środowiska metafizycznego” człowieka, które należałoby sobie
wyobrażać na podobieństwo środowiska biologicznego, społecznego, kultu-
rowego. Uzgadniając motyw z typem opowieści, Böll dokonuje oczywiście
konkretyzacji postaci anioła (posąg z gipsu, nie zaś obraz, widzenie itp.),

1 Heinrich Böll, Anioł milczał, przeł. Michał Misiorny, Muza SA, Warszawa 1997.
2 H. Böll, Anioł..., s. 6.

646



a także samej idei (chodzi o figurę z katolickiego szpitala). Zabiegi te
należą jednak przede wszystkim do konwencji literackiej realizmu
obyczajowego i na własnym poziomie znajdują się poza angelologią.
Możliwe pozostaje natomiast pytanie, jak przywołany tekst ma się do
wyobrażeń o „bliskości” aniołów, a zatem do myślenia naiwnie akceptują-
cego niby-przestrzenność świadomości. Dopiero wyobrażając sobie siebie
jako „obszar”, zaś świat albo Boga jako „obszar poza mną”, mogę pojąć
koncepcję „środowiska”, dziedziny nakładania się lub styku obu obszarów,
nawiedzanej przez niewidzialnych Pośredników.

W pierwszej chwili bohater Bölla, błąkający się po spustoszonym wojną
i wyludnionym mieście, niewyraźny kształt uznaje za potencjalnego na-
pastnika: ulega w ten sposób igraszkom wyobraźni. To moment, kiedy
spojrzenie nie dociera poza siebie, zaś jego ukierunkowanie ku „innym
obszarom” okazywałoby się jedynie projekcją. W drugiej odsłonie – wraz
z pojawieniem się motywu angelologicznego – nie dzieje się nic, co można
by łatwo odnieść do wyobrażeń o ochronie nikłego i szwankującego
wzroku.

Postać w ciemności nie poruszy a się; trzyma a w rękach coś, co przypomina o kij
– mężczyzna zbliży się z wahaniem i nawet wówczas, kiedy zrozumia , że to
rzeźba, serce nie przesta o mu walić; podszed jeszcze bliżej i w nik ym świetle
rozpozna kamiennego anio a z falującymi w osami, trzymającego w ręku lilię;
wychyli się do przodu, niemal dotykając podbródkiem piersi figury i d ugo wpatrywa
się z dziwną radością w tę twarz, pierwszą twarz, na jaką natkną się w mieście:
kamienne oblicze anio a, agodnie i boleściwie uśmiechnięte; twarz i w osy pokryte
by y gęstym ciemnym py em, również w ślepych oczodo ach wisia y czarne p atki,
zdmuchną je ostrożnie, niemal czule, sam już uśmiechnięty, oczyści z kurzu
agodny owal twarzy i nagle spostrzeg , że uśmiech by gipsowy3.

W miarę jak mężczyzna zbliża się do rzekomej „rzeźby”, (jego) spoj-
rzenie zdaje się coraz bardziej ogarniać to, co znajduje się „poza” nim.
Budzi to „dziwną radość”, okazuje się obce i bliskie jednocześnie: pierw-
sza twarz, przecież jednak nie pierwsza twarz w ogóle, jedynie pierwsza
w (tym konkretnym) mieście. W tej samej chwili tracimy pewność, że
znajdujemy się już poza egoistycznym złudzeniem. O ile wcześniejszy
obraz napastnika zrodził się z lęku i zacierającej kształty ciemności, teraz
gwałtowna potrzeba towarzystwa prowadzi spojrzenie wyłącznie wzdłuż
tego, co ludzkie. Oznaki anielskości (skrzydła? aureola?) z pewnością
gdzieś „są widzialne”, skoro dochodzi do rozpoznania ogólnego tematu

3 H. Böll, Anioł..., s. 5-6.

647



rzekomej „rzeźby”; uszczegółowienie jakby do nich nie dociera. „Falujące
włosy”, „piersi”, „łagodny owal twarzy” – jakby wiedziony ludzką jedynie
tęsknotą wzrok uzgadniał się nie z obecnie napotkanym, lecz z przeszłością
pełną innych ludzi. Być może aniołowie kierują nas wstecz, nie tylko nie
pośredniczą, ale jeszcze umacniają granicę zamykającą nas na dotychczaso-
wym „terenie”? Wczesne chrześcijaństwo wykorzystuje neoplatoński obraz
„drabiny bytów”, gdzie świat (materialny) znajduje się poniżej „ja”
(duszy), co zwalnia anioły od wspierania jakiegokolwiek ruchu skierowa-
nego „na zewnątrz”, ku materii, przestrzeni, historii – ruch taki oznaczałby
degradację. Co innego działanie pamięci, opuszczającej „więzienie” ciała,
aby powracać ku wyższym formom istnienia.

Nie trzeba dodawać, jak bardzo by y zgodne tego rodzaju idee z duchem chrześci-
jańskim, jak to one w po ączeniu z ogólną atmosferą epoki wyrywa y ludzi ze
spo eczeństwa, wypędzając ich na pustynie i miejsca odludne dla kontemplowania
prawdy4.

Bohater Bölla przeciwnie, ucieka od „pustyni”, gwałtownie poszukuje
czyjejś obecności; twarz „wykuta z kamienia” głęboko go porusza. Mamy
do czynienia z powieścią powojenną, w dużym stopniu jednak i dzisiejsze
nastroje końca wieku podpadają pod „doświadczenie pustyni”, nietrwałości
społecznej więzi. „Dla dzisiejszego człowieka pustynia ta ciągnie się
wzdłuż betonowych bloków i ulic” – przyznaje angelolog. Zdając sobie
sprawę z diametralnej różnicy mentalności, nie będzie już domagał się
porzucenia siebie i świata (wie, jak cenimy sobie tę resztkę, jaka z nas
i ze świata jeszcze pozostała). Raczej zgodzi się na rozchwianie tożsamości
„ja” – anioły i demony zamieszkają w głębi nas, we freudowskiej (jun-
gowskiej) podświadomości. Podejrzenie o egoizm, o roztropienie anielstwa
w człowieczeństwie, miałoby zostać uchylone poprzez przesunięcie już nie
„poza” świat, lecz „do” wnętrza człowieka, który w głębi okazałby się
samym Bogiem. Tradycja prawosławna, na jaką może powołać się tego
typu angelologia, mówi o „bogoczłowieczeństwie”, o potencjalnej wyż-
szości ludzi nad aniołami, co wynika z interpretacji zbawienia jako rewersu
Inkarnacji5. „Druga odsłona” spotkania z aniołem w powieści Bölla nie
wyklucza takiej interpretacji: w napotkanej – jak sądzi – rzeźbie, bohatera
głęboko dotyka to, co ludzkie, jakby postać anioła prowadziła go do
jakiegoś „głębszego człowieczeństwa”.

4 Jan Sulowski, Platonizm w katolicyzmie wczesnośredniowiecznym [w:] Katolicyzm
wczesnośredniowieczny, red. Józef Keller, PWN, Warszawa 1973, s. 353.

5 Zob. Paul Evdokimov, Prawosławie, s. 100.

648



Czy jednak na tej drodze wyczerpujemy sensy zawarte w powieścio-
wym opisie niedostatków spojrzenia, które nie znajduje oparcia w tych
elementach, przy pomocy których tradycji zwykła oznaczać „anielskość”
posągu? Wątpliwości okażą się uzasadnione wraz z trzecią odsłoną, kiedy
bohater wie już, że ma do czynienia z gipsowym odlewem. Intuicja
angelologiczna, podpierająca się psychoanalizą, nie byłaby już w tym
momencie w stanie powstrzymać narzucenia na tekst owej konwencji
prozy o obyczajach, dopuszczającej co najwyżej myśl o socjalnych
uwarunkowaniach religijności, a w efekcie o „przedmiotach kultu”.
Posągowi nie przysługiwałoby już nic poza funkcją materializowania
społecznych przekonań oraz oczywiście rolą produktu, wytworu „przemy-
słu dewocyjnego”. Zostałby odsłonięty wtórny, utylitarny charakter tego,
co wydawało się posiadać „godność oryginału”, artystycznej, jednostkowej
rzeźby. A wszystko to w zupełnej zgodzie z koncepcjami psychoanalitycz-
nymi, gdzie mówienie o np. „demonach podświadomości” dotyczy nie-
możności samopoznania, a w końcu wyklucza metaforę „ja” jako „teryto-
rium”6, zaś tego, co „na zewnątrz” lub „bardziej wewnątrz” jako środowis-
ka. Czy jednak w takim razie ruch spojrzenia nie powinien był objąć
zarówno ludzkich kształtów, jak i anielskich atrybutów posągu, aby
przeciwstawić je sobie, otwierając pole religioznawczej krytyki?

Pomiędzy „topologiczymi” wyobrażeniami o Pośrednictwie, a utylitar-
nym religioznawstwem „spotkanie z aniołem” z opowieści Bölla dopomina
się nadal swych pytań: Czym jest widzialne i niewidzialne? W jaki sposób
o tej samej rzeczy (o atrybutach „anielskości” posągu) można by orzekać
jednocześnie podpadanie i niepodpadanie pod spojrzenie? Co więcej, czy
pytania takie nie dają nam do myślenia o wyobraźni angelologicznej, która
– od irańskich początków przez scholastykę po psychoanalizę – wytwarza
„materie duchowe”, „byty (bardziej niż ciało) subtelne”, nawet ażurowe7?
Poprzedzałaby ona wówczas refleksję nad dwuznacznością wszelkiego
spojrzenia. Refleksja taka, przechodząc od poziomu „tego, co myślimy, że
widzimy”8, nie zakłada absolutnej granicy pomiędzy widzeniem i myśle-
niem: również widzeniu przysługuje odtąd pewna intencja, nie zatrzymuje
się już ona na byle czym; widzenie nie jest już w stanie zatrzymać się na

6 Por. Zofia Rosińska, Psychoanalityczne myślenie o sztuce, PWN, Warszawa 1985,
s. 31.

7 U Plotyna większa „przejrzystość” aniołów wiąże się z mniejszą w ich przypadku
„zawartością materii”. Por. J. Sulowski, Platonizm..., s. 353.

8 Maurice Merleau-Ponty, Refleksja i zapytywanie, przeł. Jacek Migasiński [w:]
M. Merleau-Ponty, Widzialne i niewidzialne, Fundacja Aletheia, Warszawa 1996, s. 42.

649



czymś, co nie jest jego celem, podobnie jak myśl nad czymś, co bezsen-
sowne. Celowość spojrzenia może na przykład uwolnić „przedmioty kultu”
od zarzutu bycia jedynie „wytworem rąk ludzkich”, który wyraźnie
pojawia się u Bölla.

Decydująca chwila w podnoszeniu do rangi idola – pisze Marion – nie polega (...)
na jego wytworzeniu, lecz na uczynieniu go dostępnym spojrzeniu, czymś, co
wype ni spojrzenie9.

Ponieważ idol (posąg, obraz, nazwa itd.) zaspokaja spojrzenie, które
niczego więcej nie szuka, widzenie-myślenie ustaje, mamy zatem do
czynienia z przeżyciem granicznym, z boskością. „Bóg, którego przestrzeń
przejawiania się jest mierzona tym, co może udźwignąć spojrzenie, to
właśnie idol”10. Czy „anioł” Bölla mógłby oznaczać takie „ograniczone
przeżycie religijne”? W każdym razie następuje jakby zatrzymanie spoj-
rzenia („długo wpatrywał się z dziwną radością w tę twarz”), zwłaszcza
zaś można by wreszcie scharakteryzować ową „widzialność-niewidzial-
ność” „dewocyjnych” atrybutów anielstwa. Poza idolem bowiem – poza
„tą twarzą”:

otwiera się, albo raczej zamyka, coś więcej niż niewidzialne – coś pozbawione
widoków. Niewidzialne zak ada oby przede wszystkim, że jego ods onięcie stanie się
jakąś na razie jeszcze niejasną celową dążnością11.

Gdybyśmy jednakże utożsamili w tekście Bölla „kamienną rzeźbę”
z idolem, jak spojrzenie miałoby się z niego wywikłać, dosięgnąć – jeszcze
dalej – „gipsowego odlewu”? Czy ugruntowując teologicznie samą intencję
spojrzenia („pierwotna intencja dąży do boskości”12, bylibyśmy w stanie
nie przyznać zarazem, z założenia „czystej”13, myśli postrzegania – tego
posiadania siebie i świata, jakiego fenomenologia spodziewa się dopiero
u kresu „cierpliwego wysiłku, aby zrozumieć i wyjaśnić nasze historyczne
doświadczenia”14? „Pozbawionego widoków”, tego, ku czemu spojrzenie
nie zamierza dążyć, również nie sposób sobie objaśniać jako otoczki czy
tła wielu, że tak powiem, „punktowych” olśnień. Niewidzialność nie da się

9 Jean-Luc Marion, Widzialne najlepiej [w:] J.L. Marion, Bóg bez bycia, tłum.
Małgorzata Frankiewicz, Znak, Kraków 1996, s. 30.

10 J.L. Marion, Widzialne..., s. 35.
11 J.L. Marion, Widzialne..., s. 35.
12 J.L. Marion, Widzialne..., s. 31.
13 M. Merleau-Ponty, Refleksja..., s. 41.
14 Ludovic Robberechts, Za Husserlem: moje ciało, przeł. Maria Ochab, „Teksty”, nr

2, 1977, s. 193.

650



tak łatwo powstrzymać, skoro muszę „zawieszać wiarę w świat tylko po
to, aby go widzieć, aby odczytać w nim drogę, którą on przebył, stając się
światem dla nas”15.

Anioła, gnieżdżącego się w posągu opisanym przez Bölla, kurtyna tego
spojrzenia – dosięgającego w tej oto odsłonie jedynie cech ludzkich – nie
zakrywa bez reszty. Cechy anielskie nie okazują się pozorne, lecz niewi-
dzialne, co Böll oznacza przez „niewidzialne dla uszczegółowiającego
opisu”. Czytam tekst wciąż mając w pamięci, że chodzi o posąg Pośredni-
ka; widzę kątem oka „zamazany” (Husserl) kształt jego skrzydeł.

15 M. Merleau-Ponty, Refleksja..., s. 50.

651



OLGA FENDRYCH

Świat aniołów w twórczości poetyckiej,
plastycznej i muzycznej Hildegardy z Bingen

WIADOMOŚCI BIOGRAFICZNE

Hildegarda z Bingen (1098-1179) była teologiem, przyrodoznawcą, poetką,
kompozytorem, autorką licznych spostrzeżeń medycznych ujętych
w księdze Causae et Curae. Urodzona jako dziesiąte dziecko rodziny
szlacheckiej Bermersheim z miasteczka koło Alzey w Nadrenii, w wieku
8 lat została oddana przez rodziców na wychowanie do klasztoru-pustelni
przy klasztorze mnichów benedyktyńskich Disibodenberg. Nauczyła się
czytać, a jej pierwszymi lekturami były księgi Pisma Świętego i dzieła
Ojców Kościoła. W 42. roku życia zaczęła zapisywać wizje, jakie miewała
od wczesnego dzieciństwa. W ciągu dziesięciu lat powstała pierwsza
księga Scivias (Domini) – Poznaj drogi Pańskie: wizje dotyczące stwo-
rzenia i historii zbawienia. Za namową św. Bernarda z Clairvaux postarała
się o kościelną akceptację dla swoich pism, którą uzyskała na synodzie
w Trewirze (1148) z rąk papieża Eugeniusza III. Około roku 1150 założyła
żeński klasztor na górze Rupertsberg koło Bingen i tu powstały kolejne
księgi: w latach 1163-1173 Liber Divinorum Operum Simplicis Hominis
(traktat teofaniczno-antropologiczny) oraz Liber Vitae Meritorum (1158-
1163), której tematem jest walka dobra i zła w skali kosmicznej. Poza tymi
tekstami powstało 70 pieśni z jej tekstami i muzyką. W latach 1160-1170
podjęła szereg podróży misyjnych, aby nawoływać do odnowy życia nie
tylko w warunkach świeckich, ale także w klasztorach. Zmarła 17 IX 1179
roku w swoim klasztorze na górze Rupertsberg i choć nigdy nie została

652



ogłoszona świętą, cieszy się taką sławą, a w roku 1998 obchodzono uro-
czyście dziewięćsetlecie jej urodzin.

PISMA KOSMOGONICZNE HILDEGARDY I ICH INSPIRATORZY

Wśród rozlicznych tematów jej pism znajdujemy także rozproszone
przyczynki do nauki o aniołach. Nie jest ona oryginalna, a w życiu Hilde-
gardy zajmuje miejsce raczej marginalne jako część jej kosmogonii, której
najbardziej trwałą i poruszającą cząstkę stanowią barwne ilustracje
zachowane w zbiorze jej dzieł pisarskich, muzycznych i plastycznych
zwanych Kodeksem z Rupertsbergu. Kodeks ten, z lat 1180-1190, prze-
chowywany jest obecnie w Narodowej Bibliotece Heskiej w Wiesbaden.
Co do rozważań anielskich, wszystkie one stanowią świadectwo pilnej
lektury pism Pseudo-Dionizego oraz jego komentatorów. Tego autora
z początków VI w. nazwano błędnie Areopagitą (od miejsca nawrócenia
jego nowotestamentowego imiennika, towarzysza Pawła Apostoła – jak to
opisano w rozdziale 17. Dziejów Apostolskich). Jego cztery traktaty teolo-
giczne, przetłumaczone w kręgu dworu cesarza Karola Łysego przez Jana
Szkota Eriugenę (ok. 810-877) z greki na język łaciński zyskały w tym
czasie popularność na skalę europejską. On to był pierwszym autorem
systematycznego wykładu angelologii chrześcijańskiej, zwłaszcza zaś
nieobecnej expressis verbis w Biblii, ale lotnej idei przyporządkowania
imion niebieskich mocy dokładnie takiej samej liczbie ich rodzajów,
nazywanych „chórami”, a wymienianych u św. Pawła na przykład w Liście
do Rzymian (rozdział 8). Według Pseudo-Dionizego porządek ten nie jest
tylko czysto matematyczny: chodziło mu o przekaz Bożego objawienia
każdorazowo przez aniołów wyższej rangi, oświecających sobie podleg-
łych. Najniższy chór niebiańskich istot to wysłańcy do świata ludzkiego.

Krótko po roku 1150 Johannes Saracenus przygotował nowy przekład
pism Pseudo-Dionizego Areopagity. Opierały się na nim komentarze Piotra
Hiszpana (Petrus Hispanus, medyk i przyrodoznawca, późniejszy papież
Jan XXI1). W XIII w. Robert Grosseteste przetłumaczył ten tekst jeszcze
raz z greckiego. Około połowy XV w. tłumaczenia podejmuje się generał
kamedułów, Ambrogio Traversari – tekstu tego używał Mikołaj z Kuzy.

1 Petrus Hispanus, Expositio [w:] Codex latinus monacensis (rękopis Staatsbibliothek
w Monachium). H. Schipperges, Die Welt der Engel der Hildegard von Bingen, Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1995, s. 52.

653



Również w epoce humanistów tłumaczono Pseudo-Dionizego: Marsilio
Ficinio (1499), Joachim Perionius (1555), jezuita Baltazar Corderius
(zm. 1650).

O HIERARCHII NIEBIAŃSKIEJ

Z traktatu De caelesti hierarchia bierze zatem Hildegarda naczelne
przekonanie o hierarchicznym uporządkowaniu świata – od transcendental-
nego Boga przez duchowy byt aniołów i duchowo-cielesny człowieka, aż
do materii. Takie jest i uporządkowanie istot ponadzmysłowych, które
przedstawia ona w swojej ulubionej geometrycznej formie – koła, tutaj
złożonego z dziewięciu koncentrycznych kręgów, odpowiadających dzie-
więciu chórom anielskim. Rówieśnik Hildegardy i osobisty znajomy
życzliwego jej papieża Eugeniusza III, Piotr Lombardczyk, scholastyk
znany jako Magister Sententiarum (1095-1160), podał w swoim podręczni-
ku teologii (Sentencje) następujący motyw przewodni dla ustanowienia
hierarchii anielskiej: „Znajdujemy w tych porządkach [to], że są po
trzykroć potrójne, a pojedynczo odbijają się w nich znów trzy porządki,
jak również obraz Trójcy”2.

Tomasz z Akwinu (1225-1274) i późniejszy papież Jan XXI, Piotr
Hiszpan (1210-1277) jako autor podręcznika Summulae logicaes (około
roku 1250), posługują się w swojej angelologii źródłami, których Hilde-
garda znać jeszcze nie mogła – pismami Arystotelesa i Platona, Awicenny
i Awerroesa. Mierzą się oni z duchami pod władzą księżyca i ponad nią,
tymi, które poruszają gwiazdy i sprawiają rządy nad ciałami ziemskimi.
Posługują się „gentes” arabskiej filozofii natury, której Hildegarda nie
znała. Jej wizje czerpią obficie z Pisma Świętego, komentarzy do Reguły
św. Benedykta: „Będę Ci śpiewał psalm wobec aniołów”. Nad całą angelo-
logią średniowieczną dominuje konstatacja związku świata istot ponadzmy-
słowych z istotami ludzkimi, zaś same niebiańskie moce postrzegane są
przede wszystkim jako Boży wysłańcy i zwiastunowie. Św. Augustyn wy-
raził to następująco: „anioł zatem jest nazwą urzędu, nie natury”3.

2 Piotr Lombardczyk, Sententiarum liber II (O stworzeniu i grzechu), dist. 9, 3.
3 Augustinus, Sermo 7, 3: „angelus enim officii nomen est, non naturae”. Cyt. wg:

Lexikon für Theologie und Kirche, t. 3, Verlag Herder, Freiburg 1959, s. 864.

654



ANIOŁOWIE JAKO ŚWIATŁO I ODBICIE DZIEŁA STWORZENIA

Poniżej przedstawiam odnoszący się do aniołów fragment Scivias Hil-
degardy we własnym tłumaczeniu:

Książęta chwa y! świat o żyjące! anio owie święci!
W g ębokim pok onie przed boskością,
pa ający w żarze tęsknoty,
którzy nie możecie nigdy świętą się pe nią nasycić,
widzicie w tajemniczej ciemności stworzenia oczy Boże.
Cóż za radość wspania a przenika wasze postacie,
nietknięta jak one b ędem pierwotnym występku,
który się w towarzyszu zrodzi waszym, aniele upad ym,
gdy ponad ukrytymi wewnątrz turniami boskości
odważy się na lot – i spad boleśnie w otch anie.
Swego upadku narzędzia da jeszcze z ą radę szepcząc
boskich rąk dzie om.
Chwa a niech będzie wam, anio owie, strażnicy ludów,
których tworzenie się w waszym obliczu odbija.
Wam, archanio y, co dusze świętych w górę wznosicie,
wam, si y i moce, wam, księstwa, w adze i trony,
które pięciokroć tajemnie święty zamykacie krąg,
i wam, którzyście pieczęcią boskich sekretów,
cheruby jaśniejące, serafiny z p omieni, o, chwa a wam!
W praźródle spoglądacie na bicie wiecznego serca
i oko w oko widzicie tę si ę najtajemniejszą,
co serce Ojca w ruch wprawia4.

DZIEWIĘĆ CHÓRÓW ANIELSKICH A PRZEZNACZENIE LUDZKIE
DZIESIĄTY CHÓR

Człowiek ma być wraz z aniołami uczestnikiem wspólnoty z Bogiem.
Jest to tak dla człowieka, jak i dla aniołów najwyższe i ostateczne
powołanie. Myśl tę Hildegarda podejmuje wspólnie z twórcami angelologii
wykazującymi – przy różnicy natury czysto duchowej i duchowo-mate-
rialnej – zasadnicze pokrewieństwo obydwu tych światów. Hildegarda
pisze:

To są anio owie. Jak skrzyd a rozwijają swe tęsknoty, które powstają w g ębokoś-
ciach ich poznania. Nie, jakoby mieli skrzyd a jak ptaki, ale jak na skrzyd ach, jak

4 Hildegard von Bingen, Scivias III [w:] H. Schipperges, Die Welt..., s. 66.

655



szybka ludzka myśl, ich pragnienie kieruje ich ku temu, aby wype nić wolę Boską.
To, że mają oblicza, wskazuje na piękno duchowości obdarzonej rozumem (pulchri-
tudo rationalitatis), w której wzrok Boży, wszystko przenikający, równocześnie patrzy
na ludzkie czyny5.

Anioły stoją w świetle jako wierne i wielbiące zwierciadło boskości:
Bóg jest dla aniołów stale czystą obecnością, dobre duchy stale wyśpie-
wują jego chwałę (866 B). Aniołowie dzielą się na chóry, lecz porządek
ów został zakłócony przez bunt pierwszego wśród aniołów (1067 D):

Panują tam ciemności. Ale nawet one stoją w s użbie ca ego blasku Mojej Chwa y.
Gdyż jak inaczej można by oby poznać świat o, jeżeli nie przez ciemności? (812 C).

Bóg ponownie wylał swoje światło na stworzenie, na człowieka, który
ma zająć miejsce opuszczone przez potępionych aniołów (972 D). Według
Pseudo-Dionizego Areopagity dziewięciostopniowy porządek świata aniels-
kiego znalazł wówczas swoje odbicie w świecie ludzkim, zaś specjalnie
w organizacji Kościoła (De ecclesiastica hierarchia).

Wzbudzi a go aska Boża
a on z radości jak olbrzym
wyrós w sile;
Bóg widzia go tak uprzednio,
jak cz owieka,
którego uformowa z mu u,
kiedy spad z wysokości (cecavit) pierwszy anio ,
który zapar się Boga6.

Hildegarda tak sławi patrona swojego najważniejszego dzieła – klasz-
toru na Rupertsbergu:

W tobie śpiewa i gra Duch Święty,
ponieważ do ączy eś do anielskich chórów.
Tyś towarzyszem anio ów,
(...) tych ozdobionych i ukoronowanych,
mieszkańców Jerozolimy niebiańskiej...7.

5 H. Schipperges, Die Welt..., s. 76.
6 Matlhias, sanctus per electionem (tekst wg CD Saints, nr 5).
7 Sekwencja O Jerusalem (cyt. wg CD Saints, s. 16; CD O vis aeternitatis, ss. 54, 56).

656



ANIOŁOWIE W ŚWIECIE

Na początku szóstej wizji Libri divinorum operum Hildegarda obrazowo
opisuje rolę aniołów na początku stworzenia świata. Ponad potężną górą,
która zbudowana jest z błyszczącego jasnego minerału, unosi się gołębica
z rozpostartymi skrzydłami. Jest ona symbolem „divinae ordinationis”,
porządku Bożego, a jej skrzydła obrazują dwa porządki stworzenia:
aniołów i ludzi8.

Człowiek chroniony jest przez aniołów, ale jego pełnia objawia się
dopiero wtedy, gdy:

Syn Boży przyją szatę cia a i wzniós się jako cz owiek wśród ludzi – czyn, który
anio owie mogą tylko podziwiać” (957 C). „Po tym ukończonym początku, który Bóg
uczyni w stworzeniach i w cz owieku także, tym cz owieku, któremu da w uprzedza-
jącej asce miejsce anio ów, które upad y – objawi się w świetle szósty dzień
w doskona ym cz owieku...” (947 A). „Jakże wielka jest mi ość, że Bóg promienieje
w prochu ziemi, a anio owie, którzy Bogu s użą, widzą go w cz owieczej postaci!9

(P 360).

ANIOŁOWIE JAKO ELEMENT KOSMOSU

Podczas czterdziestu dni pobytu na ziemi po zmartwychwstaniu Syn
Boży oczyścił cztery żywioły kosmosu (ogień, wodę, ziemię, powietrze).

Dusze świętych i zbawionych, które On, otoczony wielką ilością anio ów, wyrwa
z więzienia piek a pod zwycięskim sztandarem Swojej Mocy – te dusze pozosta y
przy nim w powietrzu, gdzie On także wszystko uświęci 10.

Wraz z upadkiem człowieka oczyszczenie takie było konieczne, ponie-
waż żywioły zostały zanieczyszczone:

Nie możemy już więcej toczyć się w naszym biegu i skończyć naszej drogi, jak to
zosta o nam przeznaczone przez naszego Stworzyciela. Ludzie bowiem z ich
grzesznymi czynami obracają nas jak w m ynie. Dlatego cuchniemy już aż do nieba
jak zaraza i umieramy z g odu za sprawiedliwością11.

8 Zob. reprodukcja [w:] Hildegard von Bingen, Mensch und Kosmos, Gütersloh 1997,
s. 25.

9 Liber vitae meritorum, Pitra 1882, s. 360.
10 Fragm. IV, 13; H. Schipperges, Die Welt..., s. 131.
11 Liber vitae meritorum..., s. 105.

657



We wszystkich swoich warstwach natura padła ofiarą diabła, ale nie aż
tak, aby została odrzucona.

Kiedy wraz z upadkiem anio ów niebo zosta o wstrząśnięte, Bóg umocni je znowu
s abą ziemską naturą; i w ten sposób ziemia sta a się fundamentem Nieba” (934 A).
„Bóg tak bardzo chcia związać się z cz owiekiem, że stworzy cz owieka jako
podobnego sobie. I tak odznaczy Cię symfonią niebiańską, w zwycięstwie anio ów,
kiedy to twą walką doprowadzasz do doskona ości si y pe nienia dobra12.

Po wygnaniu z raju człowiek postanowił wejść we wspólnotę ze stwo-
rzeniami na ziemi (opus cum creatura) i w tym okazał się mądrzejszy od
pozostających samotnie w otchłani upadłych duchów. Ważność słów Hil-
degardy podkreślona jest użyciem słów prorockich pochodzących – co
u niej bardzo rzadkie – z ust samego Chrystusa. Nieuczciwy rządca
z ewangelicznej przypowieści zostaje pochwalony, że „roztropnie postąpił”,
przychylnie usposabiając do siebie dłużników swojego pana:

Dlatego ludzie okazują się mądrzejsi niż synowie świat a, to jest zgubieni anio owie,
którzy stworzeni zostali w świetle jasności i prawdy. Kiedy ci stracili bowiem swój
niebiański blask, nie uczynili żadnych wysi ków, by na nowo pozyskać przychylność
Boga ani nie wejrzeli w siebie, lecz bardziej pozostali zatwardziali i tak spadli
w nieprzeniknioną ciemność nieszczęścia swojego. Dlatego mówię wam Ja, Chry-
stus, wam, ludzkim synom: Czyńcie sobie przyjació – a to są dobrzy anio owie, jak
również ludzie w sprawiedliwości i prawdzie, tak aby z powodu waszych dobrych dni
widziano was chętnie, a kiedyś przyjęto do wiecznych mieszkań13.

O, SPLENDIDISSIMA SOCIA ANGELORUM...

Nawiązujący do proroctw i obietnic Deuteroizajasza wyimek ukazujący
wartość świata materialno-ludzkiego jako oblubienicy Stwórcy: jej
piękność równa jest piękności aniołów – tak samo wyszła z rąk Boga i jest
im pokrewna, ale ostatecznie jednak godność jej jest od nich nawet
większa. Nie jest ona jedynie czystym pięknem, jest także obiektem
miłości Ukochanego i wzmagającej się jak w Pieśni nad Pieśniami tęskno-
ty, w której pojedyncze wezwania miłosne nie wystarczą: opis piękności
ustępuje powtarzanym wezwaniom do przybycia: fuge, fuge – veniens veni.
Wyszukana i długa melizmatyczna ozdoba nie towarzyszy w końcu ani
aniołom, ani stworzeniu – lecz samemu Królowi, którego imię zamyka

12 Liber vitae meritorum..., s. 359.
13 Liber vitae meritorum..., s. 318-320.

658



uroczystą antyfonę. Jej responsorium O nobilissima viriditas prześwietlone
jest nie tylko słonecznym złotem, ale też i czerwienią jutrzenki, i płomie-
niami, wskazującymi na chwałę najwyższą – uścisk Boskich tajemnic:

O mrugające świat o gwiazd,
oślepiająco piękna, wybrana postaci
królewskich zaślubin,
b yszczący szlachetny kamieniu.
Ozdobione jesteś jako niewiasta szlachetna,
w której nie ma zmazy.
Tyś jest siostrą anio ów
i świętych wspó dziedziczką.
O, porzuć, porzuć dawnego zdrajcy jaskinię
i przyjdź, przychodząca, do królewskich pa aców14.

BIBLIOGRAFIA

Beer Frances, Kobiety i doświadczenie mistyczne w średniowieczu, Znak, Kraków 1996.
Hildegard von Bingen, Mensch und Kosmos. Meditationen und Visionen, Kiefel, Gütersloh

1997.
Hildegard von Bingen, O vis aeternitatis. Vesper in der Abtei St. Hildegard. Schola der
Benediktinerinnenabtei St. Hildegard, Eibingen (CD). Freiburger Musik Forum, Freiburg

1997.
Hildegarda von Bingen (has o) [w:] Encyklopedia Katolicka, t. VI, Lublin 1993.
Ilustracja Chóry anielskie [w:] Rupertsberger Kodex, tablica 9, wg faksymile przechowywane-

go w opactwie w Eibingen. Otto Müller Verlag, Salzburg.
Kerner Charlotte: „Alle Schönheit des Himmels”. Die Lebensgeschichte der Hildegard von

Bingen, Beltz Verlag, Weinheim und Basel 1998.
Lexikon für Theologie und Kirche, t. 3, 5, 8, Verlag Herder, Freiburg 1959-1963.
Schipperges Heinrich, Die Welt der Engel bei Hildegard von Bingen, Herder Freiburg-Basel-

Wien 1995.
Storch Walburga, Gebete der Hildegard von Bingen, Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz

1998.
900 Years Hildegard von Bingen 1098-1179, 8 CDs, BMG Entertainment, 1998.

14 Tekst wg CD Canticles of Ecstasy: O choruscans lux stellarum, nr 15; O nobilissima
viriditas, nr 16.

659



Bibliografia
(oprac. Herbert Oleschko)

Przedstawienie pełnej literatury o aniołach jest zamierzeniem trudnym, wręcz
niewykonalnym. Równie zuchwale moglibyśmy tworzyć zestaw piśmiennictwa
o Bogu, szczęściu, życiu wiecznym i innych uniwersaliach, nad którymi człowiek
pochyla się i snuje refleksję od zarania dziejów. Poniższa bibliografia – po
prawdzie mamy do czynienia z wyborem i lista mogłaby być kilkakrotnie razy
dłuższa – jest dowodem na niesłabnące zainteresowanie tematem zarówno
w świecie jak i w Polsce. Na przestrzeni wieków o aniołach wypowiadali się
reprezentanci różnych religii i kultur, wszystkich dziedzin nauki i sztuki. Ogarnąć
tego nie sposób. Z konieczności ograniczę się zatem do wyboru, starając się, aby
był on jak najbardziej reprezentatywny i odpowiedzialny. Naturalnie akcent
główny położyłem na dzieła współczesne (dwudziestowieczne), w przypadku prac
starszych zawężam do tych pozycji, które na stałe trafiły do światowego kanonu,
jak np. traktaty Akwinaty lub Boska komedia Dantego. Zakres tematyczny
bibliografii nie obejmuje wyłącznie dobrych duchów. Mając świadomość
i głębokie przekonanie o ścisłym, „wewnętrznym” powiązaniu jasnych i ciemnych
mocy duchowych, uwzględniłem opracowania demonologiczne, aczkolwiek tutaj
zastosowałem jeszcze ostrzejszą selekcję.

Budując bibliografię, zastanawiałem się nad pogrupowaniem opracowań
w działach tematycznych, np. biblistyka, patrystyka, hagiografia, sztuka itd., co
przyczyniłoby się do większej przejrzystości i łatwiejszej orientacji. Napotkałem
jednak trudność obiektywną: gros opracowań to syntezy oraz pozycje interdyscy-
plinarne, które kwalifikowałyby się do kilku działów jednocześnie. Pozostał zatem
układ alfabetyczny i decyzja o zastosowaniu tzw. skróconego opisu bibliograficz-
nego: gwarancja precyzji i maksymalnej oszczędności miejsca.

Naturalnie zapis taki ma swoje minusy: najpoważniejszy to brak wydawcy,
mankamentem mniejszym wydaje się ograniczenie imion autorów do inicjałów.
W czterech przypadkach (dotyczy prac z pierwszej połowy XX wieku) miałem
kłopoty z ustaleniem miejsca wydania: sygnuję [bmw], raz nie byłem w stanie
ustalić roku wydania: odpowiednio oznaczam [brw].

660



Nie adresuję bibliografii wyłącznie do specjalistów jakiejś konkretnej
dziedziny. Podobnie jak cały tom, przeznaczona jest przede wszystkim dla szero-
kich kręgów zainteresowanych pogłębieniem tematu anielskiego. Powinna ona,
bibliografia, dostarczyć także cennych wskazówek dla katechetów, kaznodziejów
oraz wszystkich osób, instytucji zajmujących się krzewieniem życia duchowego.

H.O. – styczeń 2001

Adams H., Blake and Yeats: The Contrary Vision, Ithaca 1955.
Adler M.J., The Angels and Us, New York 1982.
Albright W., Wat Were the Cherubim? „Biblical Archeologist”, nr 1, 1938.
Alessi A.M., Wywiad z diabłem, Warszawa 1994.
Altaner B., Stuiber A., Patrologia. Życie, pisma i nauka Ojców Kościoła,
Warszawa 1990.
Amato A. i in., Angeli e demoni, „Corso di Teologia Sistematica”, nr 11,
Boulogne 1992.
Ambrose I., Ministrations and Communion with Angels [w:] Ambrose I., Complete
Works, London 1701.
Anchimiuk J., „Aniołów sądzić będziemy”. Elementy antropologii i angelologii
w pierwszym liście św. Apostoła Pawła do Koryntian, Warszawa 1981.
Anderson J.W., Mój anioł stróż. Opowieści prawdziwe o spotkaniach dzieci
z aniołami, Warszawa 1994.
Anderson J.W., Anielskie drogi. Prawdziwe historie o gościach z niebios, Gdańsk
1994.
Andreoli V., Demonologia e schizofrenia, Milano 1973.
Andres F., Die Engellehre der griechische Apologeten des 2. Jh. und ihr
Verhältnis zur griech. -römische Dämonologie, Paderborn 1914.
Andres F., Die Engel und Dämonenlehre des Klemens von Aleksandrien,
„Römische Quarterschrift”, nr 34, 1926.
Ange (hasło), Dictionnaire de Théologie Catholiques, Paris 1923, t. I, s. 1189-
1271, t. XVI/1, Paris 1951, s. 153-165.
Ange (hasło), Dictionnaire Encyclopédique de la Bible, Brepol 1987, s. 59-62.
Ange (hasło), Dictionnaire de la Bible, Paris 1895, t. 1, s. 576-590; Supplement,
Paris 1928, s. 248-262.
Ange (hasło), Dictionnaire Encyclopédique du Christianisme Ancien, Tournai
1990, s. 124-129.
Angel (hasło), The Oxford Dictionary of the Christian Church, New York-Toronto
1974, s. 52-53.
Angel (hasło), The Oxford Companion To Art, Oxford 1970, s. 45-46.
Angel (hasło), Encyclopaedia Biblica, London 1899, s. 165-170.
Angelologia biblijna (hasło), Podręczna Encyklopedia Biblijna, Poznań 1959,
s. 52-58.
Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann; tłum. polskie M. Brykczyński,
J. Prokopiuk, Cherubowy wędrowiec, Kraków 1990.

661



Anges (hasło), Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et de Liturgie, Paris 1907,
t. 1, s. 2080-2161
Anges, démons et tres intermédiaires. Colloque 13 et 14 I 1968, Paris 1969.
Anges et démons: actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 25-26 XI 1987,
Louvain-la-Neuve 1989.
Angoff Ch., Adventures in Heaven. New York 1945.
Anioł (hasło), Encyklopedia Katolicka KUL, Lublin 1985, t. I, s. 605-617.
Aniołowie (hasło), Encyklopedia Kościelna M. Nowodworskiego, Warszawa 1873,
t. I, s. 243-249.
Anioły. Wystawa malarstwa, rzeźby i grafiki, Czarna Woda 1997.
Anioły. Wiersze polskich poetów, Poznań 1998.
Antoszewska M., Istota anielskości w religii i sztuce, „Przegląd Powszechny”,
nr 11, 1995, s. 161-170.
Apokryfy Nowego Testamentu (red. H. Daniel-Rops, F. Amiot), Londyn 1955.
Apokryfy Nowego Testamentu (red. M. Starowieyski), t. 1-2, Lublin 1980.
Arrghini A., Gli Angeli Buoni E Cattivi, Torino-Roma 1937.
Auerbach E., Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlin 1929.
Augustyn J., Rozeznawanie duchowe, Kraków 1992.
Augustyn św., O naturze dobra [w:] Dialogi filozoficzne, t. 4, Warszawa 1954,
s. 160-201.
Augustyn św., O Państwie Bożym. Przeciw poganom ksiąg XXII, t. 1-2, Warszawa
1977.
Augustyn św., O Trójcy Świętej [w:] Pisma Ojców Kościoła, Poznań 1963,
t. XXV.
Augustyn św., Wyznania [w:] Pisma Ojców Kościoła, t. 9, Poznań 1929.

Balducci C., Adoratori del diavolo e rock satanico, Piemme 1988.
Balducci C., Il diavolo, Piemme 1990.
Balducci C., La possessione diabolica, Roma 1973.
Balter L. (red.), Zło w świecie, Poznań 1992.
Bamberger B.J., Fallen Angels, Philadelphia 1952.
Banaszak M. (red.), Zło w świecie, Poznań 1992.
Barbano F., Diavolo, diavoli, Torino altrove, Milano 1988.
Barbel J., Christos Angelos, Bonn 1941.
Bareille G., Angelologie d’après les Pères [w:] Dictionnaire de théologie
catholique, Paris 1930-1950, t, 1, s. 1192-1222.
Bareille G., Le culte des anges a l’epoque des Pères de l’Eglise, „Revue
Thomiste”, nr 8, 1900, s. 40-49.
Barker M., The Great Angel: A Study of Israels Second God, Louisville 1992.
Bartelmus R., Heroentum in Israel und seiner Umwelt. Eine traditionsgeschichtli-
che Untersuchung zu Gen 6,1-4 und verwandten Texten im Alten Testament
und der altorientalischen Literatur, Zürich 1979.
Barth H.M., Der Teufel und Jesus Christus in der Theologie Martin Luthers,
Göttingen 1967.

662



Barth K., Die Lehre Von Der Schöpfung [w:] K. Barth, Kirchliche Dogmatik, t. 4,
Zürich 1950.
Barton G.A., The Origin of the Names of Angels and Demons in the Extra-Cano-
nical Apocalyptic Literature to 100 A.D., „Journal of Biblical Literature”, nr 31,
1912, s. 156-167.
Barwicka I., Dyszlewska H. (red.), Aniołowie naszej ziemi. Antologia polskiej
poezji i prozy o aniołach, Konstancin-Jeziorna 1989.
Bauckham R., The Fall of the Angels as the Source of Philosophy in Hermas and
Clement of Alexandria, „Vigiliae Christianae”, nr 39, 1985, s. 313-330.
Bauer A.M., Uskrzydlenie – kilka uwag o wystawie aniołów, „Topos”, nr 3 (40),
1998, s. 119-122.
Baumgartner W., Zum Problem des Jahwe-Engels [w:] Schweiz. Theol., Umschau
1944.
Beck H.A., Engel und Dämonen als metaphysische Umwelt des Menschen?, „Via
Mundi”, nr 9, 1983.
Beck H.A., Genien und Niken als Engel in der altchristlichen Kunst, Giessen
1936.
Begbie H., On the Side of the Angel, London 1915.
Benjamin W., Anioł historii: eseje, szkice, fragmenty, Poznań 1996.
Benoist P. d’Azy, Aniołowie w rządach bożych [w:] Wprowadzenie do zagadnień
teologicznych. Dogmatyka, Poznań 1969, ss. 228-262, 299-311.
Bentivegna J., L’angelologia di S. Ireno, Roma 1982.
Benziger J., Images of Eternity, Carbondale 1962.
Berger P.L., Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die
Wiederentdeckung der Transzendenz, Frankfurt 1970.
Bergner H., Handbuch der kirchlichen Kunstaltertümer in Deutschland, Leipzig
1905, s. 444-447.
Bernet A., Enquête sur les anges, Mesnil sur l'Estrée 1977.
Berthelet E., Mystére et ministéré des anges, Luzern 1963.
Bietenhard H., Die himmlische Welt im Urchristentum und Spätjudentum,
Tübingen 1951.
Birecki T., Nabożeństwo ku czci św. Michała Archanioła, Miejsce Piastowe 1929.
Bischoff E., Die Elemente der Kabbalah, t. 1-2, Berlin 1913-1920.
Blake W., Complete Writings, London 1957.
Blanc C., L’angelologie d’Origène, „Studia Patristica”, nr 14, 1976, s. 79-109.
Blasko G., Die angelologischen Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils,
„Oberrheinisches Pastoralblatt”, nr 68, 1967, ss. 197-206, 241-246.
Bloom H., Blake's Apocalypse, New York 1963.
Blume C., Der Engelhymnus Gloria in excelsio Deo [w:] Stimmen aus Maria
Laach, [bmw] 1907.
Błażejewski T. (red.), Diabeł w literaturze polskiej, Łódź 1998.
Boisard E., La doctrine des anges chez S. Bernard, „Analecta Sacri Ordinis
Cisterstiensis”, nr 9/3-4, 1953, s. 114-135.

663



Bokwa I., Szatan jako osoba, „Przegląd Powszechny”, nr 11, 1996.
Boros L., Engel und Menschen, Olten-Freiburg 1974.
Borovicka V.P., Sekty szatańskich bogów, Warszawa 1997.
Bortone P.G. (red.), Angeli e demoni nella Bibbia, L’Aquila 1998.
Boswell R.B., The Evolution of Angels and Demons in Christian Theology, „Open
Court”, nr 8, 1900.
Botte B., L’ange du sacrifice, „Recherche de Théologie Ancienne et Médiévale”,
nr l, 1929, s. 295-308.
Bousset W., Zur Dämonologie der späteren Antike, „Archiv für Religionwissen-
schfat”, nr 18, 1915.
Bouyer L., Solms de E. (red.), Anges et démons, Paris 1972.
Böcher O., Christus Exorcista. Dämonismus und Taufe im Neuen Testament,
Stuttgart 1972.
Böcher O., Das Neue Testament und die dämonischen Mächte, Stuttgart 1972.
Böckeler M., Der heiligen Hildegard von Bingen Wisse die Wege (Scivias), Berlin
1928.
Böling A., Jacob as an Angel in Gnosticism and manicheism [w:] Nag Hammadi
Studies, XIV, Leiden 1978, s. 122-130.
Böll H., Anioł milczał, Warszawa 1997.
Braun-Gałkowska M., Młodzież w ruchu satanistycznym. Badania psychologiczne,
Marki-Struga 1991.
Briusow A., Ognisty anioł, Warszawa 1981.
Brown R.E., The Birth of the Messiah, New York 1993.
Buber M., Erzählungen von Engeln, Gesistern und Dämonen, Berlin 1934.
Bulgakov S., Lestvica Iakovla. Ob angiełach, Paris 1929.
Bułhakow M., Mistrz i Małgorzata, Warszawa 1973.
Burchard R., Angel or Devil? Visionary Dilemmas in the Egyptian Desert, „Essays
in History”, nr 32, 1989, s. 69-84.
Burek M., Dzieci ufają aniołom stróżom, Częstochowa 1998.
Burnham S., Księga aniołów, Poznań 1996.
Busch J.M., Moje spotkania z aniołem, Bydgoszcz 1998.
Buxakowski J., Stwórca i stworzenie, Pelpin 1998.
Bylina S., Człowiek i zaświaty. Wizje kar pośmiertnych w Polsce średniowiecznej,
Warszawa 1992.

Caird G.B., Principalities and Powers, a Study in Pauline Theology, Oxford 1956.
Camfield B., Theological Discourse of Angels, London 1678.
Campenhausen H., Zur Auslegung von Röm. 13. Die dämonologische Deutung des
exousia Begriffs [w:] Festschrift A. Bertholet, Tübingen 1950.
Caquot A., Anges et démons en Israel [w:] Génies, anges et démons, Paris 1971,
s. 20-35.
Carletti C., Angelo-iconografia [w:] Dizionario Patristico e di Antichità, Cassale
Monferrato 1983-1988, t. 1, s. 202-203.
Carr W., Angels and Principalities. The Background Meaning and Development

664



of the Pauline Phrase „hai archai kai exkousiai”, Cambridge 1981.
Carrelli E., Gli Angeli, Bologna 1925.
Carus P., The History of the Devil, Chicago 1900.
Certeau M. de, La possession de Loudun, Paris 1987.
Chafer L.S., Angelology, „Bibliotheca Sacra”, nr 98, 1941, s. 389-420; nr 99,
1942, ss. 6-25, 135-156, 262-296, 391-417.
Charles R.H. (red.), The Apocrypha and Pseudoepigrapha of the Old Testament,
t. 1-2, Oxford 1913.
Chłąd S., Kościół widowiskiem aniołów (praca doktorska PAT, maszynopis),
Kraków 1980.
Christensen A., Essai sur la démonologie iranienne, Kovenbaun 1941.
Christiani L., Znaki obecności szatana we współczesnym świecie, Gdańsk 1995.
Christoffel U., Musizierende Engel, Berlin 1940.
Claret B.J., Geheimnis des Bösen, Innsbruck 1997.
Clayton G., Angelology, New York 1851.
Clement E.C., Angels in Art, London 1901.
Cohen A., Talmud. Syntetyczny wykład na temat Talmudu i nauk rabinów
dotyczących religii, etyki i prawodawstwa, przeł. R. Gromacka, Warszawa 1995.
Cohen Ch., God and the Universum, London 1946.
Collins J.D., The Tomistic Philosophy of the Angels, Washington 1947.
Colombas G.M., Paraiso y vida angelica. Sentido escatologico de la vocacion
cristiana, Monserrat 1958.
Conder C.R., The Demonology of the New Testament, „Jewish Quarterly Rewiev”,
nr 7, 1896, s. 576-608.
Connolly D., W poszukiwaniu aniołów, Bydgoszcz 1994.
Contenau G., Życie codzienne w Babilonii i Asyrii, Warszawa 1963.
Corbin H., Spiritual Body and Celestial Earth, Paris 1975.
Cramer W., Die Engelvorstellungen bei Ephräim dem Syrer, Rom 1965.
Crews J., Duchy z innych światów, Warszawa 1993.
Cristiani L., Presence de Satan dans le monde moderne, Bruxelles 1985.
Cristiani L., Satan, l’adversaire, Paris 1956.
Crowley A., Magic in Theory and Practice, New York 1973. Wydanie polskie:
Magija, Kraków 1999.
Cumont F., Les Anges du paganisme, „Revue de l’Histoire des Religions”, Paris
1915.
Curry W.C., Milton’s Ontology, Cosmogony and Physics, Lexington 1966.
Cusman L.W., The Devil and te Vice in the English Dramatic Literature before
Shakespeare, Halle 1900.

Damasceński J., Wykład wiary prawdziwej, Warszawa 1969.
Danielewicz Z., Problem istnienia i osobowości szatana, „Teologia w Polsce”,
nr 27, 1991, s. 13-18.
Daniélou J., Die Sendung der Engel, Salzburg 1963.

665



Daniélou J., Les anges et leur mission d’après Les Péres de L’Eglise, Chevetogne
1953.
Daniélou J., Les sources juives de la doctrine des anges des nations chez Origène,
„Recherches de Science Religieuse”, nr 38, 1951.
Daniélou J., Origène, Paris 1948, s. 219-242.
Daniélou J., Théologie du Judéo-Christianisme, Paris 1958.
Daniels J., Clash of Angels. New York 1930.
Das kleine Engelbuch, Münster-Paderborn 1886.
Dante A., Boska komedia, przeł. Edward Porębowicz, Warszawa 1978.
Davidson G., A Dictionary of Angels, New York-London 1967. Wydanie polskie:
Słownik aniołów, w tym aniołów upadłych, przeł. J. Ruszkowski, Poznań 1998.
Davidson G., Metatron – Angel of the Divine Face, „New Dimensions”, nr 8,
1964.
Davidson G., The Guide of Angels, „Tomorrow”, 1963.
Davidson G., The Poets and the Angels, „The Literary Review”, 1965.
Davidson M.J., Angels at Qumran. A Comparative Study of 1 Enoch 1-36, 72-108
and Sectarion Writings from Qumran, „Journal for the Study of Pseudoepigrapha”,
nr 11, 1992.
Dąbek T.M., Aniołowie i Kościół w Apokalipsie (praca doktorska PAT, maszyno-
pis), Kraków 1978.
Dąbek-Wirgowa T. (red.), Siedem niebios i ziemia. Antologia dawnej prozy
bułgarskiej, Warszawa 1983.
Dąbrowski E., Odkrycia w Qumran nad Morzem Martwym a Nowy Testament,
Poznań-Warszawa-Lublin 1960.
Delumeau J., Historia raju, Warszawa 1996.
Delumeau J., Skrzydła anioła. Poczucie bezpieczeństwa w duchowości człowieka
Zachodu w dawnych czasach, Warszawa 1998.
Der Exorcismus der katolischen Kirche. Autentischer lateinischer Text, Stein am
Rhein 1981.
Deselaers M., Bóg a zło: refleksja antropologiczno-teologiczna, Kraków 1997.
Dessene A., Le sphinx, étude iconographique, Paris 1957.
Detlef C., Müller G., Die Engellehre der koptischen Kirche, Wiessbaden 1959.
Dhorme E., Le nom des chérubins, „Revue Biblique”, nr 35, 1926, s. 328-339.
Dibelius M., Die Geisterwelt im Glauben des Paulus, Göttingen 1909.
Dix G.H., The Seven Archangels and the Seven Spirits, „Journal of Theological
Studies”, nr 28, 1927, s. 233-250.
Doire aniołów pełne: poezja staroirlandzka, Poznań 1998.
Doyle G.W. (red.), Nabożeństwo do aniołów, Gdańsk 1996.
Draus A., Wizerunek anioła w muzyce, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 105-113.
Drival V., L’Iconographie des anges, Arras 1867.
Ducouret R., Dire l’Angelus [...] Son histoire. La valeur permanente de cette belle
priére, Paris 1960.
Dumézil C., Naissance d’archanges, Paris 1945.

666



Durić-Tatić M., Das Bild der Engel, Reckinghausen 1962.
Dürr L., Ezechiels Vision, Leipzig 1917.
Dwór niebieski. Modlitwa św. Lutgardy, Warszawa 1930.
Dziasek F., Stwórca natury i dawca łaski, Poznań 1959, s. 405-456.
Dziembowska A., Zagadnienie zła u Słowackiego. Na tle historycznego zarysu
problemu, Poznań 1929.

Egloff A., Anges et démons. Textes patristiques, Saint-Léger-Vauban 1972.
Egloff A., Die Engellehre bei Origenes, Rom 1941,
Eickmann W., Die Angelologie und Dämonologie des Korans, New York 1908,
Eisler R., Weltenmantel und Himmelszelt, München 1910.
Eitrems S., Demonology in the New Testament, Oslo 1950.
Engel (hasło), Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für
Theologie und Religionswissenschaft, t. 2, Tübingen 1958, s. 465-469.
Engel (hasło), Lexikon der christlichen Ikonographie, Freiburg 1968.
Engel (hasło), Lexikon der Kunst, t. 1, Leipzig 1968, s. 620.
Engel (hasło), Lexikon für Theologie und Kirche, t. 3, Freiburg 1959, s. 863-875.
Engel (hasło), Lexikon Religiöser Grundbegriffe, Graz 1987, s. 190-192.
Engel (hasło), Reallexikon für Antike und Christentum, t. 2, Stuttgart 1962, s. 53-
321.
Engel (hasło), Theologische Begriffslexikon zum Neuen Testament, t. 1, Wuppertal
1971, s. 228-230.
Enking R., Beiträge zur Darstellung des Engels in der altchristlichen Kunst, Jena
1921.
Everling O., Die paulinische Angelologie und Dämonologie, Göttingen 1888.

Faure P., L’ange du haut moyen âge occidental (IVe-IXe siècles): création ou
tradition, „Medievales”, nr 15, 1988, s. 31-49.
Feliś K., Die Niken und die Engel in die altchristlicher Kunst, „Römische
Quartalschrift für Christliche Altertumskunde und für Kirchengeschichte”, nr 26,
1912.
Fergusson F., Dante, New York 1966.
Filon Aleksandryjski, Pisma, t. 1, Warszawa 1986.
Filon Aleksandryjski, Pisma, t. 2, Kraków 1994.
Fitzmyer J.A., The Gospel According to Luke, Garden City 1981.
Flis J., Demony według Nowego Testamentu – mit czy rzeczywistość? „Ruch
Biblijny i Liturgiczny”, nr 2 (40), 1987, s. 40-49.
Flis J., Jezus a demony na tle antydemonicznych praktyk Starożytnego Wschodu.
Lublin 1990.
Florensky P., Ikonostas i inne szkice, Białystok 1997.
Forstner D., Świat symboliki chrześcijańskiej, przeł. W. Zakrzewska, P. Pachcia-
rek, Warszawa 1989.
Fossum J.E., The Name of God and the Angel of the Lord. The origins of the Idea
of Intermediator in Gnosticism, Utrecht 1982.

667



Fournée J., Wprowadzenie do modlitwy Anioł Pański, Warszawa 1998.
France A., Bunt aniołów, przeł. S. Flukowski, Warszawa 1954.
Frank K.S., Angelikos Bios: Begrijfsanalytische und begriffsgeschichtliche
Untersuchung zum „Engelgleichen Leben” im frühen Mönchtum, Münster 1964.
Freeman E.E., Uzdrowieni przez anioły, Bydgoszcz 1995
Freeman E.E., Wybrani przez anioły, Bydgoszcz 1994.
Frey J.B., L’angélologie juive au temps de Jésus-Christ, „Revue des Sciences Phi-
losophiques et Théologiques”, nr 5, 1911, s. 75-110.
Friedrich H., Der Rechtsmetaphysik der Göttlichen Kömodie, Frankfurt 1942.
Froc L., Exorcistes, Paris 1992. Wydanie polskie: Egzorcyści, Kraków-Niepokala-
nów 1995.
Frossard A., Trzydzieści sześć dowodów na istnienie diabła, Poznań 1987.
Frühlingowa Trzcińska- I., Anioł w poezji, Warszawa 1992.
Frühlingowa Trzcińska- I., Anioł w sztuce, Warszawa 1996.
Frühlingowa Trzcińska- I., O aniołach. Wierzenia, teorie, myśli, Kraków 1993.
Frühlingowa Trzcińska- I., O dobrych i złych aniołach, „Topos”, nr 3 (40), 1998,
s. 67-72.
Frühlingowa Trzcińska- I., Skarbiec anielski, Warszawa 1997.
Frühlingowa Trzcińska- I., W anielskim cieniu, Warszawa 1994.
Fryszkiewicz M., Rzecz o aniołach, Warszawa 1985.
Führer R., Von den Engeln, Gladbeck 1957.

Gaebelein A.C., Die Welt der Engel, Huttwil 1932.
Gage E., Anioł, Poznań 1992.
Garcon M., Vinchon M., Le diable, Paris 1926.
Garrett D.A., Angels and the new spirituality, Nashville 1995.
Gazelles H., Mariologie, angélologie et pneumatologie points de vue bibliques sur
de questions controversees, Paris 1968.
Génies, anges et démons, Paris 1971.
Gilmore D.G., Angels, Angels Everywhere, New York 1988.
Gilligan Doyle W., Nabożeństwo do aniołów, Gdańsk 1996.
Gilson E., Aniołowie [w:] Gilson E., Tomizm. Wprowadzenie do filozofii św. To-
masza z Akwinu, Warszawa 1960, s. 230-247.
Gilson E., Wprowadzenie do nauki św. Augustyna, Warszawa 1953.
Glasson T.F., Greek Influence in Jewish Eschatology, London 1961.
Glorieux P., Autour de la spiritualité des anges. Dossier scripturaire et
patristique, Tournai 1959.
Głodek J., Niewidzialni towarzysze podróży – aniołowie, „List”, nr 10, 1997, s. 2-
6.
Gmelin H., Dante Alighieri, Die Göttliche Komödie, Kommentar I-III, Stuttgart
1954-1957.
Goddard J., The Angels of the Jews, of the Christians, and of the New Church,
„New Church Review”, nr 13, 1906.

668



Godwin M., Angels, an Endangered Species, New York 1990.
Gokey F., The Terminology of the Devil and Evil Spirits in the Apostolic Fathers,
Washington 1961.
Gonzaga A. św., Świat aniołów, Chyrów 1913, drugie wydanie: Kalwaria
Zebrzydowska 1999.
Goodman F.D., Anneliese Michel und ihre Dämonen. Der Fall Klingenberg in
wissenschaftlicher Sicht, Stein am Rhein 1993.
Gougenot des Mousseaux H.R., Moeurs et pratiques des démons, Paris 1865.
Graham B., Angels. God’s Secret Agents, New York 1975. Wydanie polskie:
Aniołowie. Niewidzialni posłańcy Boga, Warszawa 1987.
Granat W., Bóg Stwórca. Aniołowie – człowiek [w:] Granat W., Dogmatyka
katolicka, Lublin 1961, t. 2, s. 134-207.
Graves R., Mity greckie, Warszawa 1982.
Green M., Wierzę w klęskę szatana, Warszawa-Katowice 1992.
Grill S., Synonyme Engelnamen im Alter Testament, „Theologische Zeitschrift”,
nr 18, 1962, s. 241-246.
Gry L., Quelques noms d’anges et d’êtres mysterieus en II Henoch, „Revue
Biblique”, nr 49, 1940, s. 195-204.
Grzegorczyk A., Anioł po katastrofie: szkice z filozofii kultury, Warszawa 1995.
Grzegorz Wielki św., Dialogi, Waszawa 1969.
Guardini R., Der Engel in Dantes Göttlicher Kömodie, München 1951.
Guelluy R., Dzieło stworzenia [w:] Tajemnica Boga, Poznań 1967, s. 396-401.
Guerard des Lauriers M.L., Le péché et la durée de l’ange, Roma 1965.
Gunther P.B., Szatan, największy wróg człowieka, Wrocław 1991.
Gutberlet H., Die Himmelfahrt Christi in der bildenden Kunst, 1935 [bmw].

Haag H., Abschied vom Teufel, Einsiedeln 1969.
Haag H., Teufelsglaube, Tübingen 1974.
Hackspill L., L’angélologie juive l’époque neotestamentaire, „Revue Biblique”,
nr 11, 1902, s. 527-550.
Haffner P., Mystery of Creation, Leominster 1995.
Halevi Z.B.S., Kabała. Tradycja wiedzy tajemnej, Warszawa 1994.
Hammerstein R., Die Musik der Engel, Bern-München 1962.
Hammond G., A Discourse of Angels, London 1701.
Hanter E., Aniele Boży, stróżu mój..., Ząbki 1997.
Haran M., The Ark and the Cherubim, „Israel Exploration Journal”, nr 9, 1959.
Harnack A., History of Dogma, New York 1961.
Harrington W.J., Klucz do Biblii, Warszawa 1984.
Hartenstein F., Die Unzugänglichkeit Gottes im Heiligtum. Jesaja 6 und der
Wohnort JHWHs in der Jerusalemer Kulttradition, Neukirchen-Vluyn 1997.
Hauck R., Anioły – tajemniczy posłańcy, Warszawa 1995.
Härtling P., Rainer A., Engel - gibt’s die? 28 Gedichte, 30 Übermalungen,
Stuttgart 1992.

669



Hegemann H.W., Der Engel in der Kunst, Wien-München 1950.
Hegensperger J.N., Gedanken zu einer Metaphysik der Dämonischen, Donauworth
1943.
Heidt G., Angelology of The Old Testament. A Study in Biblical Theology,
Washington 1949.
Heiligenthal R., Zwischen Henoch und Paulus: Studien zum theologiegeschichtli-
chen Ort des Judasbriefes, Tübingen 1992.
Heiser L., Die Engel im Glauben der Orthodoxie, Trier 1976.
Heising A., Der Heilige Geist und die Heiligung der Engel in der Pneumatologie
des Basilius von Cäsarea, „Zetschrift für Katholische Theologie”, nr 87, 1965,
s. 259-267.
Heitmüller F., Engel und Dämonen eine Bibelstudio, Hamburg 1948.
Held H.G., Engel: Geschichte eines Bildmotivs, Köln 1995.
Heron B., Ujrzałem spadającego szatana. Metody walki duchowej, Warszawa
1998.
Hesselgrave Ch.E., The Hebrew Personification of Wisdom, New York 1910.
Hildegard von Bingen, Wisse die Wege (Scivias), Berlin 1928.
Himmelfarb M., Ascent to Heaven in Jewish and Christian Apocalypses, New
York 1993.
Hirth V., Gottes Boten im Alten Testament. Die alttestamentliche Malak-
Vorstellung unter besonderer Berücksichtigung des Malak Jahwe – Problems,
Berlin 1975.
Hodson G., The Brotherhood of Angels and of Men, London 1927.
Hoffmann B., Satanizm polski: mit czy rzeczywistość, Warszawa 1991.
Holl A., Szatan i śmierć, Poznań 1993.
Holzmeister M., Michael archangelus et archangeli alii, „Verbum Domini”, nr 23,
1943, s. 176.
Hophan O., Die Engel, Luzern 1956.
Houdard S., Les sciences du diable. Quatre discours sur la sorcellerie, Paris 1992.
Huber G., Idź precz Szatanie! Działanie diabła dzisiaj, Marki-Struga 1997.
Huber G., Mój anioł pójdzie przed tobą, Miejsce Piastowe 1982.
Husik I., A History of Mediaeval Jewish Philosophy, New York 1958.
Hürlimann Ch., Aniołowie – nasi przyjaciele, Kraków 1998.

Jan od Krzyża św., Dzieła, Kraków 1986.
Jan Paweł II, O aniołach i szatanie, Kraków 1997.
Jędrzejewski S., U korzeni zła, Lublin 1997.
Jobes G., Dictionary of Mythology. Folklor and Symbols, New York 1961.
Jolivet R., Le probleme de mal chez saint Augustin, Paris 1929.
Jonas H., Religia gnozy, Kraków 1994.
Journet C., Maritain J., Le péché de l'ange. Peccabilite. Nature et surnature, Paris
1961.
Jókai A., Anioł z Reims, Kraków 1985.

670



Juckel A., Eine ostsyrische Angelologie [w:] Nubia et Oriens Christianus.
Festschrift C.D.D. Müller, Köln 1988, t. 1, s. 115-159.
Jung C.G., Aion. Untersuchungen zur Symbolgeschichte, Leinen 1951.
Jung C.G., Gut und Böse in der analytischen Psychologie [w:] Gut und Böse in
der Psychoterapie, Stuttgart 1966.
Jung C.G., Odpowiedź Hiobowi, Warszawa 1996.
Jung C.G., Psychologia a religia, Warszawa 1970.
Jung C.G., Rebis czyli kamień filozofów, Warszawa 1989.
Jung C.G., Symbolik der Geistes. Studien über psychische Phänomenologie, Zurich
1948
Jung C.G., Symbolik des Geistes, Leinen 1954.
Jung C.G., Über psychische Energetik und das Wesen der Träume, Zurich 1948.
Jung L., Fallen Angels in Jewish, Christian and Mohammedan Literature,
Philadephia 1926.
Justyn św., Apologia [w:] Pisma Ojców Kościoła, t. 4, Poznań 1926.

Kallis A., Geister-Dämonen: Griechische Väter [w:] Reallexikon für Antike und
Christentum, t. 9, Stuttgart 1950-1990, s. 700-715.
Kałdon S.M., Anioł – posłaniec nadziei, Kraków 1999.
Kaplan C., Angels in the Book of Enoch, „Anglican Teological Review”, nr 12,
1930, s. 423-437
Kasjan J., Rozmów dwadzieścia cztery [w:] Pisma Ojców Kościoła, t. 6-7, Poznań
1928-1929.
Kaspar W., Lehmann K., Teufel, Dämonen, Besessenheit zur Wirklichkeit das
Böse, Magonzan 1978.
Keller H., Der Engelspfeiler im Strassburger Münster, Stuttgart 1957.
Kelly H.A., The Devil, Demonology and Witchcraft, London 1974.
Kelly H.A., Towards the Death of Satan. The Growth and Decline of Christian
Demonology, London 1968.
Kelly J.N.D., Początki doktryny chrześcijańskiej, Warszawa 1988.
Kerenyi K., Hermes przewodnik dusz, Warszawa 1993.
Kiesewetter C., Faust in Geschichte und Tradition, Leipzig 1893.
Klauser T., Engel in der Kunst [w:] Reallexikon für Antike und Christentum, t. 5,
Stuttgart 1950-1990, s. 258-322.
Klawek A., Hymn anielski Łk. 2.14, „Ruch Biblijny i Liturgiczny”, nr 23, 1970,
s. 65-72.
Klee V., Les plus beaux textes sur les saints anges, Paris 1984.
Klemens Aleksandryjski, Kobierce, t. 1-2. Warszawa 1994.
Klopstock F.G., Mesjada, Warszawa 1847.
Knapp G., Engel – Eine himmlische Kömmodie, München 1995
Kobielus S., Niebiańska Jerozolima. Od sacrum miejsca do sacrum modelu,
Warszawa 1989.

671



Kohut A., Über die jüdische Angelologie und Dämonologie in ihrer Abhängigkeit
von Parismus, „Deutsche Morgenländische Gesellschaft Abhandlungen”, nr 3,
1886.
Kolenkov A.B., The Angelology of the Testament of Abraham, „Septuagint and
Cognate Studies”, nr 2, s. 228-245.
Kołakowski L., Czy diabeł może być zbawiony i 27 innych kazań, Londyn 1984.
Konopacki A., William Blake, Warszawa 1987
Koran, przeł. J. Bielawski, Warszawa 1986.
Korczyński M., Teologia kosmiczna w pismach Pseudo-Dionizego Areopagity,
Radom 1997.
Kozubska E., Tomkowski J., Mistyczny świat Williama Blake’a, Milanówek 1993.
Kömstedt R., Vormittelalterliche Malerei, 1929 [bmw].
König F., Die Amesha Spentas des Avesta und die Erzengel des Alten Testamen-
ten, Melk 1935.
Kranitz M., La fonction de la conscience et de l’ange gardien chez Origène,
„Bulletin de Littérature Ecclésiastique”, nr 93, 1992, s. 199-208.
Krąpiec M., Dlaczego zło?: rozważania filozoficzne, Lublin 1998.
Kreftig A., St. Michael und St. Georg, Jena 1930.
Krivoschein B., Angels and Demons in the Eastern Orthodox Spiritual Tradition
[w:] The Angels of Light and Powers of Darkness, London 1954.
Kroner R., The Religious Function of Imagination, New Haven 1941.
Księga Jecirah. Klucz kabały, Warszawa 1994.
Kuczkowski K., Anioł i góra: wiersze z lat 1986-1994, Bydgoszcz 1996.
Kuczkowski K., Biały anioł w Czarnej Wodzie i co z tego wynika, „Topos”, nr 3
(40), 1998, s. 123-124.
Kuhn H.B., Das Reich des Lebendingen Lichtes. Die Engel in Lehre und Leben
der Christenheit, Berlin 1947.
Kuhn H.B., The Angelology of the Non Canoncial Jewish Apocalypses, „Journal
of Biblical Literature”, nr 67, 1948, s. 217-232.
Kurczewski J., Pawlik W. (red.), Bóg, szatan, grzech, Kraków 1992.
Kurz L., Gregors d. Gr. Lehre von den Engeln, Rottenburg 1938.
Kurze G., Der Engel und Teufelsglaube des Apostels Paulus, Freiburg 1915.
Kwaśny M., Bezradna angelologia czyli brakujący komentarz do w. 35-36
„Prologu” „Dziadów” cz. III, „Pamiętnik Literacki”, nr 4 (LXIII), 1972.
Kwiatek seraficzny, Kraków 1943.

Lachowicz J.Z., Angelologia św. Grzegorza Wielkiego (praca magisterska ATK,
maszynopis), Warszawa 1994.
Landsberger F., The Origin of The Winged Angel in Jewish Art, „Hebrew Union
College Annual”, nr 20, 1947, s. 227-254.
L’Ange conducteur dans la dévotion chretienne, réduite en pratique en faveur des
ames dévotes..., Liege 1811.
Langer J., Dziewięć bram do tajemnic chasydów, Kraków 1988.

672



Langkammer H., Apokryfy Nowego Testamentu. Katowice 1989.
Langton E., Essentials of Demonology, London 1949.
Langton E., Good and Evil Spirits. A Study of the Jewish and Christian Doctrine,
its Origin and Development, London 1942.
Langton E., Satan, a Portrait, London 1945.
Langton E., Supernatural. The Doctrine of Spirits Angels and Demons from the
Middle Ages until the Present Time, London 1938.
Langton E., The Angel Teaching of the New Testament, London 1937.
Langton E., The Ministries of the Angelic Powers. According to the Old Testament
and Later Jewish Literature, London 1936.
Laurentain R., Szatan: mit czy rzeczywistość, Warszawa 1998.
La Vey S.A., The Satanic Bible, New York 1969. Wydanie polskie: Biblia
szatana, Wrocław 1996.
La Vey S.A., The Satanic Ritual, New York 1972.
Lavy P., Les Anges, Paris 1890.
Le livre des secrets d’Hénoch, Paris 1952.
Lechner O., Zu Augustins Metaphysik der Engel, „Studia Patristica”, nr 9, 1966,
s. 422-450.
Leclercq H., Anges [w:] Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, Paris
1907, t. 1, s. 2080-2161.
Le Diable au Moyen Ages: doctrine, problemes, representations, Paris 1979.
Legeay D.G., L’ange et les theophanies dans 1’Ecriture Sainte d’après la doctrine
des Pères, „Revue Thomiste”, nr 11, ss. 46-69, 125-154.
Leitz H., Die Engel, ihr Wesen und Werk, 1948 [bmw].
Leitz H., Engel gibt es, Stuttgart 1969.
Leloir L., Anges et démons chez les Pères du Desert [w:] Anges et démons. Actes
du colloque de Liège, 25-26 XI 1987, Louvain-la-Neuve 1989, s. 313-335.
Léon-Dufour X., Słownik Nowego Testamentu, Poznań 1981.
Léon-Dufour X. (red.), Słownik teologii biblijnej, Poznań-Warszawa 1982.
Lépicier A.L., Tractatus de angelis, Paris 1909.
Lewis C.S., Listy starego diabła do młodego, przeł. S. Pietraszko, Warszawa 1993.
Lhermitte J., True and False Possessions, New York 1963.
Lindsay F.M., Kerubim in Semitic Religion and Art, New York 1912.
Lindsay G., Ministry of Angels, Dallas 1974.
Ling T., The Significance of Satan in New Testament Demonology, London 1916.
Lipka K., Szum anielskich szkrzydeł, „Canor”, nr 21, 1998, s. 30-36.
Lods A., La chute des Anges. Origine et portée de cette spéculation, in Mélanges
A. Loisy, Paris 1928.
Lohse A., Zu Augustins Engellehre, „Zeitschrift für Kirchengeschichte”, nr 70,
1959, s. 278-291.
Louth A., Początki mistyki chrześcijańskiej, Kraków 1997.
Loxton H., The Art of Angels, London 1995.
Lueken W., Michael, Götingen 1898.

673



Lurker M., Leksykon bóstw i demonów, Warszawa 1999.
Lurker M., Słownik obrazów i symboli biblijnych, Poznań 1989.

Łukaszuk T.D., Istnienie szatana i demonów jako problem w katolickiej teologii
posoborowej, Kraków 1990.
Łukaszuk T.D., Problem istnienia duchów złych we współczesnej dyskusji
teologicznej, „Teologia w Polsce”, nr 27, 1991, s. 5-12.
Łyczkowska K. (red.), Babilońskie zaklęcia magiczne, Warszawa 1995.

Mach M., Entwicklungsstadien des jüdischen Engelglaubens in vorrabinischer
Zeit, Tübingen 1992.
Maciejewski D.A., Angelologia św. Augustyna w świetle „Enarrationes in Psal-
mos” (praca magisterska KUL, Lublin 1992).
Malachi M., Zakładnicy diabła: autentyczne przypadki opętania i egzorcyzmów,
Gdańsk 1993.
Maria z Agredy, Mistyczne miasto Boże, Marki-Struga 1997.
Maritain J., Le péché de l’ange, „Revue Thomiste”, nr 56, 1956, s. 197-239.
Maritain J., Le prince de ce monde, Paris 1963.
Marrou H, Un ange déchu, un ange pourtant, „Études Carmélitaines”, nr 27, 1948,
s. 28-43.
Marty F., Le discernement des esprits dans le „Peri Archon” d’Origène, „Revue
d'Astetique et de Mystique”, nr 34, 1958, ss. 147-164, 253-274.
Mascall E.L., The Angels of Light and the Powers of Darkness, London 1954.
Mascall E.L., Chrześcijańska koncepcja człowieka i wszechświata, Warszawa
1986.
Masłowska E., Aniołki i dzieci, Kraków 1997.
Masłowska E., Pracowite aniołki, Kraków 1997.
Masters R.E.L., Eros and Evil, New York 1962.
Matuszewski I., Diabeł w poezji. Historia i psychologia postaci uosabiających zło
w literaturze pięknej wszystkich narodów i wieków, Warszawa 1899.
Mazurkiewicz J., Anioły, Katowice 1997.
Mazurkiewicz R., Deesis, Kraków 1994.
McDowell J., Stewart D., Demony, okultuzm, czary, Lublin 1992.
Melashenko E.L., Crosby T.E., W obecności aniołów, Rybnik 2000.
Mendelsohn H., Die Engel in der bildenden Kunst, Ein Beiträg zur Kunstge-
schichte der Gotik und Renaissance, Berlin 1907
Menesci G., Gli angelli nell’arte, Firenze 1902.
Menke F., Opowieści o Aniele Stróżu, Warszawa 1998.
Messadié G., Diabeł: historia powszechna, Warszawa 1999.
Metzger B.M. (red.), Słownik wiedzy biblijnej, Warszawa 1996.
Meunier G., Sous la garde des anges, Paris 1929.
Meyer B., Ostrzeżenie z zaświatów. O Kościele naszych czasów, Warszawa 1997.
Mędala S., Liturgia anielska lub pieśni ofiary sobotniej, „Filomata”, nr 410, 1992.

674



Michel K.M., Von Eulen, Engeln und Sirenen. Frankfurt am Main 1988.
Michl J., Die Engelvorstellungen in der Apokalypse des hl. Johannes, München
1937.
Michl J., Engel christlich Väter [w:] Reallexikon für Antike und Christentum, t. 5,
Stuttgart 1950-1990, s. 109-200.
Michl J., Ephräim und die neun Chöre der Engel, „Theologische Quartalschrift”,
nr 118, 1937, s. 474-491.
Mikołajczak M., Kto unika aniołów, „Przegląd Powszechny”, nr 11, 1999, s. 202-
208.
Milik J.T., Dziesięć lat odkryć na Pustyni Judzkiej, Warszawa 1968.
Minois G., Historia piekła, Warszawa 1996.
Miskowiec M., Anioły – na granicy magii i religii (praca magisterska Instytutu
Etnologii UJ), Kraków 1995.
Moore T., The Loves of the Angels, London 1823.
Morris H., Some Uses of Angel Iconography in English Literature, „Comparative
Literature”, nr 1 (10), 1958.
Moxnes H., God and his Angel in the Shepherd of Hermas, „Studia Theologica”,
nr 28, 1974, s. 49-56.
Murray R., Some Themes and Problems of Early Syriac Angelology [w:]
V Symposium Syriacum 1988, Roma 1990, s. 143-154.
Müller E., Der Sohar und seine Lehre, Wien 1920.
Müller E., History of Jewish Mysticism, Oxford 1946.
Münderlein G., Die Überwindung der Mächte. Studien zu theologischen
Vorstellungen des apokalyptischen Judentum und bei Paulus, Zürich 1970.

Nawrocka E., Juliusz Słowacki od aniołów, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 7-17.
Neef H.-D., Gottes himmlischer Thronrat: Hintergrund und Bedeutung von sod
JHWH im Alten Testament, Stuttgart 1994.
Nicola J.J., Diabolical Possession and Exorcism, Illinois 1974.
Niemojewka-Gruszczyńska Z., Walka szatana z Bogiem w polskim dramacie
romantycznym, Kraków 1935.
Nikel J., Die Lehre des Alten Testaments über die Cherubim und Seraphim,
Breslau 1890.
Nikuli Z.L., Kabała, mądrość przedwieczna, Zakopane 1995.
Niparko R., Anioł – Pisarze wczesnochrześcijańscy [w:] Encyklopedia Katolicka,
t. 1, Lublin 1985, s. 608-609.
Noack B., Satanas und Soteria. Untersuchungen zur neutestamentlichen
Dämonologie, Kopenhagen 1948.
Nola A.M. di, Diabeł: o formach, historii i kolejach losu, Kraków 1997.
Nowak W., Sekty w Polsce a młodzież, Olsztyn 1995.

O aniołach. Katechezy Ojca świętego Jana Pawła II (streszczenia w języku
polskim), Warszawa-Struga 1991.

675



Oesterley W.O.E., Belief in Angels and Demons [w:] Judaism and Christianity,
London 1937.
Oleschko H., Aniołowie w pismach proroków większych [w:] Aniołowie w dziele
zbawienia, Miejsce Piastowe [w druku].
Oleschko H., Aniołów dyskretny lot, Kalwaria Zebrzydowska 1996.
Oleschko H., Opowieści z Aniołkowa, Kraków 1998.
Oleschko H., Strategia gier anielskich, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 61-65.
Oleschko H., Świat aniołów według Młodzieńca anielskiego św. Alojzego Gonzagi,
Kalwaria Zebrzydowska 1999.
Olyan S.M., Thousand Thousands Served Him. Exegesis and the Naming of Angels
in Ancient Judaism, „Texte und Studien zum Antiken Judentum”, nr 36, 1993.
Orelli C., Die himmlischen Heerscharen, Basel 1889.
Orlinsky H.M., The So-Called „Suffering Servant” in Isaiah 53, Cincinnati 1964.
Osuch K. (red.), Rozeznawanie duchów w ćwiczeniach duchownych. Czechowice-
Dziedzice 1991.
O’Sullivan P., Wszystko a aniołach, Gdańsk 1993.
Oswald J., Angelologie, Paderborn 1889.
O świętych Aniołach, Kraków 1934.
Oyen Ch., Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien,
„Internationale Kirchliche Zeitschrift”, nr 55, 1965, s. 102-120; nr 56, 1966, s. 27-
47.

Palgen R., Dantes Sternglaube, Heidelberg 1940.
Papini G., Il diavolo, Firenze 1953.
Parente A.P., The Angels, St. Meinrod 1957.
Parente A.P., Przyślij mi swojego Anioła Stróża – Ojciec Pio, Łódź 1999.
Paretti F., This Present Darkness, Illinois 1986.
Parrot A., Biblia i starożytny świat, Warszawa 1968.
Pascal E., Les anges dans la littérature de l’Ancien Testament, Roma 1965.
Pastore M., Gli angeli in S. Ambrogio, Roma 1946.
Payne R., The Holy Fire, New York 1957.
Pellowski L., Świat aniołów i demonów, Pelpin-Dźwierzno 1930.
Pelz K., Die Engellehre des heiligen Augustinus. Ein Beitrag zur Dogmenge-
schichte, Münster 1912.
Pełka L.J., Polska demonologia ludowa, Warszawa 1987.
Pepin J., Influences paiennes sur l’angélologie et la démonologie de saint
Augustin [w:] Entretiens sur l’homme et le diable, Paris-La Haye 1965, s. 51-74.
Pepin J., La doctrine platonicienne des anges et des démons. Influences sur
l’angélologie et démonologie de saint Augustin [w:] Ex Platonicorum Persona.
Études sur les lectures philosophiques de saint Augustin, Amsterdam 1977, s. 27-
38.
Pesch Ch., Die heiligen Schutzengel, Freiburg 1925.
Petersdorf E., Dämonologie, t. 1-2, München 1956-1957.

676



Peterson E., Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeutung der heiligen Engel
im Kultus, Leipzig 1935. Wydanie francuskie: Le livre des anges, Paris 1954.
Philips G., De angelis in Antiquo Testamento, „Revue Eccl. Liege”, nr 31, 1942,
s. 44-52.
Plantinga A., Bóg, wolność i zło, Kraków 1995.
Podgórska B., Encyklopedia demonów: diabły, diabełki, jędze, skrzaty, boginki...
i wiele innych, Wrocław 2000.
Poimandres, przeł. W. Myszor, „Studia Theologica Varsaviensia”, nr 1, 1977.
Polak M., Razem z aniołami tworzymy Mistyczne Ciało Chrystusa, Warszawa
1996.
Polak M., Różaniec razem z aniołami, Warszawa 1997.
Polak M., Święty Michał Archanioł – Obrońca Ludu Starego i Nowego Przymie-
rza, Marki-Struga 1995.
Polak M., Walczmy z szatanem. Znaczenie egzorcyzmu prostego w walce ze złymi
duchami, Marki 2000.
Polak M., Wielkość świętego Michała Archanioła, Marki-Struga 1996.
Poll E., Planeta aniołów, Białystok 1998.
Posacki A., Okultyzm, magia, demonologia. Podstawy chrześcijańskiej walki
duchowej, Kraków 1996.
Przybylski R., Pustelnicy i demony, Kraków 1996.
Pseudo-Dionizy Areopagita, Dzieła św. Dionizyusza Areopagity, przeł. E. Bułhak,
Kraków 1932.
Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne. Imiona boskie. Teologia mistyczna.
Listy, przeł. M. Dzielska, Kraków 1997.

Quenot M., Ikona. Oko ku wieczności, Białystok 1997.
Quinlan J., Engelen en duivels, „Tijdschrift voor Theologie”, nr 7, 1969, s. 43-62.
Quispel G., Gnoza, przeł. B. Kita. Warszawa 1988.

Rahner K., Angelologie [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, t. 1, Freiburg
1957, s. 533-538.
Rahner K., Demonologie [w:] Lexikon für Theologie und Kirche, t. 3, Freiburg
1959, s. 145-147.
Rahner K., Vorgrimler H., Mały słownik teologiczny, Warszawa 1987.
Rain Summer M., Odwiedziny: proroctwo archanioła, Bydgoszcz 1999.
Rainey R., Demony: władcy, imperia, okultyzm, Bydgoszcz 1993.
Rapisarda E., L’angelo della morte in Virgilio e in Tertuliano [w:] Acta
philologica in memoriam N.J. Herescu, III, Roma 1964, s. 307-312.
Recheis A., Engel, Tod und Seelenreise: Das Wirken der Geister beim eimgang
des menschen in der Lehre der Alexandrinischen und Kappadokischen Väter,
Roma 1958.
Redfield B.G. (red.), Gods. A Dictionary of the Deities of all Lands, New York
1951.

677



Reitzenstein R., Poimandres. Studien zur griechisch-ägyptischen und frühchristli-
chen Literatur, Leipzig 1904.
Reitzenstein R., Studien zum antiken Synkretismus aus Iran und Greichenland,
Leipzig 1926.
Régamey P.R., Les Anges, Paris 1946.
Régamey P.R., Les anges au ciel et parmi nous, Paris 1959.
Ricci D.N., Die Erhabenheit des Erzengels Sankt Michael, Lanaken 1986.
Renna T., Angels and Spirituality: the Augustinian Tradition to Eckhard,
„Augustinian Studies”, nr 16, 1985, s. 29-37.
Ricoeur P., Symbolika zła, Warszawa 1986.
Ricoeur P., Zło: wyzwanie rzucone filozofii i teologii, Warszawa 1992.
Riehl B., St. Michael und St. Georg in der bildenden Kunst, München 1883.
Rintelen W., Kulturgeographische Studien in der Italia Byzantina. Untersuchungen
über die Kulte des Erzengeles Michael und der Madonna di Constatinopoli in
Süditalien, Meisenheim am Glan 1968.
Rios de los E., S. Paulus de angelicis hierarchiis, „Verbum Domini”, nr 9, 1929,
s. 289-297.
Rodewyk A., Demoniczne opętanie dzisiaj. Fakty i interpretacje, Racibórz 1995.
Rodewyk A., Stoją cali w świetle: rzecz o aniołach, Kraków 1999.
Rohde E., Psyche, Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Tübingen
1910.
Rojdestvensky O., Le culte de Saint Michel et le moyen age latin, Paris 1922.
Rojek M., Angelologia i demonologia, Przemyśl 1999.
Roques R., L’Univers Dionysieysien, Paris 1954.
Rorem P., Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and Introduction to
their Influence, Oxford 1993.
Rosenberg A., Begegnung mit Engeln, Weilheim-München 1955.
Rosenberg A., Engel und Dämonen. Gestaltwandel eines Urbildes, München-
Reutlingen 1967.
Roskoff G., Geschichte des Teufels, Leipzig 1869.
Rougemont D., Osoba, anioł i absolut albo dialog między Zachodem i Wschodem,
„Literatura na Świecie”, nr 1, 1987.
Rougemont D., Udział diabła, Łódź 1992.
Rousse J., Les anges et leur ministère selon S. Grégoire de Nazianze, „Mélanges
de Science Religieuse”, nr 22, 1961.
Rousseau H., Bóg zła, Warszawa 1988.
Rożek M., Diabeł w kulturze polskiej, Warszawa-Kraków 1993.
Rubinkiewicz R., Eschatologia Hen 9-11 a Nowy Testament, Lublin 1984.
Rubinkiewicz R., Wprowadzenie do apokryfów Starego Testamentu, Lublin 1980.
Rudolph K., Gnoza. Istota i historia późnoantycznej formacji religijnej, Kraków
1995.
Ruhbach G., Engel und Dämonen in der frühen griechischen Kirche und ihr
geistesgeschichtlicher Hintergrund, Heidelberg 1966.

678



Russel J.B., The Devil: Perception of Evil from Antiquity to Primitive Christianity,
Ithaka 1977.
Rybiński J., Der Mal’akh Jahwe, Paderborn 1940.
Salij J., Egzorcyzmy, „W Drodze”, nr 7, 1994, s. 109-111.
Sarwa A., O szatanie, czarach, opętaniu i czcicielach złego, Tarnów 1993.
Schäfer P., Engel und Menschen in der Hekaloth-Literatur, „Kairos”, nr 22, 1980,
s. 201-225.
Schäfer P., Rivalität zwischen Engel und Menschen. Untersuchungen zur
rabbinischen Engelvorstellung, Berlin-New York 1975.
Schick H., Die Botschaft der Engel im Alten Testament, Stuttgart 1949 (wydanie
II: Basel 1955).
Schilling R., Genius et ange [w:] Rites, cultes, dieux de Rome, Paris 1979, s. 415-
443.
Schipperges H., Die Welt der Engel bei Hildegard von Bingen, Salzburg 1963.
Schlier H., Die Engel nach dem Neuen Testament [w:] Bestimmung auf das Neuen
Testament, Freiburg 1968, s. 160-175.
Schlier H., Mächte und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958.
Schlink B., Królestwo aniołów i demonów, Wrocław 1994.
Schlink H., Zum theologischen Problem der Musik, Tübingen 1945.
Schmitz R., Engeldienste, Witten 1963.
Schnackenburg R., Gottes Herrschaft und Reich, Freiburg 1963.
Schneeweis E., Angels and Demons according to Lactantius, Washington 1944.
Schneider M., Die historischen Grundlagen der musikalischen Symbolik, „Die
Musikforschung”, nr 4, 1951.
Scholem G., Jewish Gnosticism, Mekabah Mysticism and Talmudic Tradition, New
York 1960.
Scholem G., Kabała i jej symbolika, Kraków 1996.
Scholem G., Major Trends in Jewish Mysticism, New York 1941. Wydanie
polskie: Mistycyzm żydowski, Warszawa 1997.
Schreyer L., Bildnis der Engel, Frankfurt 1938.
Schroer S., „Im Schatten deiner Flügel”. Religionsgeschichtliche und feministische
Blicke auf die Metaphorik der Flügel Gottes in den Psalmen, in Ex 19,4; Dtn
32,11 und in Mal 3,20 [w:] Festschrift für Erhard S. Gerstenberger zum 65.
Geburtstag, Münster 1997, s. 296-316.
Schumacher F., Keine Engel in der Kunst, „Kunstwart”, nr 20, 1906, s. 48-51.
Schwab M., Vocabulaire de l’angélologie d’après les mss. hebreux de la Bibl.
Nat., Paris 1897.
Schweitzer U., Löwe und Sphinx im Alten Aegypten, Gluckstadt-Hamburg 1948.
Seemann M., Zähringer D., Die Welt der Engel und Dämonen als heilsgeschichtli-
che Mit- und Umwelt des Menschen [w:] J. Feiner (red.), Mysterium Salutis.
Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln 1965, t. II, s. 954-1019.
Sefer Jecira, czyli Księga Stworzenia, Warszawa 1995.
Seignole C., Les évangiles du diable delon la croyance populaire. Documents,
Paris 1964.

679



Serres M., La légende des anges, Paris 1993.
Sękalski M., Kim są aniołowie? Rozmowa z prof. Mieczysławem Gogaczem,
„List”, nr 10, 1996, s. 9-11.
Siemianowski A., O aniołach z punktu widzenia filozoficznego. Na marginesie
„Bytu stworzonego i wiecznego” Edyty Stein, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 94-103.
Siena G.P., Ojciec Pio: „nadeszła godzina aniołów”, Warszawa 2000.
Simon M., Remarques sur l’angélolâtrie juive au debut de l’ere chrétienne [w:]
Comptes Rendus des Seances de l’Academie des Inscriptions et Belleslettres, Paris
1971, s. 120-134.
Simonetti M., Due note sull’angelologia origeniana, „Rivista di Cultura Classica
e Medievale”, nr 4, 1962, s. 165-208.
Skoczylas H., Przybądź o chwalebny archaniele. Nowenna do świętego Michała
Archanioła, Marki 2000.
Skowronek A.J., Aniołowie są wśród nas, Warszawa 2001.
Skrzeczkowski J., Poemat o aniołach, Warszawa 1993.
Snell J., The Ministry of Angels, Here and Beyond, New York 1959.
Sokolski J., Pielgrzymi do piekła i raju. Świat średniowiecznych łacińskich wizji
eschatologicznych, Wrocław 1995.
Sokolski J., Staropolskie zaświaty. Obraz piekła, czyśćca i nieba w renesansowej
i barokowej literaturze polskiej wobec tradycji średniowiecznej, Wrocław 1994.
Sokołowski F., Sur le culte d’Angelos dans le paganisme grec et romain, „The
Harvard Theological Review”, nr 53, 1960, s. 225-229.
Soliński J., Anioły wybranych dni roku, Bydgoszcz 1999.
Spieckermann H., Dähn S., Der Gotteskampf. Jakob und der Engel in Bibel und
Kunst. Zürich [brw]
Spyra J., Civitas diaboli. Zarys historii szatana i świata demonów (1), „W Dro-
dze”, nr 8, 1987, s. 4-12.
Spyra J., Civitas diaboli. Zarys historii szatana i świata demonów (2), „W Dro-
dze”, nr 9, 1987, s. 71-85.
Standeart B., Ikona Trójcy Andrieja Rublowa, Bydgoszcz 1995.
Staniek E., Angelologia w „Pasterzu” Hermasa, „Studia Theologica Varsavien-
sia”, nr 9, 1971, s. 51-82.
Stanula E., Aniołowie oraz ich upadek według Ambrozjastera, „Studia Theologica
Varsaviensia”, nr 13, 1975, s. 105-116.
Steffan J.J., Satanizm jako ucieczka w absurd, Kraków 1993.
Steiner R., Duchowi przewodnicy człowieka, Gdynia 1994.
Steiner R., The Mission of the Angel Michael, New York 1961.
Steiner R., The Work of the Angels in Man's Astral Body, London 1960.
Stier F., Gott und sein Engel im Alten Testament, Münster 1934.
Stiglmayr J., Die Engellehre des sog. Dionysius Areopagita [w:] Compte Rendu
IV. Congr. Scientif. intern. des catholiques. I. Sect. Scienc. Rel., Freiburg 1898.
Strotmann T., Le conflit des anges et des hommes. L’Église et Les Églises,
Chevetogne 1954.

680



Stroumsa G., Le couple de l’Ange et de l’Esprit: traditions juives et chrétiennes,
„Revue Biblique”, nr 88, 1981, s. 42-61.
Stubbe E., Die Wirklichkeit der Engel in Literatur, Kunst und Religion, „Ham-
burger Theologische Studien”, nr 10, 1995.
Studer B., Angelologia [w:] Dizionario Patristico e di Antichità, Cristiane, Casale
Montferrato 1983, t. 1, s. 195-202.
Stuhlfauth, Die Engel in der altchristlichen Kunst, Freiburg 1897.
Suarez F., De angelis [w:] Suarez F., Opera omnia, t. 2, Paris 1856.
Sujka A. (red.), Jan Paweł II naucza o aniołach i szatanie, Kraków 1998.
Suliga J.W., Krocząc drogami aniołów. Anioły w sztuce i tradycji judeochrześci-
jańskiej. Katalog wystawy, Warszawa 1998
Supernatural. The Doctrine of Spirits. Angels and Demons from Middle Ages until
the Present Time, London 1984.
Suys A., De angelis apud veteres Aegyptios, „Verbum Domini”, nr 13, 1933.
Swedenborg E., O niebie i jego cudach, również o piekle według tego, co słyszano
i widziano, Warszawa 1998.
Swieżawski S., Święty Tomasz na nowo odczytany, Kraków 1983.
Szabó A., Die Engelvorstellung vom Alten Testament bis zur Gnosis [w:] Altes
Testament, Judentum, Gnosis, Gütersloh 1980, s. 143-155.
Szczurek T., Ukazał się aniołom (1 Tm 3.16), „Ruch Biblijny i Liturgiczny”, nr
30, 1977, s. 195-198.
Szyjewski A., Raport z badań nad symboliką zła, „Nomos”, nr 3-4, 1993.
Szymona W., Wiara w szatana w XX wieku, „W Drodze”, nr 3, 1976, s. 10-20.

Takahashi M., An Oriental Approach to the Problems of Angelology, „Zeitschrift
für die Alttestamentliche Wissenschaft”, nr 78, 1966, s. 343-350.
Tavard G., Die Engel [w:] Handbuch der Dogmengeschichte, Freiburg 1968, t. 2,
s. 1-66.
Tavard G., Satan, Paris 1971.
Testa E., L’angelologia dei Giudeo-Cristiani, „Studi Biblici Franciscani. Liber
Annus”, nr 33, 1983, s. 273-302.
Thorndike L., The History of Magic and Experimental Science, t. 1-3, New York
1922-1934.
Tillich P., Systematische Theologie, Stuttgart 1977, s. 300.
Tomasz z Akwinu św., O substancjach czystych [w:] Św. Tomasz z Akwinu,
Dzieła wybrane, Poznań 1984.
Tomasz z Akwinu św., Summa filozoficzna, Kraków 1930-1935.
Tomasz z Akwinu św., O aniołach [w:] Tomasz z Akwinu św., Suma Teologiczna,
t. 4-5, London 1979 (wydanie wcześniejsze: Kraków 1933, t. 3).
Tomasz z Akwinu św., Traktat o człowieku (Contra Gentiles), Poznań 1956.
Tondriau J., Villaneuve R., Dictionnaire du diable et de la démonologie, New
York 1972.
Turmel J., Histoire de l’angélologie des temps apostoliques ét la fin du Ve siècle,

681



„Revue d’Histoire et de la Littérature Religieuses”, nr 3, 1898, ss. 299-308, 407-
434, 533-552.
Turmel J., Histoire du diable, Paris 1931.
Turmel J., L’Angélologie depuis le faux Denys L’Aréopagita, „Revue d’Histoire
et de la Littérature Religieuses”, nr 4, 1899, ss. 217-238, 289-309, 414-434, 537-
582.
Turner A.K., Historia piekła, Gdańsk 1996.

Underhill J., Angels, Shafetesbury-Dorset 1995.
Urtubey L., Freud et le diable, Paris 1983.
Uspienski L., Teologia ikony, Poznań 1993.

Vanhoye A., Un Méditiateur des anges en Ga 3.19-20, „Biblica”, nr 59, 1978,
s. 403-411.
Vaux R. de, Bible et Orient, Paris 1957.
Veder M., Urner H, Jaecks H., Vom Dienst der Engel, Berlin 1952.
Verdélis N.M., L’apparition du sphinx dans l'art. grec, „Bulletin de Correspondan-
ce Hellénique”, nr LXXV, s. 1-37.
Villeneuve R., Dictionnaire infernal, Paris 1974.
Villeneuve R., La beauté du diable, Paris 1983.
Villette J., L’Ange dans L’Art d’Occident du XII au XVI siècle, Paris 1940.
Vonier A., Les anges, Paris 1938.
Voragine de J., Złota legenda, Warszawa 1955.
Vorgrimler H., Wiederkehr der Engel? Ein altes Thema neu durchgedacht,
Kevelaer 1991.

Walicka J., Czciciele szatana, Bydgoszcz 1989.
Wall J.Ch., Devils, London 1904.
Weicker G., Der Seelenvogel in der alten Literatur und Kunst, Leipzig 1902.
Weinel H., Die Wirkungen des Geistes und der Geister im nachapostolischen
Zeitalter bis auf Irenäus, Freiburg 1899.
Weiss H.F., Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und palästinenni-
schen Judentums, Berlin 1966.
Westermann C., Gottes Engel brauchen keine Flügel, Hamburg 1965.
White E., Pochodzenie zła, Warszawa 1988.
Wiegand F., Der Erzengel Michael in der bildenden Kunst, Stuttgart 1886.
Wierciński A., Przez wodę i ogień. Biblia i Kabała, Kraków 1996.
Wilson P.L., Angels. Massengers of the Gods, London 1994.
Wilson P.L., Engel, Stuttgart 1981.
Windisch H., Angelophanien um den Menschensohn auf Erden. Ein Kommentar
zu Joh. 1.51, „Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde
des Urchristentums”, nr 30, 1931, s. 215-233.
Winklhofer A., Die Welt der Engel, Ettal 1958.

682



Winowska J. (red.), Anioł Pański w literaturze polskiej, Kraków 1980.
Wiśniewska K.J., Teologia Angelusa Silesiusa, Warszawa 1984.
Wit C. de, Le rôle et le sens du lion dans l’Égypte ancienne, Leiden 1951.
Wittgenstein C. de Sayn, L’Amité des anges, Rome 1869.
Woods R.N., The Devil, Chicago 1973.
Wójcik J.W., Od hipisów do satanistów, Kraków 1992.
Wójcik W., Dzwonienie na Anioł Pański w polskim prawie przedtrydenckim,
„Roczniki Teologiczno-Kanoniczne”, nr 2, 1955, s. 223-241.
Wolff U., Das große Buch der Engel, Freiburg 1994.
Wolff U., Der gefallene Engel: von den Dämonen des Lebens, Freiburg 1995.
Wulff O., Cherubim, Throne und Seraphim, Ikonographie der ersten Engelshierar-
chie, Altenberg-Leipzig 1894.
Wurmbrand R., Was Marx a Satanist?, New York 1976.

Yadin Y., The Scroll of the War of the Sons of Light against the Sons of
Darkness, Oxford 1962.
Yadin Y. (red.), War between the Sons of Light and the Sons of Darkness,
Jerusalem 1956.
Young M., Angel in the Forest, New York 1945.

Zając R., Szatan w Starym Testamencie, Lublin 1998.
Zarębianka Z., Ja jednak wierzę wam, Wysłańcy. Motyw anioła w poezji Czesława
Miłosza, „Topos”, nr 3 (40), 1998, s. 24-28.
Ziegler M., Engel und Dämonen im Lichte der Bibel. Einschluss des ausserkanoni-
schen Schrifttums, Zürich 1957.
Zipserowa A., Anioł pasterzom mówił: jasełka, Wrocław 1996.
Zotto C. del, L’angelo custode nella tradizione biblica e paelocristiana [w:]
Angeli e demoni nella Bibbia, L’Aquila 1998.
Zwoliński A., Daleko od raju: z dziejów fascynacji złem, Kraków 1996.
Zwoliński A., Satanizm w gąszczu zła, Kraków 1995.

683



Aniołowie i angelologia w Internecie
(oprac. Małgorzata Stanula-Boroń)

Opracowanie aktualnej, kompletnej i merytorycznie wartościowej bibliografii
z danej dziedziny jest na obecne czasy przedsięwzięciem karkołomnym. Zamie-
rzenie powyższe w odniesieniu do zasobów Internetu, zważywszy na specyfikę
tego źródła informacji, staje się tym bardziej odległe od ideału. Wzrastająca
w szybkim tempie liczba nowych i dokonywane modyfikacje już istniejących
dokumentów w zasobach sieciowych, przypadki zmiany adresów, czy wręcz „zni-
kania” z sieci; niełatwe a niekiedy niemożliwe do ustalenia oznaczenie odpowie-
dzialności – to tylko niektóre z problemów, z jakimi w pewnym stopniu boryka
się każdy, kto korzysta z Internetu.

Mając świadomość występowania tego typu negatywnych uwarunkowań doko-
nano zestawienia i opisu wybranych stron WWW tematycznie związanych z byta-
mi anielskimi i angelologią. Przez pryzmat zaproponowanego poniżej przeglądu
można podjąć próbę spojrzenia na cyberświat w celu określenia w nim miejsca dla
problematyki aniołów. Przytoczę kilka tylko najistotniejszych konkluzji, jakie
nasunęły się po przeprowadzeniu analizy merytorycznej i formalnej kilkudziesięciu
tego typu polskich stron WWW:

1. Twórcami stron i serwisów o aniołach są nierzadko osoby, dla których temat
ten stanowi jedynie pasję czy hobby i nie zawsze znajduje oparcie w gruntownej
wiedzy. Pamiętać należy, że wolność słowa i łatwość publikowania w Internecie
owocują ogromną liczbą i różnorodnością stron, ale też diametralnymi różnicami
poziomu ich treści i walorów wizualnych. W prezentowanym przeglądzie pomi-
nięto strony o najbardziej wątpliwej wartości, zaś symbolem gwiazdki oznaczono
strony, których nie udało się ponownie odnaleźć w sieci podczas końcowej wery-
fikacji zebranego materiału (lipiec 2002).

2. Prywatne strony domowe potraktować można jako swoiste odbicie świado-
mości i stanu wiedzy użytkowników cyberprzestrzeni na temat istot anielskich.
Przeprowadzenie socjologicznej oceny tej kwestii wymaga niewątpliwie dodatko-
wych i wyważonych analiz.

684



3. Internet stanowi cenne narzędzie popularyzacji tematyki anielskiej, które
należałoby wykorzystać w znacznie większym stopniu – niż ma to miejsce
w chwili obecnej – do propagowania wartościowej wiedzy i nauczania w zakresie
angelologii.

Ostatnia uwaga odnosi się łącznie do polskich i światowych (w naszym
przypadku anglojęzycznych) zasobów sieciowych:

4.„Anioł” to temat, motyw czy też symbol cieszący się wzrastającą popularnoś-
cią w Internecie, zarówno w naukowym wydaniu (w ujęciu teologicznym,
filozoficznym, religioznawczym itp.); w sztuce i literaturze; ale też w sferze
paranauki, w kulturze masowej, a nawet na polu działalności komercyjnej. Internet
należy zatem docenić jako źródło rzetelnych informacji o aniołach, miejsce
krzewienia angelologii i promocji sztuki anielskiej. Internet stanowi też forum do
wyrażania osobistych opinii, uczuć, przeżyć, zachęty do modlitwy, dzielenia się
doświadczeniami i dyskusji na tematy związane z bytami anielskimi. Jest wreszcie
„miejscem”, gdzie szuka się, przy użyciu anielskiego motywu, rozrywki bądź
sposobu na czerpanie finansowych korzyści.

Przegląd wybranych stron WWW

A. Polskie zasoby sieciowe

Angelologia
http://angelologia.katowice.tpsa.pl/main.html

Taką nazwę otrzymał serwer „powstały dzięki zapałowi i bezinteresownej
inicjatywie garstki zapaleńców”. Witryna obejmuje następujące grupy tematyczne:
– Czym jest „angelologia”? Dowiadujemy się, że jest dziedziną, która została

stworzona i rozwinięta przez prof. Bączyńskiego, autora dzieła Summa
Angelologiae. Wyróżniono dwie gałęzie angelologii: tradycyjną, czyli
angelologię teoretyczną, rozwijającą myśl jej twórcy, a także „popularną wśród
młodszego pokolenia angelologów angelologię eksperymentalną”. Ta ostatnia
zajmuje się takimi chociażby tematami, jak: teoria transmogryfikacji dwuwy-
miarowej czy obserwacje angeloskopowe zjawisk z zakresu angelologii mole-
kularnej (np. anihilacja anioła dodatniego i ujemnego przyspieszanych
w angelocyklotronie). Powyższe przykłady najlepiej chyba oddają charakter
omawianej strony.

– Życie i myśl prof. Bączyńskiego. „Wiedzę o Pierwszym Angelologu – czytamy
na stronie – czerpiemy głównie z informacji pozostawionych przez K.I. Gał-
czyńskiego”.

– O wyższości angelologii teoretycznej nad eksperymentalną i odwrotnie.
– Kalendarz angelologiczny.

685



Angelologia judeochrześcijańska
http://www.gilgalad.hg.pl/02_07.htm
http://szukaj.hoga.pl/fcgi-bin/archive?id=95420

Rozważania angelologiczne, stanowiące część serwisu poświęconego życiu i twór-
czości R.R. Tolkiena, poprzedzone zostały wprowadzeniem tej treści: „Analizując
strukturę istot boskich i półboskich zamieszkujących tolkienowski świat, nie
sposób nie zwrócić uwagi na analogie do aniołów. Mimo że istoty anielskie
spotykane są w praktycznie wszystkich religiach monoteistycznych, w przypadku
Tolkiena odwołania do aniołów związane są z szeroko rozumianą angelologią
judeochrześcijańską”.

Angelologia w Apokalipsie
http://www.wspomozenie.wiernych.koszalin.opoka.org.pl/angelologia.html

Artykuł ks. Arkadiusza Oslisloka przedstawiający naukę o aniołach zawartą
w Apokalipsie.

Angelus.pl – Portal chrześcijański
http://www.angelus.pl

Portal chrześcijański „Angelus.pl” w katalogu stron religijnych pod kategorią
„Aniołowie” poleca następujące witryny:
Anioł – teksty ks. dra M. Kaszowskiego http://www.teologia.pl/m_k/00-a.htm
„Anioł Pański” http://katolik.pl/duch/12.php
Aniołowie http://katolik.pl/rozne/11.php
Strona o Aniele Stróżu http://twojaniolstroz.republika.pl

Anioł
http://www.teologia.pl/m_k/00-a.htm

Ks. Michał Kaszowski omawia następujące zagadnienia:
Jakie istoty rozumne – oprócz człowieka – stworzył Bóg?
Jakie żywe istoty istnieją poza naszą widzialną rzeczywistością?
Jaką rolę spełniali i spełniają aniołowie w pouczaniu człowieka?
Dlaczego aniołowie pomagając umierającym ludziom?
Co może odciągać nas od wiary w pomoc anioła stróża?

Aniołowie
www.infobiblia.nadzieja.pl

Chrześcijański serwis „Nadzieja.pl” zamieszcza fragmenty z Biblii będące odpo-
wiedzią na szereg pytań dotyczących dobrych bytów anielskich i aniołów zła.

Aniołowie
http://www.katolik.pl/rozne/11.php

Aniołowie upadli, czyli szatani
http://www.katolik.pl/rozne/12.php

686



Odpowiedzi na pytania tyczące świata aniołów, aniołów upadłych i szatana szukać
można na stronach Katolickiego Serwisu Formacyjnego (katolik.pl). Jest to serwis
salwatorianów, skierowany do ludzi wierzących, wątpiących i poszukujących. Za-
mieszcza m.in. katechezy, felietony, medytacje, lektury oraz proponuje forum
pomocy i chat.

Anioły
http://www.anioly.multinet.pl

Rozbudowany, bogato ilustrowany i właściwie jedyny tego typu polski serwis,
w całości poświęcony aniołom w różnych religiach, filozofii, sztuce i literaturze.
Serwis ten polecić można m.in. jako wszechstronne i naukowe opracowanie tema-
tyki anielskiej, poparte źródłami (Biblia, dzieła znaczących postaci w teologii
i filozofii: np. św. Augustyn, św. Tomasz, bł. Jan Duns Szkot, Pseudo-Dionizy
Areopagita) oraz naukowymi opracowaniami typu słownikowego i encyklopedycz-
nego; opatrzone przypisami i odnośnikami. Serwis składa się z następujących
części:
– Kim są anioły i Brać anielska. Zamieszczono tutaj informacje nt. pochodzenia

i znaczenia nazwy „anioł”; omówione zostały takie zagadnienia, jak: imiona,
funkcje, hierarchie i istota tych bytów w tradycji żydowskiej, chrześcijańskiej
i islamie. Ponadto znajdziemy historyczny zarys angelologii, wzmiankę
o symbolice i psychologicznym sensie aniołów w snach. Pod odnośnikiem
Aniołowie „zarządzający” przedstawiony jest związek aniołów z astrologią.
Odnośnik Aniołowie upadli traktuje z kolei o upadku aniołów, przedstawia
postać i imiona szatana w różnych religiach; a także kreśli wizję szatana wg
Rudolfa Steinera i Williama Blake’a.

– Anioł stróż to część poświęcona aniołom służebnym i opiekuńczym, przydzie-
lonym narodom i poszczególnym ludziom.

– Badacze anielskich śladów to dział przedstawiający sylwetki badaczy i ich
angelologiczne koncepcje. Należą do nich: Pseudo-Dionizy Areopagita,
Emanuel Swedenborg, Rudolf Steiner, Elisabeth Poll-Sokolowski (artystka,
malarz). Omówienia uzupełniono odnośnikami do anglojęzycznych stron inter-
netowych poświęconych wymienionym badaczom, ich życiu i twórczości.

– Anielskie tematy w sztuce ograniczone zostały „do kilku wybranych twórców,
których dzieła miały znaczący wpływ na ukształtowanie się wizerunku anio-
łów”, tj.: Dante Alighieri, Bosch Hieronymus, Rembrandt, Milton John. Dział
ten wzbogacony jest internetowymi odnośnikami do niektórych tematów.

– Anioły w Internecie to propozycja odwiedzenia wielu stron (w tym polskich),
poświęconych aniołom, także aniołom upadłym.

– Bibliografia zawiera spis polskich edycji książek o tematyce anielskiej
i recenzje najciekawszych książek poświęconych aniołom, z graficzną
prezentacją kart ich okładek.

687



Anioły
http://www.rudykot.pl/~jana/angel.htm

Prywatna strona mieści fragmenty książek i opowiadań (Boży ludek – Waldemar
Bonsels, Watykan – Iza Szolc); ponadto działy: Cytaty i wiersze; Galeria.

Bliskie spotkania z aniołami
http://www.roraty.pl/htmls/spotkanie.html

„Mały Gość Niedzielny” zamieszcza osobiste refleksje i świadectwa m.in. ludzi
Kościoła i kultury dotyczące aniołów.

Działalność aniołów
http://www.ellen.terramail.pl/r31.html

Na stronie znajdziemy tak zatytułowany 31. rozdział Wielkiego boju Ellen
G. White, poświęcony m.in. nauce Pisma Świętego o związku świata widzialnego
z niewidzialnym, o służbie aniołów Bożych oraz o działalności złych duchów.

* Galeria rzeźby. Cykl „Anioły”
http://www.kki.net.pl/~gallery1/glowna.htm

Strona autorska Lidii Sztwiertni – rzeźbiarki, absolwentki warszawskiej ASP.
W cyklu „Anioły” mieści się galeria złożona z przedstawień rzeźb wykonanych
przez autorkę głównie w brązie.

* Iman: wiara w aniołów
http://www.islam.px.pl/iman2.html

W ramach serwisu poświęconego w całości islamowi znajdują się też informacje
nt. aniołów w islamie oraz odpowiedzi na pytania dotyczące demonów w tej
religii.

Mój anioł pójdzie przed tobą
http://www.warszawa.ofmconv.opoka.org.pl/varius/Myangel.htm

Strona zawiera tekst Zdzisława Dziedzica poświęcony książce G. Hubera Mój
anioł pójdzie przed tobą (Miejsce Piastowe, 1982) oraz modlitwę o opiekę
Aniołów Stróżów.

O aniołach
http://www.missiocm.org.pl/METEOR/4-2000/Tekst/tekst15.htm

W nr 1/2001 czasopisma „METEOR – Kwartalnika Kleryków Zgromadzenia
Misji” zamieszczono artykuł Pawła Kucharskiego Stworzenie, istnienie i natura
aniołów.

Pan Jezus o aniołach
http://www.archidiecezja.lodz.pl/ekumenizm/jachym.html

Referat ks. dra Jana Jachyma w ramach II Dni Biblii w Łodzi przybliża temat

688



angelologii w Piśmie Świętym, zawężony do nauki Jezusa Chrystusa o aniołach.
Referat składa się z trzech części: 1. Aniołowie w Starym Testamencie i w litera-
turze międzytestamentalnej jako wprowadzenie w zagadnienie, 2. Wypowiedzi
Pana Jezusa o aniołach, zapisane w czterech ewangeliach, 3. Teologiczna treść
tych wypowiedzi i płynące z nich konsekwencje dla wiary człowieka.

Pod Aniołkami. Przystań internetowa
http://www.zbik.prv.pl

Prywatna witryna, której zadaniem jest przybliżenie postaci „naszych Niebieskich
Braci” i zachęta do korzystania z ich pomocy. Strona dzieli się na kilka grup
tematycznych, wśród nich znajduje się część poświęcona angelologii, zawierająca
następujące zagadnienia: Kim są; Skąd się wzięli; Aniołowie w Biblii; Co robią;
Galeria Aniołków. Część ta nie jest ukończona.

Portal chrześcijański
http://www.jezus.pl/index.html

Portal proponuje odnośniki do serwisów i czasopism, listę dyskusyjną oraz Inter-
netową Biblię 2000, w której można przeprowadzać wyszukiwania wg wskazanych
fraz, uzyskując w efekcie teksty zawierające daną frazę. Z 35 560 wersetów Biblii
frazę „anioł” odnotowano w 301, zaś frazę „szatan” w 47 wersetach. Portal oferuje
ponadto Słownik Terminów Biblijnych, uwzględniający hasło „anioł”.

Święty Wincenty Ferreriusz i kazania o aniołach
http://bezuprzedzen.pl/skarbiec/anioly.shtml

Na stronach serwisu „Bez Uprzedzeń” w dziale „Skarbiec Kościoła” znajdujemy
teksty kazań Wincentego Ferreriusza poświęcone aniołom, w przekładzie i z wpro-
wadzeniem Jakuba Szymańskigo. W pierwszych słowach wstępu czytamy: „Anioły
stały się ostatnio bardzo popularne. Często jednak ta popularność wcale nie idzie
w parze z prawdziwymi informacjami na ich temat. Dlatego to, co znajduje się
poniżej, jest przypomnieniem w popularny sposób głoszonej kiedyś, prawdziwej
wiedzy o nich, którą przedstawiał jeden z największych kaznodziejów wszechcza-
sów, sam zresztą zwany Aniołem Sądu”.

Twój anioł Stróż
http://republika.pl/twojaniolstroz/stronywww.htm

Obok odpowiedzi na pytanie „Kim jest Twój Anioł Stróż?” i przybliżenia jego
działalności na rzecz człowieka, na stronie zamieszczono uwagi dotyczące
współpracy z Aniołem Stróżem, modlitwy, wykaz polecanych książek i stron
WWW o aniołach, a także galerię anielskich clipartów.

Wielka Internetowa Encyklopedia Multimedialna
http://wiem.onet.pl/wiem

Encyklopedia WIEM została opracowana na podstawie Popularnej Encyklopedii
Powszechnej Wydawnictwa Fogra. W dziale religioznawstwa tej internetowej

689



encyklopedii znajdziemy m.in. hasła: anioł, angelologia, szatan, demon,
demonologia.

Wrota 4 – wiersze i wierszyki
http://minael.w.interia.pl/tematy/angel/a4.htm

Prywatna strona z autorską twórczością poetycką. Zawiera: Anioł smutku,
Aniołowie, Aniołem chciałbym zostać, Stoczony Anioł poprzez próżnię.

Wszystko co zawsze chciałeś wiedzieć o aniołach...
http://mops.uci.agh.edu.pl/~telper/angel.html

Na stronie zamieszczono teksty Zbigniewa Herberta o aniołach. Inne działy, które
nie zostały ukończone to: Wprowadzenie do angelologii; Wiersze i eseje o anio-
łach; Anioły w kulturze i sztuce; Galerie.

B. Światowe zasoby sieciowe

About Angels
http://www.aboutangels.com

Pięknie graficznie wykonana strona, łącząca problematykę anielską i AIDS,
adresowana przede wszystkim do osób zarażonych wirusem HIV. Mieści głównie
fotografie i pisma literackie autorstwa Dana Martella, pozostające w temacie
aniołów, miłości, szczęścia, pozytywnej energii życiowej, AIDS, śmierci i umiera-
nia. Zawiera m.in. następujące części: Aniołowie na fotografiach i w sztuce –
kilkanaście zdjęć rzeźb aniołów, pochodzących z San Diego, Paryża i Glasgow;
Wyjątki z książek o aniołach; O aniołach i AIDS – eseje, rozważania, medytacje
i poematy pisane dla osób zarażonych; Opowiadania dziecięce; Eseje dla życia;
Inne źródła dotyczące HIV i AIDS.

About: Angels & Demons
http://paranormal.about.com/science/paranormal/msub2.htm?once=true&

W grupach tematycznych „Aniołowie” i „Demony” mieszczą się odnośniki do
stron, na których znajdziemy m.in. artykuły, „prawdziwe” historie i relacje,
opowiadające o subiektywnych doświadczeniach i spotkaniach ludzi z aniołami,
o nadzwyczajnych wydarzeniach.

Angel Haven
http://www.angelhaven.com

Serwis oferuje forum dyskusyjne i chat dla osób zainteresowanych tematyką
aniołów; ponadto książki, muzykę i pamiątki związane z aniołami.

690



Angel Images
http://www.angel-images.bigstep.com

Na stronie znajdziemy mnóstwo obrazów, obrazków i animacji o motywach aniel-
skich, a ponadto chrześcijańskie spojrzenie na aniołów i wiele ciekawych
odnośników.

Angel Information
http://www.oznet.com/mall/angels/index.html

Strona dostarcza informacji o książkach, jak też kieruje do innych stron o anio-
łach, zawierających przykładowo biblijne wzmianki o aniołach; kolędy i sztukę
anielską, galerie obrazów itp.

Angel Museum
http://www.angelmuseum.com

Jak czytamy na stronach, jest to największe tego typu muzeum – obejmujące
aniołów z The Berg Angel Collection i The Black Angel Collection, ofiarowanych
przez Oprah Winfrey. The Angel Museum akceptuje aniołów jako symbole tego,
co jest pełne radości, szlachetności i dobra, powstrzymując się od lansowania
aniołów w religii czy teologii.

Angelic Artistry
http://www.gotoheaven.com

„Niebiańskie królestwo” sztuki i wyobraźni chorej na raka Joan Kirk, kierowane
jest przede wszystkim do ludzi poszukujących pozytywnych doświadczeń, blis-
kości aniołów, anielskiej mądrości, bądź wszystkich zainteresowanych aniołami.
Na stronie znajdują się: projekty rysunków aniołów (aniołowie zodiaków i po-
szczególnych osób); informacje o książkach i fragmenty modlitw. Goście odwie-
dzający stronę zachęcani są do przyłączenia się do wspólnych modlitw i rozważań,
zamieszczanych na stronie.

Angelology
http://www.e-grace.net/angel.html

Christian Free Grace Theology to katolicki serwis skupiający znaczną liczbę
odsyłaczy do artykułów on-line w zakresie teologii chrześcijańskiej. W części
serwisu poświęconej angelologii znajdziemy prace takich autorów, jak: Johnny
Tatum, Warren Doud czy Stanley L. Derickson, którzy rozważają kwestie stwo-
rzenia duchowego królestwa aniołów, anielskich hierarchii i ich wykresów,
archaniołów, szatana (diabła).

Angelology and Biblical Skepticism
http://www.leaderu.com/theology/williams_angel.html

Naukowa rozprawa o tym tytule autorstwa Petera S. Williamsa z Norwich
University (W. Brytania) podejmuje problematykę wiary w istnienie aniołów
i demonów.

691



Angelology
http://www.bible.org/docs/theology/theology.htm

Na stronach NET Bible: Biblical Studies Foundation znajdują się działy „Angelo-
logy” oraz „Satanology/Demonology” w ramach „Theological Studies”. Pierwszy
z nich mieści The Doctrine of Angels oraz Angels, God's Ministering Spirits –
prace J. Hamptona Keathleya, traktujące o genezie, naturze, liczbie, podziałach,
a także o anielskim konflikcie, moralnym problemie zła i o aniołach upadłych.
W dziale z zakresu demonologii znajduje się praca tegoż autora: Satanology: Our
Invisible Adversary, the Devil, a także autorstwa Sid Litke: Survey of Bible Doc-
trine: Angels, Satan, Demons.

Angelology: Doctrine of Angels, Demons, and Satan
http://www.theology.edu/angel.htm

Quartz Hill School of Theology część swojego serwisu poświęca angelologii.
W oparciu o naukę Nowego i Starego Testamentu podjęto tutaj próbę odpowiedzi
na pytania: kim są, czym się zajmują, skąd pochodzą aniołowie?

Angels: A Biblical Perspective
http://www.virtualchurch.org/jk_angel.htm

Na stronach Virtual Church zamieszczono pod tym nagłówkiem wybrane kazania
o aniołach widzianych z perspektywy biblijnej.

Angels Among Us... Can you see the Light?
http://www.magicdesign.com/4angel.html

Strona nie stanowi źródła informacji nt. religii, chrześcijaństwa czy Biblii, lecz jej
zadanie – o czym informują twórcy strony – polegać ma na uświadamianiu,
inspirowaniu i otwieraniu umysłu ludzi w stronę aniołów, a także na zachęcaniu
do współdziałania z otaczającymi nas anielskimi istotami. Strona zawiera następu-
jące części: Archaniołowie – opis aniołów opatrzony ilustracjami; Konwersacje –
m.in. treść listów; Informacje – tu znajdziemy opisy i graficzne prezentacje
polecanych książek; Anielskie odsyłacze; Inspiracje – mieszczą się tu obrazy
i teksty literackie.

Angels as Spiritual Guides
http://www.lutz-sanfilippo.com/lsfangels.html

Rozprawa o charakterze naukowym Davida San Filippo omawiająca legendarne,
teologiczne i filozoficzne poglądy, podtrzymujące wiarę w realność aniołów jako
posłańców, duchowych przewodników i opiekunów człowieka.

Angels, Demons, the Flood, and Spiritual Warfare
http://www.praise.net/articles/Angels.html

Pastor Kim Anthony Gentes proponuje krótką podróż poprzez idee o aniołach,
demonach i duchowych wojnach, w zbiorze artykułów zawierających przemyślenia
z lektury Biblii.

692



Angels: The Good, the Bad, and the Ugly
http://www.probe.org/docs/angels.html

Autorka dokumentu poświęconego aniołom, Sue Bohlin, współpracuje z Probe Mi-
nistries – korporacją non-profit, której zadaniem jest upowszechnianie idei
i wartości chrześcijańskich w kulturze Zachodu poprzez media, edukację
i literaturę.

Catholic Encyclopedia: Angels & Angelology
http://www.newadvent.org/cathen/01476d.htm

Katolicki serwis New Advent udostępnia Encyklopedię Katolicką, w której
rozbudowane hasło „Aniołowie” (oprac. Hugh Pope), oparte głównie na Biblii
i nauce Ojców Kościoła (m.in. św. Augustyna), stanowi bogate źródło informacji
w następujących tematach: znaczenie terminu „anioł” w Biblii, urzędy aniołów,
ich zadania pełnione względem ludzkości, imiona, liczba, rozróżnienie między
dobrymi i złymi duchami, anielskie chóry i hierarchiczna organizacja, problem
angelofanii, rozwój biblijnej idei aniołów. Z powyższym hasłem związane są
odsyłacze do innych tematów anielskich w Encyklopedii, takich jak: Wczesno-
chrześcijańskie wyobrażenia aniołów (oprac. Maurice M. Hassett), a także hasła
„Diabeł” i „Demonologia” (oprac. W.H. Kent).

Catholic Saints & Angels
http://saints.catholic.org/index.shtml

Catholic Saints & Angels stanowi część serwisu Catholic Online, który spełniać
ma w sieci rolę centrum wymiany informacji dla katolików i wszystkich
wierzących, jak też służyć pomocą Szerokiej Światowej Społeczności Katolickiej
w poznawaniu i pogłębianiu wiary. Strona pod nagłówkiem Angels: The Magnifi-
cent Servants of God zawiera informacje na temat: Czym są aniołowie? Spotkania
z aniołami, Skąd wiemy o istnieniu aniołów? Dziewięć chórów anielskich,
Aniołowie Stróże, Modlitwy do Aniołów Bożych, Aniołowie Kościoła (z obja-
wień), Aniołowie upadli oraz w formie zachęty – Czytaj o Aniołach w Biblii.

Do You Believe in Angels?
http://applecity.com/Angels/angels.htm

Serwis promuje swoją zawartość pod hasłem „All about angels”, dostarczając
informacji o aniołach, widzianych głównie z perspektywy biblijnej. Zamieszczono
tu setki opowiadań o doświadczeniach osób z aniołami, ponadto w odrębnych
działach: poematy, pieśni, cytaty; studium biblijne; artykuły, eseje i kazania;
galerię sztuki o motywach anielskich; książki o aniołach, a także internetowe
odsyłacze.

God and the Angels
http://www.ldolphin.org/gangels.html

Strona Lamberta Dolphina przedstawiająca informacje o aniołach z chrześcijań-
skiego punktu widzenia.

693



RaphaelNet: Catholic Teaching on the Angels
http://www.raphael.net

Serwis RaphaelNet promuje w Internecie katolicką naukę o aniołach, opartą na
Biblii i autorytecie Magisterium Kościoła Katolickiego. Zamieszcza m.in. wypo-
wiedzi synodów, soborów i papieży dotyczące aniołów i przedstawia nauczanie
Ojców Kościoła w zakresie angelologii. Oddzielna część poświęcona jest aniołom
u św. Tomasza z Akwinu.

Sarah’s ArchAngels
http://www.sarahsarchangels.com

Prywatna strona dedykowana jest Archaniołom. Przedstawia informacje o aniołach
zaczerpnięte przez autorkę z różnych źródeł. Witryna ma na celu pomóc ludziom
w odnalezieniu swoich aniołów i zachęcić do korzystania z ich opieki w codzien-
nym życiu. Zawiera: anielską poezję; zodiak aniołów; archanielską księgę pytań.
Proponuje modlitwę i medytacje; poleca lektury do czytania i muzykę; wreszcie
za pomocą odnośników kieruje do sklepów z pamiątkami i dziełami artystycznymi,
a także do kilkudziesięciu innych stron internetowych o tematyce anielskiej. Strona
odznacza się bogatą oprawą graficzną, dostępna jest w sześciu wersjach języko-
wych i posiada wyszukiwarkę.

Yahoo: Angels, Demons
http://www.yahoo.com

W katalogu stron WWW „Yahoo” pod kategorią tematyczną „Angels” (w ramach
kategorii „Religion and Spirituality”), zgromadzono odsyłacze do ponad 30
serwisów i stron internetowych, podając krótką charakterystykę ich zawartości
i wyróżniając najpopularniejsze z nich. Odrębną kategorię „Demons” poświęcono
tematyce szatana i demonów.

Grupa „Gifts and Collectibles” w kategorii „Crafts” prezentuje nieco odmienny
typ powiązań z tematyką anielską. Są to różnego typu firmy komercyjne, związane
swą działalnością, a nierzadko też nazwą – z aniołami, czy raczej – bazujące na
społecznej popularności motywu aniołów. W tej komercyjnej grupie znajdują się
m.in. firmy, galerie artystyczne i sklepy, które przy pomocy doskonałego narzę-
dzia marketingowego, jakim jest Internet, reklamują i oferują swoje produkty,
takie jak dzieła artystyczne (np. obrazy, rzeźby), pamiątki i podarki (np. biżuterię,
ozdoby, amulety i maskotki), dewocjonalia, książki, kartki pocztowe, wreszcie
ceramikę i dekoracje czy nawet produkty odzieżowe (np. koszulki) – bogate
w anielską ornamentykę, inspirowane tematyką, postaciami bądź motywem
aniołów.

Warto też nadmienić o klubach „Clubs for Angels”, które zrzeszają ludzi
zainteresowanych czy wręcz pasjonujących się aniołami. Często skierowane są
właśnie do osób kochających te „jedne z najpiękniejszych stworzeń Boga”. „Clubs
for Angels” to również miejsca promujące sztukę o motywach anielskich, służące

694



naukowemu poznaniu aniołów, jak i wymianie osobistych myśli na ich temat
i doświadczeń związanych z odczuwalną ich obecnością. Kluby oferują forum
dyskusyjne i możliwość rozmowy w czasie rzeczywistym.

695



Spis treści

Od redakcji . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

I. Pismo Święte

ANNA ŚWIDERKÓWNA

Anioł Jahwe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

ROGER DE VAUX OP

O cherubinach i Arce Przymierza, o sfinksach-strażnikach i boskich tronach
w tradycji Starożytnego Wschodu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

HENRYK SKOCZYLAS CSMA

Rola aniołów w Dziele Łukasza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

HERBERT OLESCHKO

Angelologia Pawła Apostoła Narodów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

KRZYSZTOF RAFAŁ PROKOP

O muzyce anielskiej w świetle ksiąg Pisma Świętego
Starego i Nowego Testamentu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

II. Patrystyka

KS. TOMASZ STĘPIEŃ

Neoplatońska koncepcja emanacji a hierarchiczność społeczności
anielskiej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

MARIA DZIELSKA

Porządek anielski w Hierarchii niebiańskiej
Pseudo-Dionizego Areopagity . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

HENRYK PIETRAS SJ

Aniołowie w teologii Ireneusza z Lyonu
na tle tradycji judeochrześcijańskiej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

696



STANISŁAW LONGOSZ

Opiekuńcza funkcja Aniołów w nauce Ojców Kościoła (zarys problemu) . 151

HERBERT OLESCHKO

Angelologia św. Augustyna: zagadnienia metafizyczne . . . . . . . . . . . . . . 206

MAŁGORZATA STANULA-BOROŃ

Zagadnienia etyczne w angelologii św. Augustyna . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

III. Dogmatyka – liturgia – hagiografia

ZDZISŁAW JÓZEF KIJAS OFMConv

Aniołowie w nauczaniu Kościoła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

ALEKSANDER NAUMOW

Aniołowie w prawosławiu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264

STEFAN KOPEREK CR

Anioł w liturgii . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

KS. IRENEUSZ WERBIŃSKI

Aspekty anielskie w hagiografii . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

STANISŁAW OBIREK SJ

Anielski pragmatyzm św. Ignacego Loyoli . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

ANDRZEJ POTOCKI OP

Aniołowie dobrzy i źli w doświadczeniu społecznym . . . . . . . . . . . . . . . 303

IV. Aniołowie w innych religiach i wierzeniach

ELŻBIETA WNUK-LISOWSKA

Anioły w zaratusztrianizmie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343

PAWEŁ ZDUN

Aniołowie w pismach z Qumran . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 352

HERBERT OLESCHKO

Aniołowie w apokryfach Starego i Nowego Testamentu . . . . . . . . . . . . . 365

JERZY PROKOPIUK

Istoty anielskie czy demoniczne?
Uwagi wstępne w kwestii „istot pośredniczących”
w gnozie i w gnostycyzmie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

697



JOLANTA BUBKA

Aniołowie w islamie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 400

JAN WITOLD SULIGA

Tarot – zwierciadło światła i mroku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

MARTA MISKOWIEC

Związki aniołów z magicznym znaczeniem kryształów . . . . . . . . . . . . . . 440

JERZY PROKOPIUK

Kreatywna i kosmiczna rola aniołów w antropozofii Rudolfa Steinera . . . 456

V. Sztuka

JANUSZ A. OSTROWSKI

Nike i Wiktoria – ikonograficzne pierwowzory aniołów . . . . . . . . . . . . . 473

KS. ZDZISŁAW KLIŚ

Hierarchia anielska w sztuce średniowiecznej Europy Środkowej . . . . . . . 494

IRENA FRÜHLING
HERBERT OLESCHKO

Ewolucja ikonografii anielskiej w malarstwie europejskim . . . . . . . . . . . 514

ALEKSANDER JACKOWSKI

Anioł w sztuce ludowej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 539

RAFAŁ KAWA

Wirtualne Muzeum Aniołów
Koncepcja multimedialnego wydawnictwa na płycie CD-ROM . . . . . . . . 548

VI. Literatura piękna

ROMAN MAZURKIEWICZ

Aniołowie w piśmiennictwie staropolskim (rekonesans bibliograficzny) . . 563

PIOTR WIKTOR LORKOWSKI

Angelus Silesius na tle śląskiej epigramatyki barokowej . . . . . . . . . . . . . 589

JOANNA WNUCZYŃSKA

Anioły w III części Dziadów Adama Mickiewicza . . . . . . . . . . . . . . . . . 606

ELŻBIETA KIŚLAK

Anielskie metamorfozy Juliusza Słowackiego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 625

698



ANNA MARTA SZCZEPAN

Anioły i demony w poezji Jerzego Lieberta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 636

DARIUSZ KULIK

Anioł Bölla . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 646

OLGA FENDRYCH

Świat aniołów w twórczości poetyckiej, plastycznej i muzycznej
Hildegardy z Bingen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 652

Bibliografia
(oprac. Herbert Oleschko) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 660

Aniołowie i angelologia w Internecie
(oprac. Małgorzata Stanula-Boroń) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 684

699




	Od redakcji
	I Pismo Swiete
	Anioł Jahwe
	O cherubinach i Arce Przymierza...
	Rola aniołów w Dziele Łukasza
	Angelologia Pawła Apostoła Narodów
	O muzyce anielskiej w swietle ksiag Pisma Swietego

	II Patrystyka
	Neoplatonska koncepcja emanacji
	Porzadek anielski w Hierarchii niebianskiej...
	Aniołowie w teologii Ireneusza z Lyonu
	Opiekuńcza funkca Aniołów
	Angelologia sw. Augustyna
	Zagadnienia etyczne w angelologii sw. Augustyna

	III Dogmatyka – liturgia – hagiografia
	Aniołowie w nauczaniu Koscioła
	Aniołowie w prawosławiu
	Anioł w liturgii
	Aspekty anielskie w hagiografii
	Anielski pragmatyzm sw. Ignacego Loyoli
	Aniołowie dobrzy i zli w doswiadczeniu społecznym

	IV Aniołowie w innych religiachi wierzeniach
	Anioły w zaratusztrianizmie
	Aniołowie w pismach z Qumran
	Aniołowie w apokryfach Starego i Nowego Testamentu
	Istoty anielskie czy demoniczne?
	Aniołowie w islamie
	Tarot – zwierciadło swiatła i mroku
	Zwiazki aniołów z magicznym znaczeniem kryształów
	Kreatywna i kosmiczna rola aniołów

	V Sztuka
	Nike i Wiktoria
	Hierarchia anielska w sztuce sredniowiecznej Europy
	Ewolucja ikonografii anielskiej w malarstwie europejskim
	Anioł w sztuce ludowej
	Wirtualne Muzeum Aniołów

	VI Literatura piekna
	Aniołowie w pismiennictwie staropolskim
	Angelus Silesius na tle slaskiej epigramatyki barokowej
	Anioły w III czesci Dziadów Adama Mickiewicza
	Anielskie metamorfozy Juliusza Słowackiego
	Anioły i demony w poezji Jerzego Lieberta
	Anioł Bölla
	Swiat aniołów w twórczosci poetyckiej

	Bibliografia
	Aniołowie i angelologia w Internecie



